Perseteruan Sufisme dan Syariat di Tanah Jawa: Studi Kasus

Syekh Ahmad al-Mutamakkin

Imron Rosyadi
Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah Insida, Jakarta
J1. Malaka Hijau no: 45 Pondok Kopi, Duren Sawit, Jakarta Timur 13460

Email: rosyadi.imronl4@gmail.com

Abstract: The Conflict of Sufism and Sharia in Java: A case study of Syekh Ahmad al-
Mutamakkin. This article presented the debate and the dispute between the Sufis which
represented by Syekh Ahmad al-Mutamakkin and the Ulamas of Sharia which represented by
Kiai Anom Kudus about 18" century in Java. The debate of these two ulamas was perfectly
described in Serat Cebolek, a religious Java literature by Raden Ngabehi Yasadipura I. The
Serat Cebolek narrated that the Ulamas of Tuban condemned to Syekh Ahmad al-
Mutamakkin who taught the esoteric teaching and encouraged his followers to neglect their
Islamic religious obligations, such prayer, fasting, pilgrim and so on. And then they asked to
Patih Danureja to report these errors to Sultan Amangkurat IV in order that he will burn him
alive a punishment by way of example for his resistence. Fortunately, this punishment was
canceled because of the death of Sultan Amangkurat IV. Afterward, Sultan Pakubuwono II, a
son of Sultan Amangkurat IV, succeeds him and inherites his father’s power. And in the end,
Sultan Pakubuwono II forgived and released Syekh Ahmad Mutamakkin from the

punishment.

Keyword: Conflict of Sufism and Sharia, The Serat Cebolek

Abstrak: Perseteruan Sufisme dan Syariat di Tanah Jawa: Studi Kasus Syekh Ahmad al-
Mutamakkin. Sesungguhnya artikel ini menyuguhkan perdebatan dan perseteruan yang
terjadi antara kaum sufi yang diwakili oleh Syekh Ahmad al-Mutamakkin dan ulama syariat
yang dalam hal ini diwakili oleh Kiai Anom Kudus sekitar abad ke 18 masehi di tanah Jawa.
Perdebatan kedua tokoh ulama tersebut secara apik diterangkan dalam Serat Cebolek, sebuah
sastra keagamaan Jawa karya Raden Ngabehi Yasadipura I. Serat Cebolek menceritakan

bahwasanya para ulama wilayah Tuban mengecam Syekh Ahmad al-Mutamakkin yang

1



mengajarkan ilmu gaib kepada para pengikutnya dan menganjurkan mereka untuk
mengabaikan kewajiban dalam ajaran Islam, seperti kewajiban shalat, puasa, haji dan lain-
lainnya. Kemudian mereka meminta kepada Patih Danureja untuk melaporkan kesesatan
ajaran tersebut kepada Sultan Amangkurat IV agar memvonisnya dengan hukuman bakar-
bakar hidup sebagai balasan atas pembangkangannya. Beruntungnya rencana eksekusi
tersebut dibatalkan karena Sultan Amangkurat IV meninggal dunia sebelum hukumannya
dijatuhkan. Selanjutnya, Sultan Paku Buwono II, putera dari Sultan Amangkurat IV,
menggantikannya sebagai penguasa Mataram. Akhirnya, Sultan Paku Buwono II memaafkan

perbuatan Syekh Ahmad al-Mutamakkin dan membebaskannya dari hukuman tersebut.
Kata kunci: Perseteruan Sufisme dan Syariah, Serat Cebolek

I.Pendahuluan

Apabila kita menelusuri khazanah pemikiran Islam, maka kita akan mendapatkan
persoalan ortodoksi dalam pelbagai pembicaraan mengenai doktrin dan praktek sufi.
Perdebatan antara penganut mistisisme Islam dan syariat senantiasa menjadi sorotan sentral
dalam studi-studi keislaman. Dalam bukunya yang berjudul “Islam Jawa: Kesalehan
Normatif versus Kebatinan”, Woodward (1999: 63) mengemukakan bahwasanya ada dua isu
yang dipertaruhkan berkenaan dengan ajaran tasawuf dalam Islam. Pertama, dasar-dasar
sejarah mistisisme Islam. Kedua, pada tingkat mana sufisme menyimpang dari inti doktrinal
dan ritual Islam. Kedua persoalan ini mengasumsikan adanya suatu formulasi tradisi yang
murni dan orisinal yang bisa digunakan sebagai standard untuk menilai ortodoksi dari

sejumlah doktrin dan ritus.

Sementara itu, Fazlur Rahman, salah seorang tokoh neomodernisme dan pemikir
muslim asal Pakistan, (1994: 186) menyatakan bahwa sufisme ditandai oleh suatu
kecenderungan yang membingungkan untuk melakukan kompromi dengan kepercayaan dan
praktek-praktek popular dari masa yang baru setengah konversi atau bahkan konversi
nominal. Sebaliknya, kecenderungan syariah yang elitis sering menyebabkan gerakan Islam
lebih memihak kepada elite penguasa sepanjang penguasa itu memenuhi persyaratan syariah
daripada kepentingan rakyat banyak yang terdiri dari kaum buruh dan petani. Kecenderungan
itu seperti pandangan politik Ibnu Taimiyah, termasuk dukungannya kepada penguasa yang
tidak adil sekalipun. Posisi elite ahli syariah juga terlihat dalam sejarah dunia Islam. Gerakan
pembaharuan Islam bahkan telah mengubah pemikiran sufistik menjadi dominasi syariah

yang disebarluaskan serta dilembagakan dalam sistem pendidikan dan dakwah. Keberhasilan



ahli syariah dalam merebut kekuasaan politik secara intensif akhirnya menekan penganut
tasawuf yang banyak terlibat dalam pemberontakan rakyat terhadap kekuasaan Islam di

bawah pengaruh elite syariah tersebut.

Menurut Bizawie (2002: 18) pada prakteknya, ternyata gagasan dan aturan-aturan
dalam syariah belum pernah mendapat dukungan mayoritas umat Islam. Hal ini disebabkan
karena tertutupnya peluang diskusi kritis mengenai bagaimana mengatur tata kehidupan
sosial, ekonomi, dan politik yang melibatkan masyarakat luas. Hanya elit ahli syariah sajalah
yang memiliki hak memimpin dan berpartisipasi aktif dalam gerakan Islam sekaligus
merumuskan tujuan, program, dan pelbagai kebijakan lainnya. Karena itu, gerakan Islam
kurang berhasil dalam mengembangkan hubungan sosial dan politik yang demokratis dan
kurang serius dalam memperjuangkan aspirasi dan kepentingan masyarakat luas --- terutama
dari kalangan masyarakat awam, kaum petani di pedesaan, kaum buruh, dan masyarakat kelas

bawah lainnya.

Sementara itu gerakan sufisme dengan tradisi tarekatnya muncul sebagai reaksi keras
terhadap dominasi elit syariah dalam kekuasaan kenegaraan. Posisi sufisme dalam sejarah
Islam adalah sebagai kritik formalisme syariah sebagai dasar kekuasaan politik Islam yang
dipegang oleh elit ahli syariah. Oleh karena itu, ajaran Islam lebih disosialisasikan melalui
aturan-aturan syariah daripada ajaran sufistik, meskipun aturan-aturan tersebut kurang
mengakomodir kepentingan rakyat kebanyakan. Bahkan seandainya penguasa Islam itu
bertindak represif, tiranik, dan hegemonic, maka kekuasaannya itu tetap dipandang sah secara

syariah.

Ada tiga alasan yang dipakai oleh kalangan sufi untuk melakukan reaksi keras itu.
Pertama, teori-teori mengenai ulama setidaknya sangat dipengaruhi oleh tradisi-tradisi non-
Islam sebagaimana juga sufisme. Kedua, ide dasar mengenai formulasi Islam yang murni dan
ortodoks menentang formulasi sebelumnya. Ketiga, sebagaimana ditunjukkan Goldziher dan
sarjana lainnya bahwa Nabi Muhammad Shallallahu Alaihi wa Sallam memberikan
paradigma untuk perkembangan sufisme. Atas dasar tiga alasan tersebut, pendekatan formal
syariah yang eksoterik dalam memahami al-Qur’an dan as-Sunnah vis a vis sufisme yang
menekankan esoterik melahirkan perbedaan mendasar dalam menempatkan keagamaan
rakyat kebanyakan dari kaum buruh dan petani di pedesaan. Walaupun demikian,
kecenderungan fatalis-deterministik ketuhanan Sunni membuka peluang cukup luas

tumbuhnya apresiasi yang kuat terhadap berbagai aspek ajaran sufisme.



Pertentangan sistem kepercayaan dan ritual antara kalangan syariah dan sufi tersebut
terus berlangsung sampai sekarang hingga meluas dan melibatkan strata pemeluk Islam di
seluruh kawasan. Kaum Sunni, sebagai pengawal syariah, pada perkembangannya mampu
menempati posisi paling dominan dalam kekuasaan politik. Adanya reaksi keras atas
dominasi ini, telah memunculkan gerakan sufisme yang didukung rakyat kebanyakan dan
cenderung berkembang sebagai kekuatan oposisi. Gerakan protes rakyat yang berada di luar

kekuasaan terus meluas hingga pada gilirannya memunculkan gerakan pembaharuan Islam.

Dalam kesempatan ini, penulis mencoba merangkai secara singkat perseteruan antara
dewan ulama wilayah Kartasura yang dipimpin oleh Kiai Anom Kudus mewakili kaum
syariah yang legal-formalis dengan Syekh Ahmad al-Mutamakkin yang mewakili penganut

corak keagamaan tasawuf.

II. Asal-Usul Syekh Ahmad al-Mutamakkin dan Jaringan Intelektualnya

Syekh Ahmad al-Mutamakkin dilahirkan, dengan nama ningrat Raden Ahmad
Sumahadiwijaya, sekitar tahun 1645 M di desa Cebolek, Tuban, dan meninggal dunia di desa
Kajen Margoyoso, Pati, pada tahun 1735 M dalam usia kurang lebih 90 tahun. Menurut
keterangan masyarakat sekitar desa Kajen, Syekh Ahmad al-Mutamakkin diyakini sebagai
seseorang yang mempunyai keturunan berdarah biru. la dipercaya sebagai keturunan Joko
Tingkir, cicit Brawijaya V, raja Majapahit yang terakhir. Ayah Syekh Ahmad al-Mutamakkin
adalah Raden Sumohadinegoro alias Pangeran Benowo II, raja terakhir Pajang. Kemudian
Raden Sumohadinegoro atau Pangeran Benowo II adalah anak Raden Hadiningrat atau
Pangeran Benowo I. Sedangkan Raden Hadiningrat atau Pangeran Benowo I itu adalah anak
laki-laki dari Sultan Hadiwijaya atau yang populer dikenal sebagai Joko Tingkir. Selanjutnya,
Joko Tingkir adalah anak laki-laki dari Kiai Ageng Pengging atau Kiai Kebo Kenongo atau
Kiai Handayaningrat. Sementara Kiai Ageng Pengging alias Kiai Handayaningrat adalah
anak laki-laki dari Ratu Pambayun. Sedangkan Ratu Pambayun itu sendiri tidak lain adalah
puteri dari Prabu Brawijaya V, raja terakhir dari kerajaan Majapahit. Ratu Pambayun juga
adalah saudara perempuan dari Raden Fatah, sedangkan isteri dari Jaka Tingkir adalah anak
perempuan dari Sultan Trenggono. Dengan demikian, maka kita memahami bahwasanya Jaka
Tingkir atau Sultan Hadiwijaya adalah menantu Sultan Trenggono, putra Raden Fatah, raja

Demak yang pertama.

Ada pun dari garis keturunan ibunya, maka ibunda dari Syekh Ahmad al-

Mutamakkkin adalah putri dari Raden Tanu, anak laki-laki dari Sayyid Ali Asghor, trah



Sunan Bejagung, Tuban, Jawa Timur. Dengan demikian, Syekh Ahmad al-Mutamakkin
disebut-sebut masih mempunyai garis keturunan langsung dengan Nabi Muhammad

Shallallahu Alaihi wa Sallam (Bizawie: 104)

Menurut sejarahnya, pada suatu masa Pangeran Benowo II, ayah Syekh Ahmad al-
Mutamakkin, meminta suaka ke Giri setelah Pajang diserang Mataram. Ternyata, ia pun tidak
lama menetap di sana, karena ternyata Giri pun diserang pula oleh Sultan Agung, Raja
Mataram. Kemudian Pangeran Benowo II menyingkir ke desa Cebolek yang berjarak sekitar
10 kilometer dari Tuban. Di tempat inilah Syekh Ahmad al-Mutamakkin dilahirkan, sehingga
kelak ia dijuluki sebagai Mbah Mbolek, sedangkan nama al-Mutamakkin itu sendiri ia

peroleh sepulangnya berguru di Timur Tengah (Bizawie: 107).

Ketika pulang dari Timur Tengah, diperkirakan Syekh Ahmad al-Mutamakkin tidak
langsung kembali ke Tuban, melainkan singgah ke sebuah desa di Pati bagian utara yang
kelak disebut juga sebagai desa Cebolek. Masyarakat setempat menuturkan bahwa desa
Cebolek merupakan desa yang diberi nama oleh Syekh Ahmad al-Mutamakkin itu sendiri.
Setelah beberapa lama tinggal di desa Cebolek, pada suatu malam saat akan melaksanakan
shalat Isya, Syekh Ahmad al-Mutamakkin melihat seberkas sinar dari sebelah barat. Esok
harinya, usai melaksanakan shalat Ashar, Syekh Ahmad al-Mutamakkin pergi menuju arah
barat untuk mengetahui sumber sinar tersebut. Setibanya di sumber cahaya itu, Syekh
Ahmad al-Mutamakkin menjumpai seorang lelaki paruh baya yang bernama H. Syamsuddin
atau lebih dikenal dengan sebutan Ki Surya Alam yang diyakini sebagai empunya desa Kajen
tersebut. Kelak Ki Surya Alam akan menghadiahkan desa tersebut kepada Syekh Ahmad al-

Mutamakkin dan menyerahkan putrinya, Nyai Qadimah, untuk dijadikan isteri.

Menurut Serat Cebolek, guru utama Syekh Ahmad al-Mutamakkin adalah Syekh
Muhammad Zayn al-Mizjaji al-Yamani, seorang tokoh Tarekat Nagsyabandiyah yang sangat
berpengaruh. Meskipun tahun kehidupan Syekh Muhammad Zayn tidak diketahui dengan
pasti, akan tetapi ayahnya, Syekh Muhammad al-Baqi al-Mizjaji, guru dari Syekh Yusuf al-
Magqasari dan Abdur Rauf as-Sinkili, diketahui meninggal dunia pada tahun 1663 (Bizawie:
108). Tidak diketahui dengan pasti kapan al-Mutamakkin berguru kepada Syekh Muhammad
Zayn al-Mizjaji. Serat Cebolek maupun keterangan masyarakat setempat tidak dapat
menerangkan hal tersebut dengan jelas ataupun juga tentang guru-gurunya yang lain. Akan
tetapi, kita bisa bercermin dari riwayat historis para murid Jawi pendahulunya dalam

menuntut ilmu di tanah Arab, di antaranya adalah Syekh Yusuf al-Maqasari dan Syekh



Abdur Rauf as-Sinkili, yang menyusuri kawasan timur dan selatan Arabia sebelum akhirnya
sampai ke tanah Haramain. Dapat diasumsikan bahwa Syekh al-Mutamakkin mengikuti rute
perjalanan serupa sebelum akhirnya sampai ke kota Makkah dan akhirnya dapat

melaksanakan ibadah haji.

Menurut Bizawie (2002: 109) dilihat dari kemungkinan-kemungkinan rute perjalanan
Syekh al-Mutamakkin yang juga pernah melakukan perjalanan intelektual ke Timur Tengah,
maka dapat diasumikan bahwa Syekh Ahmad al-Mutamakkin hampir sejaman lebih muda
dari Syekh Yusuf al-Magqasar atau boleh jadi ada hubungan guru-murid antarkeduanya. Jika
benar Syekh Ahmad al-Mutamakkin mengikuti rute rihlah intelektual gurunya, Syekh Yusuf
al-Magqasari dan Syekh Abdur Rauf as-Sinkili, maka di sini dapat dicatat beberapa tempat
yang disinggahinya, antara lain Doha, Yaman, Jeddah, dan akhirnya kota Makkah dan
Madinah (Haramain). Akan tetapi, penting untuk dicacat tentang kemungkinan pertemuan al-
Mutamakkin dengan gurunya, Syekh Yusuf al-Maqasari, di Banten sekitar tahun 1691 M
sebelum ia berangkat ke Timur Tengah. Atas anjuran Syekh Yusuf al-Magqasari, akhirnya
Ahmad al-Mutamakkin berlayar ke tanah Arab untuk melanjutkan studinya di sana dengan
mengikuti rute yang pernah dilakukan oleh gurunya, Syekh Yusuf al-Magasari. Dari beberapa
tempat perjalanan rihlah ilmiahnya, maka dapat diduga bahwasanya al-Mutamakkin juga
pernah belajar dan berguru kepada beberapa syekh tarekat yang hidup pada masa itu selain

belajar dan berguru kepada Syekh Zayn al-Yamani.

Perlu kita catat di sini beberapa murid as-Sinkili yang semasa dan barangkali pernah
bertemu dengan Syekh Ahmad al-Mutamakkin, antara lain adalah Syekh Abdul Muhyi
Pamijahan, Tasik Malaya, Jawa Barat, Abdul Malik bin Abdullah atau lebih populer disebut
Tok Pulau Manis asal Semenanjung Melayu, Trengganu, dan Daud al-Jawi al-Fansuri bin
Ismail ar-Rumi. Besar kemungkinan Syekh as-Sinkililah yang menginisiasi Ahmad al-
Mutamakkin ke dalam tarekat Syatariyah, meskipun sumber-sumber yang ada tidak
memberikan angka tahun pertemuannya. Dugaan ini didasarkan atas sebuah kitab catatan
karangan Syekh al-Mutamakkin yang menyebutkan tarekat Syatariyah berbahasa Arab-
Melayu (Jawa Pegon).

Ketika sampai di Yaman, Ahmad al-Mutamakkin langsung berguru kepada Syekh
Zayn bin Muhammad Abdul Bagqi al-Mizjaji. Disebutkan pula bahwa selain al-Mutamakkin,
ada seorang Cina muslim bernama Ma Mingxin, yang juga belajar kepada Syekh Zayn bin

Muhammad (1643 — 1726 M) dan putranya Abdul Khaliq (wafat 1740 M). Begitu sampai di



Haramain, kemungkinan besar al-Mutamakkin tidak bertemu dengan guru-guru dari as-
Sinkili atau al-Magqasari, karena mereka telah lama meninggal dunia. Barangkali ia hanya
menemui generasi selanjutnya yang dapat dicatat dari kolega-kolega as-Sinkili dan al-
Magqasari. Oleh karena itu, ada baiknya kita kemukakan hubungan antara as-Sinkili dan al-
Magqasari serta ulama-ulama lainnya yang hampir semasa dengan Syekh al-Mutamakkin agar

kita dapat mengetahui situasi interaksi keilmuan pada saat itu.

Menurut Bizawie (2002: 111) apabila guru-guru as-Sinkili dan al-Maqasari antara lain
adalah Umar bin Abdullah Ba Syayban, Muhammad bin Abdul Baqi an-Naqsyabandi, Sayyid
Ali az-Zabidi, Muhammad bin al-Wajih as-Sa’di al-Yamani, Ahmad al-Qusyasyi, Ibrahim al-
Kurani, Muhammad al-Mazru’ al-Madani, Abdul Karim al-Lahuri, dan Ayyub bin Ahad bin
Ayyub ad-Dimasqi al-Khalwati, maka kita dapat mengasumikan bahwa guru dari Syekh al-
Mutamakkin adalah murid-murid dari ulama yang telah disebutkan di atas atau teman-teman

seperjuangan Syekh al-Magqasari .

III. Serat Cebolek dan Pembangkangan Ulama Sufi

Tak dapat dipungkiri bahwasanya untuk dapat mengetahui dan memahami latar
belakang perseteruan antara ulama syariah, yang diwakili oleh Kiai Anom Kudus, dan Syekh
Ahmad al-Mutamakkin, maka kita perlu untuk membaca dan mengkaji teks Serat Cebolek,
sebuah karya sastra keagamaan yang menampilkan pemikiran dan corak keberagamaan
masyarakat Jawa, khususnya pada abad ke 18 M. Sebagaimana disebutkan oleh S. Soebardi
dalam bukunya, The Book of Cabolek (1971), bahwa pengarang Serat Cebolek adalah Raden
Ngabehi Yasadipura I (1729 — 1803), seorang pujangga keraton Kesultanan Mataram pada
masa pemerintahan Sultan Paku Buwono II (1726 — 1749) dan penggantinya Sultan Paku
Buwono III (1749 — 1788). Mengenai sosok Raden Ngabehi Yasadipura I itu sendiri yang
dikenal sebagai pengarang Serat Cebolek, maka kiat ketahui bahwa ia adalah anak laki-laki
dari Raden Tumenggung Padmanegara, seorang bupati jaksa di Pengging pada masa
kekuasaan Paku Buwono I (1704 — 1719). Raden Ngabehi Yasadipura I dilahirkan di
Pengging pada hari Jum’at Pahing, bulan Safar tahun 1729 M. Pada masa kecilnya ia diberi
nama Bagus Banjar atau nama lainnya adalah Jaka Subuh (konon ia dilahirkan pada saat
waktu shubuh). Pada saat berusia 8 tahun, Raden Ngabehi Yasadipura I mendapatkan ajaran

pendidikan Islam dan ilmu mistis dari Kiai Anggamaya, di kota Kedu.

Selain itu, manuskrip Padmasastra menerangkan bahwasanya silsilah keturunan

Raden Ngabehi Yasadipura I itu berurut sampai kepada Raja Brawijaya V, penguasa kerajaan



Majapahit yang terakhir. Secara berurut, silsilah Raden Ngabehi Yasadipura I adalah sebagai
berikut: Raden Ngabehi Yasadipura I bin Tumenggung Padmanegara bin Pangeran Adipati
Danupaya bin Pangeran Serang bin Pangeran Wiramenggala II bin Pangeran Wiramenggala
II bin Panembahan Raden Adipati Pajang bin Pangeran Benowo bin Adiwijaya Sultan Pajang
bin Ki Kebokenanga bin Ratu Pambayun binti Raja Brawijaya V. Dengan demikian, apabila
dilihat dari silsilah keturunan tersebut, maka berarti masih ada hubungan darah antara Raden

Ngabehi Yasadipura I dengan Syekh Ahmad al-Mutamakkin (Bizawie: 116)

Dalam bukunya, Paradigma Islam: Interpretasi Untuk Aksi, Kuntowijoyo (1994: 126)
menjelaskan bahwanya syair ke 8 sampai ke 31 dari Serat Cebolek menyebutkan bahwa
Syekh al-Mutamakkin adalah seorang yang dianggap sesat karena mengajarkan ilmu
kasunyatan (tasawuf) kepada masyarakat awam dan menganjurkan mereka untuk
meninggalkan ajaran syariah. Selain itu, Syekh al-Mutamakkin juga dianggap telah
melakukan suatu perbuatan yang berlebihan dan menghinakan ualama, karena memberi nama
yang sama kepada anjing peliharaannya dengan nama penghulu kerajaan, yaitu Abdul Kahar
dan Qomaruddin. Melalui Patih Danureja, para ulama mengajukan petisi kepada Raja
Amangkurat IV agar Syekh al-Mutamakkin  dihukum bakar hidup-hidup di tiang
pembakaran, suatu hukuman yang sangat pantas diterima karena kesesatannya. Selain itu,
menurut para ulama tersebut, dakwah yang disampaikan Syekh al-Mutamakkin dianggap

tidak sejalan dengan syariah.

Demikianlah, tiang pembakaran kemudian dipersiapkan. Akan tetapi, tiba-tiba Sultan
Amangkurat IV meninggal dunia sebelum selesai menangani kasus ini, sehingga hukuman
harus ditunda sampai penggantinya, Sultan Paku Buwono II, dinobatkan untuk duduk di
singgasana. Menurut Burhanuddin (2002: 169) setelah dinobatkan menjadi raja, ternyata
Sultan Paku Buwono II mengecewakan para ulama, karena menolak petisi tersebut dan ia
bahkan mengutus Raden Demang Urawan, seorang bupati dalem Kerajaan Kartasura, untuk
menyatakan kegusarannya terhadap perlakuan kejam atas Syekh al-Mutamakkin. Ketika tak
ada seorang hadirin pun, di tempat kediaman Patih Danureja, yang berani berkomentar
terhadap keputusan raja baru tersebut, maka tiba-tiba Kiai Anom Kudus bangkit untuk
mempertahankan petisi mereka. Lalu ia menyatakan bahwa ajaran Syekh al-Mutamakkin
merupakan ancaman terhadap ketertiban umum, raja, dan negara. Kerajaan sebagai jantung
negara harus mengambil tindakan terhadap pembangkang. Dalam perdebatan itu, Kiai Anom
Kudus berhasil mengalahkan Raden Demang Urawan yang dalam laporannya kepada Sultan

Paku Buwono II memuji keberanian khatib dari Kudus itu.

8



Argumen yang dikemukakan oleh Kiai Anom Kudus akhirnya menjadi bahan laporan
Raden Demang Urawan yang dipanggil menghadap Sultan Paku Buwono II untuk
melaporkan tugas yang diembannya. Akan tetapi, Sultan Paku Buwono II tetap pada
pendiriannya yang semula yaitu memaafkan ajaran dan praktek keagamaan mistikus dari
Cebolek itu. Karena menurut pemahaman Sultan Paku Buwono II, ajaran Syekh Ahmad al-
Mutamakkin hanya diperuntukkan untuk dirinya sendiri, sementara sang sufi dari Cebolek itu
sendiri tidak berkeinginan untuk menyebarkan ajarannya kepada masyarakat luas. Oleh
karena itu, tidak ada alasan bagi pihak kerajaan untuk menghukum mati Syekh Ahmad al-
Mutamakkin seperti yang diinginkan oleh para ulama tersebut. Oleh karena itu, Sultan Paku
Buwono II mengutus kembali Raden Demang Urawan ke kepatihan, tempat di mana para
ulama berkumpul, untuk menyampaikan keputusan yang resmi dari Sultan Paku Buwono II,
raja mereka, bahwasanya Syekh Ahmad al-Mutamakkin tidak bersalah dan dimaafkan oleh
Sultan Paku Buwono II. Menanggapi keputusan sultan tersebut, maka Kiai Anom Kudus
kembali berdiri di tengah perkumpulan para ulama tersebut untuk menentang keputusan sang
sultan. Kali ini ia mengingatkan Raden Demang Urawan mengenai beberapa contoh sejarah
pembangkangan mistik Jawa yang pernah ditumpas oleh kerajaan-kerajaan terdahulu. Syekh
Siti Jenar yang dipenggal kepalanya di kerajaan Giri, Sunan Panggung yang dihukum bakar
pada masa pemerintahan kesultanan Demak, Ki Bagdad dari Pajang yang ditenggelamkan di
sungai, dan Syekh Amongraga yang ditenggelamkan di laut oleh Sultan Agung Mataram.
Kemudian Kiai Anom Kudus pun mengusulkan kepada Sultan Paku Buwono II agar Syekh
Ahmad al-Mutamakkin dibakar di tiang gantung seperti yang dialami oleh Sunan Panggung.
Tanpa diduga ternyata Syekh Ahmad al-Mutamakkin menerima hukuman tersebut, dengan
harapan bahwa bau dagingnya yang terbakar akan tercium sampai ke Yaman, tempat
gurunya, Syekh Muhammad Zayn, berasal. Demikianlah perdebatan dan perseteruan yang

sengit antara Kiai Anom Kudus dengan Syekh Ahmad al-Mutamakkin

Tetapi sidang pengadilan di kepatihan itu berakhir dengan diumumkannya ampunan
dari Sultan Paku Buwono II, baik itu kepada Syekh Ahmad al-Mutamakkin yang dituduh
telah menyimpang dari ajaran Islam dan juga kepada Kiai Anom Kudus yang telah berani
menentang keputusan Sultan Paku Buwono II. Akhirnya, para hadirin yang berada di ruang
persidangan itu pun bubar meninggalkan tempat, ketika Raden Demang Urawan
mengumumkan keinginan Sultan Paku Buwono II untuk ikut melaksanakan shalat Jum’at di
masjid bersama para ulama lainnya. Ini menunjukkan bahwasanya sang sultan mengakui arti

pentingnya syariah, selain juga menghargai ajaran sufisme.



Menurut Burhanuddin (2002: 167) suatu hal yang menarik perhatian para ahli sejarah
dari kisah itu adalah adanya pengampunan Sultan Paku Buwono II kepada Syekh al-
Mutamakkin. Pengampunan ini menjadi sesuatu yang amat penting, sebab dalam sejarah
perkembangan Islam di Jawa, tokoh-tokoh sufi yang mengajarkan dan menyebarkan ajaran
tasawuf seperti yang dikembangkan oleh Syekh Ahmad al-Mutamakkin biasanya akan
dihukum mati. Di sini Serat Cebolek menyuguhkan satu wacana keagamaan yang relatif
berbeda dengan masa-masa sebelumnya, di mana ajaran sufisme tidak diberikan tempat
dalam kehidupan keagamaan. Selanjutnya, pengampunan ini juga menjadi amat penting
mengingat bahwa ajaran sufisme Syekh al-Mutamakkin sama dengan ajaran sufisme Syekh
Siti Jenar, yaitu ajaran Manunggaling Kawulo Gusti atau Wahdatul Wujud, seperti yang

berkembang di beberapa tempat di Nusantara pada masa awal perkembangan Islam.

IV. Kesimpulan

Kajian ini menunjukkan bahwasanya ada perubahan wacana keagamaan di lingkungan
keraton Jawa pada abad ke 18 masehi, di mana ajaran syariah dilihat sebagai bagian penting
dalam praktek keagamaan, di samping mengakui adanya ajaran sufisme, sejauh ajaran
tersebut tidak mengganggu tata kehidupan sosial masyarakat. Sepertinya, Serat Cebolek
menyuguhkan sebuah wacana keagamaan yang menekankan rekonsiliasi antara sufisme dan
syariat. Ini bisa kita amati pada fakta bahwasanya, dalam Serat Cebolek tersebut, Sultan Paku
Buwono II memberikan ampunan kepad Syekh Ahmad al-Mutamakkin, seorang tokoh sufi,
dan juga memberikan dukungan kepada Kiai Anom Kudus, sebagai perwakilan dari para
ulama syariat. Tindakan sultan semacam itu menunjukkan bahwa wacana keagamaan yang
berlaku di Jawa pada abad ke 18 masehi itu, sebagaimana tercermin pada Serat Cebolek,
dalam beberapa segi mewakili aliran neosufisme yang memang telah berkembang di wilayah

Nusantara sejak abad ke 17 masehi.

Daftar Pustaka

Burhanuddin, Jajat, 2002, Tradisi Keilmuan dan Intelektual, dalam Ensiklopedi Tematis
Dunia Islam, volume 5, PT Ichtiar Baru Van Hoeve, Jakarta.

Kuntowijoyo, 1994, Paradigma Islam: Interpretasi Untuk Aksi, Mizan, Bandung.

Milal Bizawie, Zainul, 2002, Perlawanan Kultural Agama Rakyat, SAMHA, Yogyakarta.
Rahman, Fazlur, 1984, Islam, Pustaka, Bandung.

10



Soebardi, 1975, The Book of Cabolek, Martinus Nijhoff, The Hague.

Woodward, Mark R., 1999, Islam Jawa: Kesalehan Normatif versus Kebatinan, 1.KiS,
Yogyakarta.

11



