
1 

 

Perseteruan Sufisme dan Syariat di Tanah Jawa: Studi Kasus  

Syekh Ahmad al-Mutamakkin 

 

 

Imron Rosyadi 

Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah Insida, Jakarta 

Jl. Malaka Hijau no: 45 Pondok Kopi, Duren Sawit, Jakarta Timur 13460 

Email: rosyadi.imron14@gmail.com 

 

Abstract: The Conflict of Sufism and Sharia in Java: A case study of Syekh Ahmad al-

Mutamakkin. This article presented the debate and the dispute between the Sufis which 

represented by Syekh Ahmad al-Mutamakkin and the Ulamas of Sharia which represented by 

Kiai Anom Kudus about 18th century in Java. The debate of these two ulamas was perfectly 

described in Serat Cebolek, a religious Java literature by Raden Ngabehi Yasadipura I.   The 

Serat Cebolek narrated that the Ulamas of  Tuban condemned to Syekh Ahmad al-

Mutamakkin who taught the esoteric teaching and encouraged his followers to neglect their 

Islamic religious obligations, such prayer, fasting, pilgrim and so on. And then they asked to 

Patih Danureja to report these errors to Sultan Amangkurat IV in order that he will burn him 

alive a punishment by way of example for his resistence. Fortunately, this punishment was 

canceled because of the death of Sultan Amangkurat IV. Afterward,  Sultan Pakubuwono II, a 

son of Sultan Amangkurat IV,  succeeds him and inherites his father’s power. And in the end, 

Sultan Pakubuwono II forgived and released Syekh Ahmad Mutamakkin from the 

punishment.   

Keyword:   Conflict of Sufism and Sharia, The Serat Cebolek 

Abstrak: Perseteruan Sufisme dan Syariat di Tanah Jawa: Studi Kasus Syekh Ahmad al-

Mutamakkin. Sesungguhnya artikel ini menyuguhkan perdebatan dan perseteruan yang 

terjadi  antara kaum sufi  yang diwakili oleh Syekh Ahmad al-Mutamakkin dan ulama syariat 

yang dalam hal ini diwakili oleh Kiai Anom Kudus sekitar abad ke 18 masehi di tanah Jawa. 

Perdebatan kedua tokoh ulama tersebut secara apik diterangkan dalam Serat Cebolek, sebuah  

sastra keagamaan Jawa karya Raden Ngabehi Yasadipura I. Serat Cebolek menceritakan 

bahwasanya para ulama wilayah Tuban mengecam Syekh Ahmad al-Mutamakkin yang 



2 

 

mengajarkan ilmu gaib kepada para pengikutnya dan menganjurkan mereka untuk 

mengabaikan kewajiban dalam ajaran Islam, seperti kewajiban shalat, puasa, haji dan lain-

lainnya. Kemudian  mereka meminta kepada Patih Danureja untuk melaporkan kesesatan 

ajaran tersebut kepada Sultan Amangkurat IV agar memvonisnya dengan hukuman bakar-

bakar hidup sebagai balasan atas pembangkangannya. Beruntungnya rencana eksekusi 

tersebut dibatalkan karena Sultan Amangkurat IV meninggal dunia sebelum hukumannya 

dijatuhkan. Selanjutnya, Sultan Paku Buwono II, putera dari Sultan Amangkurat IV, 

menggantikannya sebagai penguasa Mataram. Akhirnya, Sultan Paku Buwono II memaafkan 

perbuatan Syekh Ahmad al-Mutamakkin dan membebaskannya dari hukuman tersebut. 

Kata kunci: Perseteruan Sufisme dan Syariah, Serat Cebolek    

I.Pendahuluan 

Apabila kita menelusuri khazanah pemikiran Islam, maka kita akan mendapatkan 

persoalan ortodoksi dalam pelbagai pembicaraan mengenai doktrin dan praktek sufi. 

Perdebatan antara penganut mistisisme Islam dan syariat senantiasa menjadi sorotan sentral 

dalam studi-studi keislaman. Dalam bukunya yang berjudul “Islam Jawa: Kesalehan 

Normatif versus Kebatinan”, Woodward (1999: 63) mengemukakan bahwasanya ada dua isu 

yang dipertaruhkan berkenaan dengan ajaran tasawuf dalam Islam. Pertama, dasar-dasar 

sejarah mistisisme Islam. Kedua, pada tingkat mana sufisme menyimpang dari inti doktrinal 

dan ritual Islam. Kedua persoalan ini mengasumsikan adanya suatu formulasi tradisi yang 

murni dan orisinal yang bisa digunakan sebagai standard untuk menilai ortodoksi dari 

sejumlah doktrin dan ritus. 

Sementara itu, Fazlur Rahman, salah seorang tokoh neomodernisme dan pemikir 

muslim asal Pakistan, (1994: 186) menyatakan bahwa sufisme ditandai oleh suatu 

kecenderungan yang membingungkan untuk melakukan kompromi dengan kepercayaan dan 

praktek-praktek popular dari masa yang baru setengah konversi atau bahkan konversi 

nominal. Sebaliknya, kecenderungan syariah yang elitis sering menyebabkan gerakan Islam 

lebih memihak kepada elite penguasa sepanjang penguasa itu memenuhi persyaratan syariah 

daripada kepentingan rakyat banyak yang terdiri dari kaum buruh dan petani. Kecenderungan 

itu seperti pandangan politik Ibnu Taimiyah, termasuk dukungannya kepada penguasa yang 

tidak adil sekalipun. Posisi elite ahli syariah juga terlihat dalam sejarah dunia Islam. Gerakan 

pembaharuan Islam bahkan telah mengubah pemikiran sufistik menjadi dominasi syariah 

yang disebarluaskan serta dilembagakan dalam sistem pendidikan dan dakwah. Keberhasilan 



3 

 

ahli syariah dalam merebut kekuasaan politik secara intensif akhirnya menekan penganut 

tasawuf yang banyak terlibat dalam pemberontakan rakyat terhadap kekuasaan Islam di 

bawah pengaruh elite syariah tersebut. 

Menurut Bizawie (2002: 18) pada prakteknya, ternyata gagasan dan aturan-aturan 

dalam syariah belum pernah mendapat dukungan mayoritas umat Islam. Hal ini disebabkan 

karena tertutupnya peluang diskusi kritis mengenai bagaimana mengatur tata kehidupan 

sosial, ekonomi, dan politik yang melibatkan masyarakat luas. Hanya elit ahli syariah sajalah 

yang memiliki hak memimpin dan berpartisipasi aktif dalam gerakan Islam sekaligus 

merumuskan tujuan, program, dan pelbagai kebijakan lainnya. Karena itu, gerakan Islam 

kurang berhasil dalam mengembangkan hubungan sosial dan politik yang demokratis dan 

kurang serius dalam memperjuangkan aspirasi dan kepentingan masyarakat luas --- terutama 

dari kalangan masyarakat awam, kaum petani di pedesaan, kaum buruh, dan masyarakat kelas 

bawah lainnya. 

Sementara itu gerakan sufisme dengan tradisi tarekatnya muncul sebagai reaksi keras 

terhadap dominasi elit syariah dalam kekuasaan kenegaraan. Posisi sufisme dalam sejarah 

Islam adalah sebagai kritik formalisme syariah sebagai dasar kekuasaan politik Islam yang 

dipegang oleh elit ahli syariah. Oleh karena itu, ajaran Islam lebih disosialisasikan melalui 

aturan-aturan syariah daripada ajaran sufistik, meskipun aturan-aturan tersebut kurang 

mengakomodir kepentingan rakyat kebanyakan. Bahkan seandainya penguasa Islam itu 

bertindak represif, tiranik, dan hegemonic, maka kekuasaannya itu tetap dipandang sah secara 

syariah. 

Ada tiga alasan yang dipakai oleh kalangan sufi untuk melakukan reaksi keras itu. 

Pertama, teori-teori mengenai ulama setidaknya sangat dipengaruhi oleh tradisi-tradisi non-

Islam sebagaimana juga sufisme. Kedua, ide dasar mengenai formulasi Islam yang murni dan 

ortodoks menentang formulasi sebelumnya. Ketiga, sebagaimana ditunjukkan Goldziher dan 

sarjana lainnya bahwa Nabi Muhammad Shallallahu Alaihi wa Sallam memberikan 

paradigma untuk perkembangan sufisme. Atas dasar tiga alasan tersebut, pendekatan formal 

syariah yang eksoterik dalam memahami al-Qur’an dan as-Sunnah vis a vis sufisme yang 

menekankan esoterik melahirkan perbedaan mendasar dalam menempatkan keagamaan 

rakyat kebanyakan dari kaum buruh dan petani di pedesaan. Walaupun demikian, 

kecenderungan fatalis-deterministik ketuhanan Sunni membuka peluang cukup luas 

tumbuhnya apresiasi yang kuat terhadap berbagai aspek ajaran sufisme. 



4 

 

Pertentangan sistem kepercayaan dan ritual antara kalangan syariah dan sufi tersebut 

terus berlangsung sampai sekarang hingga meluas dan melibatkan strata pemeluk Islam di 

seluruh kawasan. Kaum Sunni, sebagai pengawal syariah, pada perkembangannya mampu 

menempati posisi paling dominan dalam kekuasaan politik. Adanya reaksi keras atas 

dominasi ini, telah memunculkan gerakan   sufisme yang didukung rakyat kebanyakan dan 

cenderung berkembang sebagai kekuatan oposisi. Gerakan protes rakyat yang berada di luar 

kekuasaan terus meluas hingga pada gilirannya memunculkan gerakan pembaharuan Islam. 

Dalam kesempatan ini, penulis mencoba merangkai secara singkat perseteruan antara 

dewan ulama wilayah Kartasura yang dipimpin oleh Kiai Anom Kudus mewakili kaum 

syariah yang legal-formalis dengan Syekh Ahmad al-Mutamakkin yang mewakili penganut 

corak keagamaan tasawuf. 

II. Asal-Usul Syekh Ahmad al-Mutamakkin dan Jaringan Intelektualnya 

Syekh Ahmad al-Mutamakkin dilahirkan, dengan nama ningrat Raden Ahmad 

Sumahadiwijaya, sekitar tahun 1645 M di desa Cebolek, Tuban,  dan meninggal dunia di desa 

Kajen Margoyoso, Pati, pada tahun 1735 M dalam usia kurang lebih 90 tahun. Menurut 

keterangan masyarakat sekitar desa Kajen, Syekh Ahmad al-Mutamakkin diyakini sebagai 

seseorang yang mempunyai keturunan berdarah biru.  Ia dipercaya sebagai keturunan Joko 

Tingkir, cicit Brawijaya V, raja Majapahit yang terakhir. Ayah Syekh Ahmad al-Mutamakkin 

adalah Raden Sumohadinegoro alias Pangeran Benowo II, raja terakhir Pajang. Kemudian 

Raden Sumohadinegoro atau Pangeran Benowo II adalah anak Raden Hadiningrat atau 

Pangeran Benowo I.  Sedangkan Raden Hadiningrat atau Pangeran Benowo I itu adalah anak 

laki-laki dari Sultan Hadiwijaya atau yang populer dikenal sebagai Joko Tingkir. Selanjutnya, 

Joko Tingkir adalah anak laki-laki dari Kiai Ageng Pengging atau Kiai Kebo Kenongo atau 

Kiai Handayaningrat. Sementara Kiai Ageng Pengging alias Kiai Handayaningrat adalah 

anak laki-laki dari Ratu Pambayun. Sedangkan Ratu Pambayun itu sendiri tidak lain adalah 

puteri dari Prabu Brawijaya V, raja terakhir dari kerajaan Majapahit.  Ratu Pambayun juga 

adalah  saudara perempuan dari Raden Fatah, sedangkan isteri dari Jaka Tingkir adalah anak 

perempuan dari Sultan Trenggono. Dengan demikian, maka kita memahami bahwasanya Jaka 

Tingkir atau Sultan Hadiwijaya adalah menantu Sultan Trenggono, putra Raden Fatah, raja 

Demak yang pertama.   

Ada pun dari garis keturunan ibunya, maka ibunda dari Syekh Ahmad al-

Mutamakkkin adalah putri dari Raden Tanu, anak laki-laki dari Sayyid Ali Asghor, trah 



5 

 

Sunan Bejagung, Tuban, Jawa Timur. Dengan demikian, Syekh Ahmad al-Mutamakkin 

disebut-sebut masih mempunyai garis keturunan langsung dengan Nabi Muhammad 

Shallallahu Alaihi wa Sallam (Bizawie: 104) 

Menurut sejarahnya, pada suatu masa Pangeran Benowo II, ayah Syekh Ahmad al-

Mutamakkin, meminta suaka ke Giri setelah Pajang diserang Mataram. Ternyata, ia pun tidak 

lama menetap di sana, karena ternyata Giri pun diserang pula oleh Sultan Agung, Raja 

Mataram. Kemudian Pangeran Benowo II menyingkir ke desa Cebolek yang berjarak sekitar 

10 kilometer dari Tuban. Di tempat inilah Syekh Ahmad al-Mutamakkin dilahirkan, sehingga 

kelak ia dijuluki sebagai Mbah Mbolek, sedangkan nama al-Mutamakkin itu sendiri ia 

peroleh sepulangnya berguru di Timur Tengah (Bizawie: 107). 

Ketika pulang dari Timur Tengah, diperkirakan Syekh Ahmad al-Mutamakkin tidak 

langsung kembali ke Tuban, melainkan singgah ke sebuah desa di Pati bagian utara yang 

kelak disebut juga sebagai desa Cebolek. Masyarakat setempat menuturkan bahwa desa 

Cebolek merupakan desa yang diberi nama oleh Syekh Ahmad al-Mutamakkin itu sendiri. 

Setelah beberapa lama tinggal di desa Cebolek, pada suatu malam saat akan melaksanakan 

shalat Isya, Syekh Ahmad al-Mutamakkin melihat seberkas sinar dari sebelah barat. Esok 

harinya, usai melaksanakan shalat Ashar, Syekh Ahmad al-Mutamakkin pergi menuju arah 

barat untuk mengetahui  sumber sinar tersebut. Setibanya di sumber cahaya itu, Syekh 

Ahmad al-Mutamakkin menjumpai seorang lelaki paruh baya yang bernama H. Syamsuddin 

atau lebih dikenal dengan sebutan Ki Surya Alam yang diyakini sebagai empunya desa Kajen 

tersebut. Kelak Ki Surya Alam akan menghadiahkan desa tersebut kepada Syekh Ahmad al-

Mutamakkin dan menyerahkan putrinya, Nyai Qadimah, untuk dijadikan isteri. 

Menurut Serat Cebolek, guru utama Syekh Ahmad al-Mutamakkin adalah Syekh 

Muhammad Zayn al-Mizjaji al-Yamani, seorang tokoh Tarekat Naqsyabandiyah yang sangat 

berpengaruh. Meskipun tahun kehidupan Syekh Muhammad Zayn tidak diketahui dengan 

pasti, akan tetapi ayahnya, Syekh Muhammad al-Baqi al-Mizjaji, guru dari Syekh Yusuf al-

Maqasari dan Abdur Rauf as-Sinkili, diketahui meninggal dunia pada tahun 1663 (Bizawie: 

108). Tidak diketahui dengan pasti kapan al-Mutamakkin berguru kepada Syekh Muhammad 

Zayn al-Mizjaji. Serat Cebolek maupun keterangan masyarakat setempat tidak dapat 

menerangkan  hal tersebut dengan jelas ataupun juga tentang guru-gurunya yang lain. Akan 

tetapi, kita bisa bercermin dari riwayat historis para murid Jawi pendahulunya dalam 

menuntut ilmu di tanah Arab, di antaranya adalah  Syekh Yusuf al-Maqasari dan Syekh 



6 

 

Abdur Rauf as-Sinkili, yang menyusuri kawasan timur dan selatan Arabia sebelum akhirnya 

sampai ke tanah Haramain. Dapat diasumsikan bahwa Syekh al-Mutamakkin mengikuti rute 

perjalanan serupa sebelum akhirnya sampai ke kota Makkah dan akhirnya dapat 

melaksanakan ibadah haji. 

Menurut Bizawie (2002: 109) dilihat dari kemungkinan-kemungkinan rute perjalanan 

Syekh al-Mutamakkin yang juga pernah melakukan perjalanan intelektual ke Timur Tengah, 

maka dapat diasumikan bahwa Syekh Ahmad al-Mutamakkin hampir sejaman lebih muda 

dari Syekh Yusuf al-Maqasar atau boleh jadi ada hubungan guru-murid antarkeduanya.  Jika 

benar  Syekh Ahmad al-Mutamakkin mengikuti rute rihlah intelektual gurunya, Syekh Yusuf 

al-Maqasari dan Syekh Abdur Rauf as-Sinkili, maka di sini dapat dicatat beberapa tempat 

yang disinggahinya, antara lain Doha, Yaman, Jeddah, dan akhirnya kota Makkah dan 

Madinah (Haramain). Akan tetapi, penting untuk dicacat tentang kemungkinan pertemuan al-

Mutamakkin dengan gurunya, Syekh Yusuf al-Maqasari, di Banten sekitar tahun 1691 M 

sebelum ia berangkat ke Timur Tengah. Atas anjuran Syekh Yusuf al-Maqasari, akhirnya 

Ahmad al-Mutamakkin berlayar ke tanah Arab untuk melanjutkan studinya di sana dengan 

mengikuti rute yang pernah dilakukan oleh gurunya, Syekh Yusuf al-Maqasari. Dari beberapa 

tempat perjalanan rihlah ilmiahnya, maka dapat diduga bahwasanya al-Mutamakkin juga 

pernah belajar dan berguru kepada beberapa syekh tarekat yang hidup pada masa itu selain 

belajar dan berguru kepada Syekh Zayn al-Yamani. 

Perlu kita catat di sini beberapa murid as-Sinkili yang semasa dan barangkali pernah 

bertemu dengan Syekh Ahmad al-Mutamakkin, antara lain adalah Syekh Abdul Muhyi 

Pamijahan, Tasik Malaya, Jawa Barat, Abdul Malik bin Abdullah atau lebih populer disebut 

Tok Pulau Manis asal Semenanjung Melayu, Trengganu, dan Daud al-Jawi al-Fansuri bin 

Ismail ar-Rumi. Besar kemungkinan Syekh as-Sinkililah yang menginisiasi Ahmad al-

Mutamakkin ke dalam tarekat Syatariyah, meskipun sumber-sumber yang ada tidak 

memberikan angka tahun pertemuannya. Dugaan ini didasarkan atas sebuah kitab catatan 

karangan Syekh al-Mutamakkin yang menyebutkan tarekat Syatariyah berbahasa Arab-

Melayu (Jawa Pegon).  

Ketika sampai di Yaman, Ahmad al-Mutamakkin langsung berguru kepada Syekh 

Zayn bin Muhammad Abdul Baqi al-Mizjaji. Disebutkan pula bahwa selain al-Mutamakkin, 

ada seorang  Cina muslim bernama Ma Mingxin, yang juga belajar kepada Syekh Zayn bin 

Muhammad  (1643 – 1726 M) dan putranya Abdul Khaliq (wafat 1740 M). Begitu sampai di 



7 

 

Haramain, kemungkinan besar al-Mutamakkin tidak bertemu dengan guru-guru dari as-

Sinkili atau al-Maqasari, karena mereka telah lama meninggal dunia. Barangkali ia hanya 

menemui generasi selanjutnya yang dapat dicatat dari kolega-kolega as-Sinkili dan al-

Maqasari. Oleh karena itu, ada baiknya kita kemukakan hubungan antara as-Sinkili dan al-

Maqasari serta ulama-ulama lainnya yang hampir semasa dengan Syekh al-Mutamakkin agar 

kita dapat mengetahui situasi interaksi keilmuan pada saat itu. 

Menurut Bizawie (2002: 111) apabila guru-guru as-Sinkili dan al-Maqasari antara lain 

adalah Umar bin Abdullah Ba Syayban, Muhammad bin Abdul Baqi an-Naqsyabandi, Sayyid 

Ali az-Zabidi, Muhammad bin al-Wajih as-Sa’di al-Yamani, Ahmad al-Qusyasyi, Ibrahim al-

Kurani, Muhammad al-Mazru’ al-Madani, Abdul Karim al-Lahuri, dan Ayyub bin Ahad bin 

Ayyub ad-Dimasqi al-Khalwati, maka kita dapat mengasumikan bahwa guru dari Syekh al-

Mutamakkin adalah murid-murid dari ulama yang telah disebutkan di atas atau teman-teman 

seperjuangan Syekh al-Maqasari . 

III. Serat Cebolek dan Pembangkangan Ulama Sufi 

 Tak dapat dipungkiri bahwasanya untuk  dapat mengetahui dan memahami latar 

belakang perseteruan antara ulama syariah, yang diwakili oleh Kiai Anom Kudus, dan Syekh 

Ahmad al-Mutamakkin, maka kita perlu untuk membaca dan mengkaji teks Serat Cebolek, 

sebuah karya sastra keagamaan yang menampilkan pemikiran dan corak keberagamaan 

masyarakat Jawa, khususnya pada abad ke 18 M. Sebagaimana disebutkan oleh S. Soebardi 

dalam bukunya, The Book of Cabolek (1971), bahwa pengarang Serat Cebolek  adalah Raden 

Ngabehi Yasadipura I (1729 – 1803), seorang pujangga keraton Kesultanan Mataram pada 

masa pemerintahan Sultan Paku Buwono II (1726 – 1749) dan penggantinya Sultan Paku 

Buwono III (1749 – 1788). Mengenai sosok Raden Ngabehi Yasadipura I itu sendiri yang 

dikenal sebagai  pengarang Serat Cebolek, maka kiat ketahui bahwa ia adalah anak laki-laki 

dari Raden Tumenggung Padmanegara, seorang  bupati jaksa di Pengging pada masa 

kekuasaan Paku Buwono I (1704 – 1719). Raden Ngabehi  Yasadipura I dilahirkan di 

Pengging pada hari Jum’at Pahing, bulan Safar tahun 1729 M. Pada masa kecilnya ia diberi 

nama Bagus Banjar atau nama lainnya adalah Jaka Subuh (konon ia dilahirkan pada saat 

waktu shubuh). Pada saat berusia 8 tahun, Raden Ngabehi Yasadipura I mendapatkan ajaran 

pendidikan Islam dan ilmu mistis dari Kiai Anggamaya, di kota Kedu. 

 Selain itu, manuskrip Padmasastra menerangkan bahwasanya silsilah keturunan 

Raden Ngabehi Yasadipura I itu berurut sampai kepada Raja Brawijaya V, penguasa kerajaan 



8 

 

Majapahit yang terakhir. Secara berurut, silsilah Raden Ngabehi Yasadipura I adalah sebagai 

berikut: Raden Ngabehi Yasadipura I bin Tumenggung Padmanegara bin Pangeran Adipati 

Danupaya bin Pangeran Serang bin Pangeran Wiramenggala II bin Pangeran Wiramenggala 

II bin Panembahan Raden Adipati Pajang bin Pangeran Benowo bin Adiwijaya Sultan Pajang 

bin Ki Kebokenanga bin Ratu Pambayun binti Raja Brawijaya V. Dengan demikian, apabila 

dilihat dari silsilah keturunan tersebut, maka berarti masih ada hubungan darah antara Raden 

Ngabehi Yasadipura I dengan Syekh Ahmad al-Mutamakkin (Bizawie: 116)               

Dalam bukunya,  Paradigma Islam: Interpretasi Untuk Aksi, Kuntowijoyo (1994: 126) 

menjelaskan bahwanya syair ke 8 sampai ke 31 dari Serat Cebolek menyebutkan bahwa 

Syekh al-Mutamakkin adalah seorang yang dianggap sesat karena mengajarkan ilmu 

kasunyatan (tasawuf) kepada masyarakat awam dan menganjurkan mereka untuk 

meninggalkan ajaran syariah. Selain itu, Syekh al-Mutamakkin juga dianggap telah 

melakukan suatu perbuatan yang berlebihan dan menghinakan ualama, karena memberi nama 

yang sama kepada anjing peliharaannya dengan nama penghulu kerajaan, yaitu Abdul Kahar 

dan Qomaruddin. Melalui Patih Danureja, para ulama mengajukan petisi kepada Raja 

Amangkurat IV agar Syekh al-Mutamakkin  dihukum bakar hidup-hidup di tiang 

pembakaran, suatu hukuman yang sangat pantas diterima karena kesesatannya. Selain itu, 

menurut para ulama tersebut, dakwah yang disampaikan Syekh al-Mutamakkin dianggap 

tidak sejalan dengan syariah. 

Demikianlah, tiang pembakaran kemudian dipersiapkan. Akan tetapi, tiba-tiba Sultan 

Amangkurat IV meninggal dunia sebelum selesai menangani kasus ini, sehingga hukuman 

harus ditunda sampai penggantinya, Sultan Paku Buwono II, dinobatkan untuk duduk di 

singgasana. Menurut Burhanuddin (2002: 169) setelah dinobatkan menjadi raja, ternyata 

Sultan Paku Buwono II mengecewakan para ulama, karena menolak petisi tersebut dan ia 

bahkan mengutus Raden Demang Urawan, seorang bupati dalem Kerajaan Kartasura, untuk 

menyatakan kegusarannya terhadap perlakuan kejam atas Syekh al-Mutamakkin. Ketika tak 

ada seorang hadirin pun, di tempat kediaman Patih Danureja, yang berani berkomentar 

terhadap keputusan raja baru tersebut, maka tiba-tiba Kiai Anom Kudus bangkit untuk 

mempertahankan petisi mereka. Lalu ia menyatakan bahwa ajaran Syekh al-Mutamakkin 

merupakan ancaman terhadap ketertiban umum, raja, dan negara. Kerajaan sebagai jantung 

negara harus mengambil tindakan terhadap pembangkang. Dalam perdebatan itu, Kiai Anom 

Kudus berhasil mengalahkan Raden Demang Urawan yang dalam laporannya kepada Sultan 

Paku Buwono II memuji keberanian khatib dari Kudus itu. 



9 

 

Argumen yang dikemukakan oleh Kiai Anom Kudus akhirnya menjadi bahan laporan   

Raden Demang Urawan yang dipanggil menghadap Sultan Paku Buwono II untuk 

melaporkan tugas yang diembannya. Akan tetapi, Sultan Paku Buwono II tetap pada  

pendiriannya yang semula yaitu memaafkan ajaran dan praktek keagamaan  mistikus dari 

Cebolek itu. Karena menurut pemahaman Sultan Paku Buwono II, ajaran Syekh Ahmad al-

Mutamakkin hanya diperuntukkan untuk dirinya sendiri, sementara sang sufi dari Cebolek itu 

sendiri tidak berkeinginan untuk menyebarkan ajarannya kepada masyarakat luas. Oleh 

karena itu, tidak ada alasan bagi pihak kerajaan untuk menghukum mati Syekh Ahmad al-

Mutamakkin seperti yang diinginkan oleh para ulama tersebut. Oleh karena itu, Sultan Paku 

Buwono II mengutus kembali Raden Demang Urawan ke kepatihan, tempat di mana para 

ulama berkumpul, untuk menyampaikan keputusan yang resmi dari  Sultan Paku Buwono II, 

raja mereka, bahwasanya Syekh Ahmad al-Mutamakkin tidak bersalah dan dimaafkan oleh 

Sultan Paku Buwono II. Menanggapi keputusan sultan tersebut, maka Kiai Anom Kudus 

kembali berdiri di tengah perkumpulan para ulama tersebut untuk menentang keputusan sang 

sultan. Kali ini ia mengingatkan Raden Demang Urawan mengenai beberapa contoh sejarah 

pembangkangan mistik Jawa yang pernah ditumpas oleh kerajaan-kerajaan terdahulu. Syekh 

Siti Jenar yang dipenggal kepalanya di kerajaan Giri, Sunan Panggung yang dihukum bakar 

pada masa pemerintahan kesultanan Demak, Ki Bagdad dari Pajang yang ditenggelamkan di 

sungai, dan Syekh Amongraga yang ditenggelamkan di laut oleh Sultan Agung Mataram. 

Kemudian Kiai Anom Kudus pun mengusulkan kepada Sultan Paku Buwono II agar Syekh 

Ahmad al-Mutamakkin dibakar di tiang gantung seperti yang dialami oleh  Sunan Panggung. 

Tanpa diduga ternyata Syekh Ahmad al-Mutamakkin menerima hukuman tersebut, dengan 

harapan bahwa bau dagingnya yang terbakar akan tercium sampai ke Yaman, tempat 

gurunya, Syekh Muhammad Zayn, berasal. Demikianlah perdebatan dan perseteruan yang 

sengit antara Kiai Anom Kudus dengan Syekh Ahmad al-Mutamakkin    

Tetapi sidang pengadilan di kepatihan itu berakhir dengan diumumkannya ampunan 

dari Sultan Paku Buwono II, baik itu kepada Syekh Ahmad al-Mutamakkin yang dituduh 

telah menyimpang  dari ajaran Islam dan juga kepada Kiai Anom Kudus yang telah berani 

menentang keputusan Sultan Paku Buwono II. Akhirnya, para hadirin yang berada di ruang 

persidangan itu pun bubar meninggalkan tempat, ketika Raden Demang Urawan 

mengumumkan keinginan Sultan Paku Buwono II untuk ikut melaksanakan shalat Jum’at di 

masjid bersama para ulama lainnya. Ini menunjukkan bahwasanya sang sultan  mengakui arti 

pentingnya syariah, selain juga menghargai ajaran sufisme.   



10 

 

Menurut Burhanuddin (2002: 167) suatu hal yang menarik perhatian para ahli sejarah 

dari kisah itu adalah adanya pengampunan Sultan Paku Buwono II kepada Syekh al-

Mutamakkin. Pengampunan ini menjadi sesuatu yang amat penting, sebab dalam sejarah 

perkembangan Islam di Jawa, tokoh-tokoh sufi yang mengajarkan dan menyebarkan ajaran 

tasawuf seperti yang dikembangkan oleh Syekh Ahmad al-Mutamakkin biasanya akan 

dihukum mati. Di sini Serat Cebolek menyuguhkan satu wacana keagamaan yang relatif 

berbeda dengan masa-masa sebelumnya, di mana ajaran sufisme tidak diberikan tempat 

dalam kehidupan keagamaan. Selanjutnya, pengampunan ini juga menjadi amat penting 

mengingat bahwa ajaran sufisme Syekh al-Mutamakkin sama dengan ajaran sufisme Syekh 

Siti Jenar, yaitu ajaran Manunggaling Kawulo Gusti atau Wahdatul Wujud, seperti yang 

berkembang di beberapa tempat di Nusantara pada masa awal perkembangan Islam.       

IV. Kesimpulan 

Kajian ini menunjukkan bahwasanya ada perubahan wacana keagamaan di lingkungan 

keraton Jawa pada abad ke 18 masehi, di mana ajaran syariah dilihat sebagai bagian penting 

dalam praktek keagamaan, di samping mengakui adanya ajaran sufisme, sejauh ajaran 

tersebut tidak mengganggu tata kehidupan sosial masyarakat. Sepertinya, Serat Cebolek 

menyuguhkan sebuah wacana keagamaan yang menekankan rekonsiliasi antara sufisme dan 

syariat. Ini bisa kita amati pada fakta bahwasanya, dalam Serat Cebolek tersebut, Sultan Paku 

Buwono II memberikan ampunan kepad Syekh Ahmad al-Mutamakkin, seorang tokoh sufi, 

dan juga memberikan dukungan kepada Kiai Anom Kudus, sebagai perwakilan dari para 

ulama syariat. Tindakan sultan semacam itu menunjukkan bahwa wacana keagamaan yang 

berlaku di Jawa pada  abad ke 18 masehi itu, sebagaimana tercermin pada Serat Cebolek, 

dalam beberapa segi mewakili aliran neosufisme yang memang telah berkembang di wilayah 

Nusantara sejak abad ke 17 masehi. 

          

Daftar Pustaka 

Burhanuddin, Jajat, 2002, Tradisi Keilmuan dan Intelektual,  dalam Ensiklopedi Tematis 

Dunia Islam, volume 5, PT Ichtiar Baru Van Hoeve, Jakarta.  

Kuntowijoyo, 1994, Paradigma Islam: Interpretasi Untuk Aksi, Mizan, Bandung.  

Milal Bizawie, Zainul, 2002, Perlawanan Kultural Agama Rakyat, SAMHA, Yogyakarta. 

Rahman, Fazlur, 1984, Islam, Pustaka, Bandung. 



11 

 

Soebardi, 1975, The Book of Cabolek, Martinus Nijhoff, The Hague. 

Woodward, Mark R., 1999, Islam Jawa: Kesalehan Normatif versus Kebatinan, LkiS, 

Yogyakarta.            

  

                       

              


