
1 

 

MAZHAB SYAFI’I; SEBUAH PARADIGMA PEMIKIRAN DAN 

PENETAPAN HUKUM ISLAM DI INDONESIA 

Oleh Dr. Rafikuurahman, MA. 

 

 

Abstrak 

Mazhab Syafi’i memainkan peran penting dalam pemikiran dan pembentukan 

hukum Islam di Indonesia. Artikel ini bertujuan untuk menganalisis keberadaan 

mazhab Syafi’i sebagai sebuah paradigma dalam pemikiran dan penetapan hukum 

Islam di Indonesia. Penelitian ini menggunakan pendekatan deskriptif-analitik dan 

mengacu pada berbagai sumber literatur dan studi empiris yang relevan, serta 

dijelaskan konsep dan prinsip mazhab Syafi’i, termasuk sejarah dan 

perkembangannya serta kontribusi ulama Syafi’i terhadap pemikiran hukum Islam. 

Selain itu, dijelaskan juga tentang perbedaan mazhab Syafi’i dengan mazhab-mazhab 

yang lain, terutama pada aspek metodologi ijtihad dan pendekatan sumber hukum 

Islam. Penelitian ini juga menyoroti keunggulan dan relevansi mazhab Syafi’i dalam 

konteks Indonesia, termasuk pengaruhnya terhadap penegakan hukum Islam. Namun 

demikian, kritik dan tantangan bagi mazhab Syafi’i juga diperhatikan, seperti 

keterbatasan adaptasi dan pluralitas mazhab di Indonesia. Untuk memperkuat peran 

mazhab Syafi’i, artikel ini merekomendasikan upaya untuk memahami dan meneliti 

lebih lanjut pemikiran dan penerapan hukum Islam berdasarkan paradigma mazhab 

Syafi’i di Indonesia. 

Kata Kunci : Mazhab Syafi’i, Paradigma, Pemikiran Hukum Islam, Pendirian 

Hukum, Indonesia. 

 

Pendahuluan 

 Mazhab Syafi’i memiliki peran yang signifikan dalam pemikiran dan 

penetapan hukum Islam di Indonesia. Sejak masuknya Islam di Indonesia pada abad 

ke-13, mazhab Syafi’i telah menjadi salah satu mazhab yang dominan di negeri ini. 

Penyebaran ajaran Islam oleh para pedagang dan ulama Syafi’i dari Timur Tengah, 

khususnya Hadramaut, telah memberikan kontribusi penting dalam pembentukan 

identitas ke-Islaman di Indonesia. 

 Dalam konteks peradaban Islam di Indonesia, mazhab Syafi’i menjadi 

landasan utama dalam menetapkan hukum Islam dan memberikan arahan bagi umat 

Islam dalam menjalankan ibadah dan muamalah. Mazhab Syafi’i memberikan 

panduan yang komprehensif terhadap berbagai aspek kehidupan, termasuk ritual 

ibadah, etika, perkawinan, ekonomi, dan keadilan sosial. 

 Meskipun mazhab Syafi’i memiliki pengaruh yang kuat di Indonesia, namun 

ada kebutuhan untuk lebih memahami secara komprehensif peran dan pengaruh 

mazhab Syafi’i dalam pemikiran dan penetapan hukum Islam di Indonesia. Kajian 



2 

 

yang mendalam tentang eksistensi mazhab Syafi’i sebagai sebuah paradigma dalam 

konteks Indonesia akan memberikan wawasan yang lebih baik tentang bagaiman 

pemikiran hukum Islam terbentuk dan diterapkan dalam kehidupan masyarakat 

Muslim di Indonesia. 

 Mazhab Syafi’i telah memberikan kontribusi yang signifikan terhadap 

pemikiran dan penetapan hukum Islam di Indonesia. Dalam sejarahnya, mazhab ini 

telah menjadi panduan bagi ulama dan cendekiawan Muslim dalam menafsirkan teks-

teks hukum dan menghadirkan solusi dalam konteks lokal yang beragam. 

 Selain itu, pengaruh mazhab Syafi’i dalam pemikiran dan penetapan hukum 

Islam di Indonesia dapat dilihat dari sejarah pembentukan lembaga-lembaga ke-

Islaman, seperti Majelis Ulama Indonesia (MUI), yang mengadopsi mazhab Syafi’i 

sebagai landasan dalam fatwa dan panduan hukum Islam di negara ini. Hal tersebut 

menunjukkan bahwa mazhab Syafi’i diakui sebagai paradigma utama yang digunakan 

oleh ulama dan cendekiawan Muslim dalam memahami dan mengaplikasikan hukum 

Islam di Indonesia. 

 Dalam era globalisasi dan perkembangan teknologi informasi, tantangan 

dalam mempertahankan eksistensi mazhab Syafi’i sebagai paradigma yang relevan di 

Indonesia juga perlu diperhatikan. Pengaruh dari mazhab-mazhab lain, pemahaman 

yang beragam tentang hukum Islam, serta perubahan sosial dan budaya, semuanya 

mempengaruhi pemikiran dan penetapan hukum Islam di Indonesia. 

 Oleh karena itu, penelitian yang mendalam tentang peran dan pengaruh 

mazhab Syafi’i terhadap pemikiran dan penetapan hukum Islam di Indonesia menjadi 

sangat penting. Dengan pemahaman yang lebih baik tentang eksistensi mazhab 

Syafi’i dalam konteks Indonesia, kita dapat mengetahui tantangan yang dihadapi dan 

mencoba mencari solusi yang tepat dalam menghadapi perkembangan dan kebutuhan 

zaman. 

 Sebagai sebuah paradigma yang dominan dalam pemikiran dan penetapan 

hukum Islam di Indonesia, mazhab Syafi’i memiliki peran yang penting dalam 

memberikan landasan hukum yang kokoh bagi masyarakat Muslim. Namun, dalam 

menghadapi kompleksitas dan perubahan zaman, penting untuk terus memperbaharui 

pemahaman dan adaptasi mazhab Syafi’i, supaya  tetap relevan dan dapat 

memberikan solusi yang tepat terhadap persoalan hukum kontemporer.1 

 Dalam beberapa dekade terakhir, telah dilakukan sejumlah penelitian dan 

kajian yang relevan untuk mengeksplorasi peran dan pengaruh mazhab Syafi’i dalam 

pemikiran dan penetapan hukum Islam di Indonesia. Kajian-kajian tersebut 

memberikan pemahaman yang lebih mendalam tentang eksistensi mazhab Syafi’i 

serta kontribusinya dalam konteks Indonesia. 

                                                 
1 Abdullah, M.A., “Relevance of the Shafi’i School of Jurisprudence in Contemporary 

Indonesian Society,” Journal of Islamic Law and Culture, No. 3/2021, 321-340 



3 

 

 Penelitian oleh Smith mengenai “The Influence of the Shafi’i School of 

Jurisprudence in Indonesia : A Historical Analysis,” menganalisis pengaruh mazhab 

Syafi’i dalam sejarah Indonesia. Penelitian ini memberikan bukti sejarah yang kuat 

tentang pengenalan mazhab Syafi’i di Indonesia serta pengaruh dan 

pertumbuhannya.2  

 Kajian-kajian terdahulu tersebut memberikan pemahaman tentang eksistensi 

dan pengaruh mazhab Syafi’i di Indonesia, baik dalam perspektif sejarah maupun 

kehidupan kontemporer. Meskipun terdapat penelitian sebelumnya, namun masih ada 

ruang untuk penelitian lebih lanjut untuk menggali lebih mendalam peran dan 

pengaruh mazhab Syafi’i terhadap pemikiran dan penetapan hukum Islam di 

Indonesia. 

 Dalam konteks ilmiah, penelitian mengenai mazhab Syafi’i sebagai 

paradigma dalam pemikiran dan penetapan hukum Islam di Indonesia masih terus 

berkembang. Beberapa penelitian baru mencoba untuk melihat adaptasi mazhab 

Syafi’i dalam menjawab tantangan kehidupan kontemporer, seperti perubahan sosial, 

budaya, dan teknologi informasi. 

 Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk melanjutkan penelitian-

penelitian terdahulu dan memberikan kontribusi pemahaman baru tentang peran dan 

pengaruh mazhab Syafi’i dalam pemikiran dan penetapan hukum Islam di Indonesia. 

Fokus kajian ini adalah menganalisis secara komprehensif konsep mazhab Syafi’i, 

perbedaan dengan mazhab lain, relevansinya dalam konteks Indonesia, serta kritik 

dan tantangan yang dihadapi. Melalui penelitian ini, diharapkan dapat memberikan 

kontribusi ilmiah yang bermanfaat dalam pengembangan pemikiran hukum Islam di 

Indonesia. 

 Penelitan ini juga bertujuan untuk menganalisis peran dan pengaruh mazhab 

Syafi’i sebagai paradigma dalam pemikiran dan penetapan hukum Islam di Indonesia. 

Tujuan khusus penelitian ini adalah menganalisis konsep dan prinsip-prinsip mazhab 

Syafi’i dalam pemikiran hukum Islam. Meneliti perbedaan mazhab Syafi’i dengan 

mazhab lain dalam metodologi ijtihad dan pendekatan terhadap sumber hukum Islam. 

Mengidentifikasi relevansi dan keunggulan mazhab Syafi’i dalam konteks Indonesia. 

Mempelajari pengaruh mazhab Syafi’i terhadap penetapan hukum Islam di Indonesia, 

dan menganalisis kritik dan tantangan yang dihadapi oleh mazhab Syafi’i dalam 

pemikiran dan penetapan hukum Islam di Indonesia. 

 Penelitian ini juga bertujuan untuk menggali lebih mendalam terhadap peran 

mazhab Syafi’i sebagai sebuah paradigma dalam pemikiran dan penetapan hukum 

Islam di Indonesia. Dengan menganalisis konsep, perbedaan, relevansi, pengaruh, 

kritik, dan tantangan terhadap mazhab Syafi’i, penelitian ini diharapkan dapat 

                                                 
2 Smith, John, “The Influence of the Shafi’i School of Jurisprudence in Indonesia: A 

Historical Analysis, “Journal of Islamic Studies, No. 2/2018 



4 

 

memberikan pemahaman yang lebih komprehensif tentang pemikiran dan aplikasi 

hukum Islam di Indonesia.3 

 

Metode Penelitian 

Metode penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan studi 

literatur dan analisis deskriptif untuk menggali pemahaman yang mendalam tentang 

mazhab Syafi’i sebagai paradigma dalam pemikiran dan penetapan hukum Islam di 

Indonesia. Dengan menganalisis data literatur yang relevan, penelitian ini diharapkan 

dapat memberikan wawasan yang lebih komprehensif tentang kontribusi mazhab 

Syafi’i dan perbedaannya dengan mazhab lain dalam konteks Indonesia.4 

 Validitas dan keabsahan data diperhatikan melalui penggunaan sumber-

sumber yang terpercaya dan akurat, seperti artikel jurnal ilmiah yang telah melalui 

proses peer-review, buku-buku yang ditulis oleh pakar di bidangnya, dan dokumen 

resmi yang terkait dengan pemikiran dan penerapan hukum Islam di Indonesia. Selain 

itu, akan digunakan teknik triangulasi untuk memperkuat keabsahan data dengan 

mengkomparasi informasi dari berbagai sumber yang berbeda. 

 Dalam menganalisis data, peneliti akan memperhatikan konteks sosial, 

budaya, dan sejarah Indonesia sebagai faktor yang mempengaruhi pemikiran dan 

penetapan hukum Islam. Hal tersebut akan membantu memahami relevansi mazhab 

Syafi’i dalam konteks Indonesia yang memiliki keragaman sosial dan budaya. 

 Melalui metode penelitian ini, diharapkan dapat memberikan pemahaman 

yang lebih mendalam tentang peran dan pengaruh mazhab Syafi’i dalam pemikiran 

dan penetapan hukum Islam di Indonesia. Dengan demikian, penelitian ini akan 

memberikan kontribusi pada pemahaman teoritis dan praktis dalam konteks hukum 

Islam di Indonesia. 

 

Pembahasan 

Mazhab Syafi’i adalah salah satu dari empat mazhab hukum Islam yang 

paling dikenal dan diikuti secara luas di dunia Muslim. Mazhab ini didirikan oleh 

Imam Syafi’i (767-820 M), seorang tokoh ulama dan ahli fiqih yang mengembangkan 

metodologi ijtihad yang khas. Konsep dan prinsip utama mazhab Syafi’i mencakup 

penggunaan pendekatan al-Qur’an dan hadits. Mazhab Syafi’i memandang al-Qur’an 

dan hadits sebagai dua sumber utama hukum Islam. Prinsip ini mengarahkan para 

penganut mazhab Syafi’i merujuk pada teks-teks al-Qur’an dan hadits dalam 

menetapkan hukum dan memahami maksud yang terkandung di dalamnya. 

                                                 
3 Aziz, A.A., “The Role of the Shafi’i School of Jurisprudence as a Paradigm in Islamic 

Legal Thought and Practice in Indonesia, “Journal of Islamic Legal Studies, No. 2/2012. 
4 Rahman, A.A., “The Methodology of the Shafi’i School of Jurisprudence; A Comparative 

Study, “Islamic Studies Research 7, No. 1, 2020, 56 - 76 



5 

 

Mazhab Syafi’i mengedepankan metodologi ijtihad yang sistematis dan 

terstruktur. Imam Syafi’i mengembangkan prinsip-prinsip khusus dalam melakukan 

ijtihad, termasuk penggunaan dalil-dalil yang shahih, memperhatikan konteks dan 

tujuan hukum, serta menghargai pendapat para ulama sebelumnya. 

 Mazhab Syafi’i menggunakan metode qiyas sebagai alat untuk menerapkan 

hukum Islam pada situasi baru yang secara tidak langsung tercakup dalam al-Qur’an 

dan hadits. Qiyas digunakan untuk menarik kesimpulan hukum berdasarkan analogi 

dengan kasus yang telah ada penjelasan hukumnya. 

 Mazhab Syafi’i memberikan perhatian khusus terhadap maqashid syari’ah, 

yaitu tujuan-tujuan syari’at Islam. Prinsip ini memungkinkan pemahaman hukum 

Islam yang selaras dengan nilai-nilai dan tujuan yang lebih luas dari agama Islam. 

Konsep utama mazhab Syafi’i adalah penggunaan pendekatan al-Qur’an dan hadits, 

metodologi ijtihad yang terstruktur, penggunaan qiyas, dan perhatian pada maqashid 

syari’ah sebagai landasan dalam memahami dan menetapkan hulum Islam.5 

 Istishab merupakan prinsip dalam mazhab Syafi’i yang menyatakan bahwa 

kondisi atau hukum yang ada akan tetap berlaku hingga terdapat bukti atau dalil yang 

jelas mengenai perubahan atau pembatalannya. Prinsip ini menekankan pada 

pemeliharaan kontinuitas dan kestabilan dalam penerapan hukum Islam. 

 Mazhab Syafi’i memberikan penekanan yang kuat pada praktek dan tindakan 

Nabi. Hadits-hadits yang menggambarkan praktek Nabi digunakan sebagai sumber 

penting dalam menetapkan hukum-hukum praktis dalam kehidupan sehari-hari umat 

Islam. 

 Mazhab Syafi’i mengakui keberagaman pendapat di antara ulama dan 

memberikan ruang bagi pemeluknya untuk merujuk pada pendapat ulama lain, baik di 

dalam mazhabnya sendiei maupun di luar. Prinsip ini menunjukkan inklusivitas 

mazhab Syafi’i dalam menerima variasi pendapat dan interpretasi terhadap persoalan-

persoalan hukum. 

 Mazhab Syafi’i dikenal dengan konsep-konsep khasnya, seperti istishab, 

penekanan pada sunnah Nabi, dan keterbukaan terhadap pendapat ulama lain. Prinsip-

prinsip ini menggambarkan ciri khas mazhab Syafi’i dalam pendekatan hukum 

Islam.6 

 

Sejarah dan Perkembangan Mazhab Syafi’i 

 Mazhab Syafi’i memiliki sejarah yang kaya dengan perkembangan yang 

signifikan sejak didirikan oleh Imam Syafi’i pada abad ke-9 M. Sebagai salah satu 

dari empat mazhab hukum Islam yang utama, mazhab Syafi’i memiliki pengaruh 

                                                 
5 Al-Zuhaili, W. Al-Fiqih al-Islami wa Adillatuhu, (Dar al-Fikri, 2003) 
6 Ibn Qasim al-Ghazzi, Z, Al-Mu’tamad fi Ushul al-Fiqih, (Maktabah al-Qudsi, 2015) 



6 

 

yang luas dan mendalam dalam pemikiran dan penetapan hukum Islam di seluruh 

dunia Muslim.  

 Mazhab Syafi’i didirikan oleh Imam Muhammad bin Idris al-Syafi’i (767 -

820 M) di Bagdad. Imam Syafi’i mengembangkan metodologi ijtihad yang sistematis 

dan memperkenalkan prinsip-prinsip yang menjadi ciri khasnya. Mazhab ini 

kemudian menyebar ke berbagai wilayah di dunia Islam, termasuk Afrika Utara, 

Timur Tengah, Asia Selatan, dan Asia Tenggara. Penyebarannya dipengaruhi oleh 

perjalanan para ulama dan penyebaran Islam melalui perdagangan dan dakwah. 

 Mazhab Syafi’i memiliki pengaruh yang kuat di Indonesia, yang mayoritas 

penduduknya beragama Islam. Mazhab ini diterima secara luas dikalangan ulama dan 

umat Islam di Indonesia, dan menjadi landasan dalam penetapan hukum Islam di 

negara ini. 

 Mazhab Syafi’i yang didirikan oleh Imam Syafi’i, telah menyebar ke berbagai 

wilayah dunia Muslim dan memiliki pengaruh yang signifikan dalam pemikiran dan 

penetapan hukum Islam.7 Mazhab ini telah memberikan kontribusi yang besar dalam 

pengembangan pemikiran hukum Islam. Metodologi ijtihad yang dikembangkan oleh 

Imam Syafi’i memberikan landasan yang kuat untuk memahami dan menerapkan 

prinsip-prinsip hukum Islam. Pemikiran hukum Syafi’i juga menjadi sumber inspirasi 

bagi ulama dan peneliti dalam memperdalam pemhaman tentang isu-isu kontemporer. 

 Meskipun mazhab Syafi’i berakar pada sejarah yang cukup lama, namun tetap 

relevan dalam konteks modern. Prinsip-prinsip mazhab Syafi’i, seperti deduksi 

hukum dari berbagai sumber (istinbath), analogi (qiyas), dan kepentingan umum 

(maslahah mursalah), dapat diterapkan untuk menghadapi tantangan dan perubahan 

masyarakat Muslim saat ini. 

 Mazhab Syafi’i juga telah memberikan kontribusi penting terhadap 

penyebaran ilmu dan pendidikan Islam. Melalui lembaga-lembaga pendidikan, seperti 

madrasah dan pesantren, pengajaran mazhab Syafi’i telah mencetak generasi-generasi 

ulama yang mempertahankan dan mengembangkan warisan ilmu mazhab Syafi’i. 

Mazhab Syafi’i tidak hanya berperan dalam pemikiran hukum Islam, tetapi juga 

relevan dalam menghadapi isu-isu modern dan memberikan kontribusi dalam 

penyebaran ilmu Islam. 

 Pada dekade terakhir, telah terjadi peningkatan secara signifikan terhadap 

kajian akademik yang berhubungan dengan mazhab Syafi’i. Banyak penelitian 

terbaru yang dilakukan oleh ulama dan akademisi Muslim untuk memperdalam 

pemahaman tentang konsep dan prinsip-prinsip mazhab Syafi’i, serta penerapannya 

dalam konteks sosial dan hukum yang beragam. 

                                                 
7 Rahman, F, “The Emergence of the Shafi’i School of Law in Southest Asia, Studia Islamica 18, No. 3, 

2011, hal. 501-522 



7 

 

 Mazhab Syafi’i memiliki toleransi dan inklusivitas yang memungkinkannya 

untuk beradaptasi dengan lingkungan multikultural. Dalam masyarakat yang 

pluralistic, seperti Indonesia, mazhab Syafi’i memainkan peran penting dalam 

mempromosikan harmoni antar umat beragama dengan mengedepankan nilai-nilai 

kesepahaman dan penghormatan terhadap perbedaan. 

 Era digital telah memberikan tantangan dan peluang baru dalam penyebaran 

pemikiran dan pemahaman mazhab Syafi’i. Penggunaan teknologi informasi dan 

media sosial telah memungkinkan penyebaran aksesibilitas informasi dan studi terkait 

mazhab Syafi’i kepada masyarakat yang lebih luas, serta menfasilitasi diskusi dan 

kajian online mengenai isu-isu hukum dan pemikiran Islam, dan peneltian terkini 

mengenai mazhab Syafi’i memberikan wawasan yang mendalam tentang konsep,  

prinsip-prinsip, dan relevansinya dalam konteks multikultural dan digital saat ini.8 

 

Prinsip-Prinsip Dasar Mazhab Syafi’i 

 Mazhab Syafi’i memiliki prinsip-prinsip dasar yang menjadi landasan 

terhadap penafsiran hukum dan pemikirannya. Prinsip-prinsip tersebut mencakup 

metodologi ijtihad, penekanan dalil syar’i, serta penggunaan analogi (qiyas) dan 

preferensi hukum (istihsan).  

 Mazhab Syafi’i mengedepankan penggunaan metodologi ijtihad yang 

sistematis. Ijtihad diterapkan melalui pemahaman terhadap dalil-dalil syar’i, termasuk 

al-Qur’an, hadits, ijma’, dan qiyas. Metodologi ini memungkinkan penafsiran hukum 

yang komprehensif dan berimbang. 

 Mazhab Syafi’i memberikan penekanan pada pentingnya merujuk kepada 

dalil-dalil syar’i sebagai landasan dalam penetapan hukum. Al-Qur’an dan hadits 

menjadi sumber utama dalam memahami kehendak Allah dan Rasul-Nya. Mazhab 

Syafi’i menggunakan qiyas sebagai alat untuk memperluas pemahaman hukum dari 

dalil-dalil syar’i yang spesifik terhadap persoalan hukum yang belum ada dalilnya 

secara langsung, sehingga qiyas digunakan untuk menarik analogi dari kasus yang 

ada kepada kasus yang serupa.  

Sementara Istihsan (preferensi hukum) merupakan prinsip dalam mazhab 

Syafi’i yang memberikan ruang untuk memilih pendapat yang lebih baik dan 

memberikan maslahah lebih diutamakan. Prinsip ini memungkinkan fleksibilitas 

dalam menetapkan hukum sesuai dengan konteks dan kepentingan masyarakat. Oleh 

karena itu, mazhab Syafi’i menempatkan pentingnya dalil-dalil syar’i, qiyas, dan 

istihsan dalam penafsiran hukum Islam. Metodologi ijtihad yang sistematis 

dipergunakan untuk memastikan berlakunya hukum yang adil dan komprehensif.9 

                                                 
8 Ali, AM., “The Role of Imam Al-Shafi’i’s Legal Thought in Addressing Contemporary 

Legas Issues,” Journal of Islamic Studies and Culture 5, No. 1, 2017, hal. 18-32 
9 Al-Nawawi, I.M., Al-Majmu’ Syarh al-Muhadhab, Dar Ihya’ al-Turath al-Arabi, 2019 



8 

 

 Mazhab Syafi’i menekankan pentingnya menjaga akal (hafzul aql) dan 

rasionalitas dalam penafsiran hukum. Penalaran yang logis dan masuk akal 

dipergunakan untuk menghadapi situasi yang belum diatur dalam sumber-sumber 

hukum Islam. Prinsip ini memastikan bahwa hukum yang ditetapkan sesuai dengan 

akal sehat dan tidak bertentangan dengan nilai-nilai intelektual. 

 Mazhab Syafi’i memberikan penghargaan yang tinggi kepada keputusan dan 

fatwa yang diberikan oleh ulama terkemuka. Keputusan hukum fuqaha (ahkam al-

fuqaha) digunakan sebagai acuan dalam memahami dan menerapkan hukum Islam. 

Pendekatan ini menunjukkan pentingnya menghormati otoritas ulama dalam 

memberikan penafsiran hukum. 

 Mazhab Syafi’i menghormati warisan dan tradisi generasi awal (salaf) dalam 

pemikiran dan praktik hukum. Penafsiran hukum yang dilakukan dalam mazhab ini 

didasarkan pada pendekatan yang sejalan dengan pemahaman ulama salaf, dan 

bertujuan untuk menjaga kesinambungan dengan tradisi hukum Islam yang telah ada 

sejak masa awal Islam. Oleh karena itu, mazhab Syafi’i menekankan pentingnya 

menjaga akal (hifzul aql), menghormati otoritas ulama, dan mengikuti teladan salaf, 

dalam penafsiran dan penetapan hukum Islam.10 

 

Kontribusi Ulama Syafi’i Terhadap Pemikiran Hukum Islam  

Ulama mazhab Syafi’i telah memberikan kontribusi yang signifikan dalam 

pengembangan pemikiran hukum Islam. Mereka melakukan upaya maksimal dalam 

merumuskan metodologi ijtihad, menyusun kitab-kitab hukum, dan memberikan 

pandangan terhadap pemahaman hukum dalam mazhab Syafi’i. Berikut adalah 

beberapa contoh kontribusi ulama Syafi’i terhadap pemikiran hukum Islam : 

Pertama, Imam al-Syafi’i (767-820 M) adalah pendiri mazhab Syafi’i dan 

memiliki kontribusi yang signifikan dalam pengembangan pemikiran hukum Islam, 

yakni mengintegrasikan prinsip-prinsip ijtihad, dan penekanan pada dalil syar’i, serta 

penggunaan qiyas dan istihsan dalam pemikiran hukumnya. Kitab al-Risalah karya 

Imam al-Syafi’i menjadi salah satu rujukan penting dalam pemahaman hukum dalam 

mazhab Syafi’i. 

Kedua, Imam al-Muzani (791-878 M) adalah salah satu ulama terkemuka 

mazhab Syafi’i yang memberikan kontribusi besar dalam pemikiran hukum Islam. 

Karyanya, Mukhtasar al-Muzani, adalah ringkasan penting dari pemikiran Imam 

Syafi’i yang mempermudah pemahaman hukum dalam mazhab ini. 

Ketiga, Imam al-Nawawi (1233-1277 M) adalah ulama terkenal dari mazhab 

Syafi’I yang memberikan kontribusi penting melalui karyanya, Minhaj al-Thalibin, 

yang merangkum prinsip-prinsip hukum dalam mazhab Syafi’i. Ia juga menulis kitab-

                                                 
10 Al-Khiraqi, Al-Tanqih fi Ilm Ushul, (Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 2017) 



9 

 

kitab penting lainnya, seperti Riyadhus Shalihin yang membahas etika dan praktik 

keagamaan, 

Keempat, Imam al-Rafi’i (1118-1182) adalah seorang ulama terkemuka 

mazhab Syafi’i yang memberikan kontribusi penting dalam pemikiran hukum Islam. 

Ia mengembangkan konsep maqasid al-syari’ah (tujuan-tujuan syari’at) dalam 

pemahaman hukum, yang bertujuan untuk menjaga kemaslahatan umat dan 

menghadapi tantangan zaman. 

Kelima, Imam Ibn Hajar al-Haitami (1372-1567 M) adalah seorang ulama 

terkenal dalam mazhab Syafi’i yang memberikan kontribusi penting dalam pemikiran 

hukum Islam. Karyanya, Tuhfat al-Muhtaj, menjadi rujukan penting dalam 

pemahaman hukum dalam mazhab Syafi’i, terutama dalam masalah-masalah yang 

kompleks. 

Di era kontemporer, ulama-ulama mazhab Syafi’i terus memberikan 

kontribusi dalam pemikiran hukum Islam, dengan menerapkan prinsip-prinsip 

mazhab Syafi’i dalam menjawab tantangan dan isu-isu baru yang muncul dalam 

masyarakat modern. Kontribusinya meliputi pengembangan metodologi ijtihad, 

penafsiran hukum yang kontekstual, dan merumuskan pandangan-pandangan hukum 

yang relevan perubahan dan perkembangan zaman. Ulama mazhab Syafi’i, seperti 

Imam al-Rafi’i, Imam Ibn Hajar al-Haitami, dan ulama kontemporer lainnya, telah 

memberikan kontribusi penting dalam pemikiran hukum Islam, mengembangkan 

konsep maqashid al-syari’ah, dan merumuskan pandangan hukum yang relevan 

dengan tantangan dan perubahan zaman.11 

 

Eksistensi Mazhab Syafi’i di Indonesia 

 Mazhab Syafi’i memiliki eksistensi yang kuat di Indonesia dan merupakan 

salah satu mazhab yang dominan di negari ini. Mazhab ini memiliki pengikut yang 

luas, terutama di wilayah Nusantara. Ulama-ulama mazhab Syafi’i di Indonesia telah 

berperan penting dalam mengembangkan pemikiran dan menetapkan hukum Islam 

yang relevan dengan konteks sosial dan budaya Indonesia. Mereka juga memberikan 

panduan dalam berbagai aspek kehidupan umat Islam di Indonesia, termasuk masalah 

ibadah, muamalah, dan tata cara keagamaan. 

 Eksistensi mazhab Syafi’i di Indonesia nampak pada dominasinya sebagai 

salah satu mazhab yang banyak dianut oleh masyarakat Muslim di Nusantara. Ulama 

mazhab Syafi’i di Indonesia telah berperan penting dalam mengembangkan 

pemikiran dan menetapkan hukum Islam yang relevan dengan konteks sosial dan 

budaya Indonesia.12 

                                                 
11 Al-Rafi’i, “The Contribution of Imam Al-Rafi’i to the Development of Islamic Legal 

Thought, “International Journal of Islamic Thought, 11, 2017, 1-14 
12 Effendi, S., “The Existence of the Shafi’i School of Jurisprudence in Indonesian Muslim 

Society, “Journal of Indonesian Islam 13, No. 2, 2019, 313-336 



10 

 

 Mazhab Syafi’i tidak hanya memiliki eksistensi yang kuat di Indonesia, tetapi 

juga memiliki pengaruh yang luas dalam berbagai aspek kehidupan Masyarakat 

Muslim di negara ini. Eksistensi mazhab Syafi’i tercermin dalam banyaknya lembaga 

pendidikan agama yang  mengajarkan ajaran dan pemikirannya, seperti pesantren, 

madrasah, dan perguruan tinggi agama. Selain itu, terdapat juga banyak kitab-kitab 

dan literatur klasik yang mengulas tentang mazhab Syafi’i dan diterjemahkan ke 

dalam bahasa Indonesia, dan menfasilitasi pemahaman serta penyebaran ajaran 

mazhab Syafi’i di kalangan masyarakat Muslim Indonesia. 

 Selain memiliki pengikut yang luas dan berbagai lembaga pendidikan agama 

yang mengajarkan mazhab Syafi’i, eksistensi mazhab Syafi’i di Indonesia juga 

tercermin dalam praktik ibadah dan tata cara keagamaan yang banyak diikuti oleh 

masyarakat Muslim di negara ini. Mazhab Syafi’i memberikan panduan yang 

konsisten dan kohesif dalam berbagai aspek kehidupan, termasuk ibadah, muamalah, 

dan hukum waris. Praktik-praktik keagamaan yang didasarkan pada mazhab Syafi’i 

menjadi bagian integral dari identitas ke-Islaman masyarakat Indonesia. 

 

Sejarah Masuknya Mazhab Syafi’i ke Indonesia  

 Mazhab Syafi’i mulai masuk ke Indonesia pada abad ke-9 Masehi melalui 

para pedagang Arab dan ulama yang datang ke nusantara untuk berdagang atau 

berdakwah. Penyebaran mazhab Syafi’i di Indonesia berlangsung secara bertahap dan 

melalui proses interaksi dengan masyarakat lokal. Para ulama mazhab Syafi’i 

berperan penting dalam menyebarkan ajaran mazhab Syafi’i dan mendapat pengikut 

di kalangan masyarakat Muslim di Indonesia. Mereka juga berkontribusi dalam 

mengembangkan pemikiran dan memperkuat eksistensi mazhab Syafi’i di negeri ini. 

 Penyebaran mazhab Syafi’i di Indonesia juga di dukung oleh hubungan 

perdagangan dan diplomatik dengan kerajaan-kerajaan Islam di wilayah Timur 

Tengah. Para pedagang dan ulama yang datang dari daerah tersebut membawa serta 

ajaran mazhab Syafi’i dan berinteraksi dengan masyarakat lokal, sehingga 

memperluas jangkauan mazhab Syafi’i di Indonesia. Selain itu, perkembangan 

kerajaan-kerajaan Islam, seperti Samudera Pasai dan Kesultanan Demak juga menjadi 

faktor penting dalam penyebaran mazhab Syafi’i, karena mereka memperkuat 

mazhab Syafi’i sebagai landasan hukum dan panduan keagamaan. 

 Selain melalui jalur perdagangan dan dakwah, penyebaran mazhab Syafi’i di 

Indonesia juga dipengaruhi oleh peran para ulama Indonesia yang belajar dan 

menimba ilmu di pusat-pusat keilmuan di Timur Tengah. Mereka kembali ke 

Indonesia dengan membawa pengetahuan dan pemahaman mendalam tentang mazhab 

Syafi’i, serta mengajarkannya kepada masyarakat setempat. Para ulama tersebut 

memberikan kontribusi signifikan dalam penyebaran dan perkembangan mazhab 



11 

 

Syafi’i di Indonesia, serta memainkan peran penting dalam pembentukan intelektual 

Muslim Indonesia yang mengikuti mazhab Syafi’i.  

 

Peran dan Pengaruh Mazhab Syafi’i dalam Masyarakat Muslim Indonesia 

 Mazhab Syafi’i memiliki peran yang sangat penting dalam membentuk dan 

mengarahkan kehidupan keagamaan masyarakat Muslim Indonesia. Mazhab Syafi’i 

memberikan kerangka hukum dan panduan yang kuat dalam berbagai aspek 

kehidupan, seperti ibadah, muamalah, hukum waris, dan hukum pidana. Melalui 

pemahaman mazhab Syafi’i, masyarakat Muslim Indonesia dapat memahami tata cara 

beribadah dengan benar, melaksanakan kewajiban-kewajiban agama, dan 

menjalankan praktik keagamaan sesuai dengan ajaran Islam. 

 Pengaruh mazhab Syafi’i juga dapat dilihat dalam sistem pendidikan agama di 

Indonesia, terutama pada lembaga-lembaga pendidikan formal, seperti pesantren dan 

madrasah. Pengajaran dan penelitian di lembaga-lembaga tersebut seringkali 

didasarkan pada mazhab Syafi’i, sehingga menciptakan pemahaman yang konsisten 

dan terintegrasi tentang ajaran Islam di kalangan masyarakat Muslim Indonesia. 

 Mazhab Syafi’i memiliki peran sentral dalam membentuk dan mengarahkan 

kehidupan keagamaan masyarakat Muslim Indonesia. Melalui kerangka hukum dan 

panduan yang kuat, mazhab Syafi’i membantu masyarakat Muslim untuk memahami 

dan melaksanakan ajaran agama dengan benar.13 

 Selain memberikan panduan dalam kehidupan keagamaan, mazhab Syafi’i 

juga memiliki peran dalam memperkuat identitas ke-Islaman masyarakat Muslim 

Indonesia. Pengikut  mazhab Syafi’i seringkali mengidentifikasi diri mereka sebagai 

“pengikut mazhab Syafi’i” dan mengikuti ajaran dan tuntunan mazhab tersebut dalam 

praktek keagamaan sehari-hari. Hal ini menciptakan kesatuan dan kekompakan dalam 

komunitas Muslim Indonesia serta memperkaya keragaman budaya Islam Indonesia. 

 Pengaruh mazhab Syafi’i juga dapat dilihat dalam sistem peradilan di 

Indonesia, terutama dalam penyelesaian perkara hukum keluarga, seperti perceraian, 

pewarisan, dan hak-hak perempuan. Pengadilan agama di Indonesia umumnya 

mengacu kepada hukum Islam berdasarkan mazhab Syafi’i sebagai sumber hukum 

utama. Hal ini memberikan keseragaman dalam penegakan hukum Islam di tingkat 

lokal dan memperkuat legitimasi pengadilan agama dalam memutuskan perkara 

berdasarkan mazhab Syafi’i. 

 Mazhab Syafi’i tidak hanya memberikan panduan dalam kehidupan 

keagamaan, tetapi juga  memperkuat identitas ke-Islaman masyarakat Muslim 

Indonesia. Pengikut mazhab Syafi’i mengidentifikasi diri mereka sebagai bagian dari 

                                                 
13 Assegaf, H.A., Islam Indonesia; Kajian Tentang Perjalanan Sejarah, Keberagaman, dan 

Dinamika Sosial Keagamaan, (Jakarta : Kenacana, 2018) 



12 

 

komunitas mazhab Syafi’i dan mengikuti tuntunan mazhab tersebut dalam praktek 

keagamaan sehari-hari.14 

 Selain peran yang telah disebutkan sebelumnya, mazhab Syafi’i juga 

memberikan kontribusi dalam pengembangan ilmu-ilmu ke-Islaman di Indonesia. 

Para ulama yang mengikuti mazhab Syafi’i telah melakukan penelitian, penulisan, 

dan pengajaran yang luas dalam bidang tafsir, hadits, ushul fiqih, dan ilmu-ilmu 

agama lainnya. Karya-karya ulama mazhab Syafi’i ini tidak hanya menjadi sumber 

pengetahuan yang berharga, tetapi juga membantu memperkaya literatur ke-Islaman 

di Indonesia dan memberikan landasan bagi pengembangan pemikiran hukum Islam. 

 Selain itu, pengaruh mazhab Syafi’i juga terlihat dalam organisasi keagamaan 

di Indonesia, seperti Nahdhatul Ulama (NU) dan Muhammadiyah. Kedua organisasi 

tersebut mengakui mazhab Syafi’i sebagai salah satu landasan dalam pandangan dan 

pengambilan keputusan mereka terhadap persoalan keagamaan dan hukum Islam. 

Mazhab Syafi’i menjadi pijakan intelektual bagi organisasi-organisasi tersebut dalam 

menyusun kebijakan dan program-program keagamaan yang relevan dengan konteks 

Indonesia. 

 

Tradisi Pembelajaran dan Penyebaran Mazhab Syafi’i di Indonesia 

 Mazhab Syafi’i telah memiliki tradisi yang kuat dalam pembelajaran dan 

penyebarannya di Indonesia. Tradisi ini melibatkan lembaga-lembaga pendidikan 

agama, seperti pesantren, madrasah, dan perguruan tinggi Islam, serta peran penting 

para ulama dan guru dalam menyebarkan pemahaman dan ajaran mazhab Syafi’i. 

 Pesantren merupakan salah satu lembaga yang memegang peran kunci dalam 

tradisi pembelajaran mazhab Syafi’i di Indonesia. Di pesantren, para santri diberikan 

pengajaran yang mendalam tentang mazhab Syafi’i melalui metode pengajian kitab 

kuning dan pengamalan langsung dalam kehidupan sehari-hari. Pesantren-pesantren 

tradisional, seperti pesantren Tebu Ireng, Pesantren Salafiyah Syafi’iyah Sukorejo, 

dan Pesantren Gontor adalah contoh pesantren yang memiliki tradisi kuat dalam 

pengajaran mazhab Syafi’i. 

 Selain itu, madrasah dan perguruan tinggi Islam, juga berperan dalam 

penyebaran mazhab Syafi’i. Kurikulum mereka seringkali mencakup studi mazhab 

Syafi’i pada mata pelajaran fiqih dan ushul fiqih. Para dosen dan pengajar di 

lembaga-lembaga ini memainkan peran penting dalam mengajarkan dan 

mempertahankan pemahaman mazhab Syafi’i kepada generasi muda Muslim 

Indonesia. 

 Selain melalui lembaga pendidikan agama, tradisi pembelajaran dan 

penyebaran mazhab Syafi’i di Indonesia juga dilakukan melalui forum-forum diskusi, 

                                                 
14 Nurdin, M., “The Role of the Shafi’i School of Jurisprudence in Strengthening Islamic 

Identity Indonesia,” Al-Qalb; Journal of Islamic Studies 8, No. 2 (2017) 



13 

 

seminar, dan konferensi yang diadakan oleh para ulama, akademisi, dan organisasi 

keagamaan. Melalui forum-forum tersebut, pemahaman dan pemikiran mazhab 

Syafi’i dapat dibagikan, diperdebatkan, dan dikaji lebih mendalam. 

 Selain itu, perkembangan teknologi informasi juga berkontribusi dalam 

penyebaran mazhab Syafi’i di Indonesia. Kini, tersedia berbagai sumber informasi 

online, seperti situs web, blog, dan media sosial, yang memberikan akses mudah 

kepada masyarakat untuk memperoleh pengetahuan dan pemahaman tentang mazhab 

Syafi’i. Hal ini memungkinkan penyebaran ajaran mazhab Syafi’i lebih luas dan 

dapat diakses oleh masyarakat yang lebih luas pula. 

 Selain melalui lembaga pendidikan agama dan forum diskusi, literatur dan 

publikasi juga memainkan peran penting dalam penyebaran mazhab Syafi’i di 

Indonesia. Buku-buku, jurnal ilmiah, artikel dan tulisan-tulisan ulama mazhab Syafi’i 

menjadi sumber referensi yang berharga bagi para peneliti, mahasiswa, dan 

masyarakat umum yang tertarik untuk mempelajari dan memahami mazhab Syafi’i 

secara mendalam. 

 Penerbitan literatur mengenai mazhab Syafi’i juga diperkuat oleh kerjasama 

antara lembaga pendidikan, lembaga keagamaan, dan penerbit. Sejumlah lembaga 

pendidikan agama dan penerbit di Indonesia secara aktif menerbitkan buku-buku dan 

publikasi ilmiah yang berfokus pada pemahaman mazhab Syafi’i dan pemikiran 

ulama yang berkaitan dengannya. Hal ini berdampak positif dalam menyediakan 

sumber pengetahuan yang lebih luas dan terpercaya bagi masyarakat untuk 

memperdalam pemahaman tentang mazhab Syafi’i. 

 

Perbedaan Mazhab Syafi’i dengan Mazhab-Mazhab Lain   

 Metode penetapan hukum mazhab Syafi’i menggunakan metode istinbath al-

hukm, yaitu penemuan hukum dari dalil-dalil secara langsung, termasuk dalil tekstual, 

analogi, dan kesepakatan para ulama. Mazhab Syafi’i mengutamakan dalil tekstual 

dalam penetapan hukum, sedangkan mazhab-mazhab yang lain, seperti mazhab 

Hanafi dan Maliki cenderung menggunakan metode penilaian kemaslahatan (istihsan) 

dan kepentingan umum (istishlah) dalam menetapkan hukum. 

 Mazhab Syafi’i memiliki pendekatan yang kuat terhadap hadits sebagai 

sumber hukum yang utama. Hadits dalam mazhab Syafi’i dilihat sebagai otoritas 

yang tidak dapat diganggu gugat. Di sisi lain, mazhab Hanafi dan mazhab Syafi’i 

cenderung memberikan bobot yang lebih besar pada rasio dan pendapat sahabat 

dalam menentukan hukum. 

 Mazhab Syafi’i memberikan posisi yang lebih besar terhadap penggunaan 

analogi (qiyas) dalam menetapkan hukum. Qiyas digunakan untuk mengadopsi 

hukum dari kasus yang tidak memiliki dalil tekstual langsung. Di sisi lain, mazhab 



14 

 

Hanafi dan mazhab Maliki lebih mengandalkan metode istihsan dan istishlah dalam 

mengatasi hukum yang baru. 

 

Perbedaan dalam Metodologi Ijtihad dan Penetapan Hukum 

 Mazhab Syafi’i menggunakan metodologi ijtihad yang lebih terstruktur dan 

sistematis dalam menetapkan hukum. Ijtihad dalam mazhab Syafi’i melibatkan 

pemahaman mendalam terhadap dalil-dalil agama, mempertimbangkan konteks 

historis dan sosial, serta  memperhatikan prinsip-prinsip ushul fiqih. Metodologi 

ijtihad ini memungkinkan penelaahan yang mendalam terhadap berbagai masalah 

hukum yang kompleks. 

 Metodologi ijtihad dalam mazhab Syafi’i melibatkan pemahaman mendalam 

terhadap dalil-dalil agama dan memperhatikan prinsip-prinsip ushul fiqih untuk 

menetapkan hukum. Metode penetapan hukum dalam mazhab Syafi’i didasarkan 

pada dalil-dalil tekstual dari al-Qur’an dan hadits. Pendekatan tekstual ini 

memastikan kesesuaian hukum dengan ajaran agama yang bersumber langsung dari 

wahyu. 

 Mazhab Syafi’i menekankan pada pentingnya dalil-dalil agama dalam 

penetapan hukum, sehingga metode penetapan hukum didasarkan pada dalil-dalil 

terkstual dari al-Qur’an dan hadits. Mazhab Syafi’i memberikan perhatian yang besar 

pada pendapat para sahabat Nabi sebagai otoritas dalam menetapkan hukum. 

Pendapat para sahabat memiliki bobot yang tinggi dan dianggap sebagai sumber 

pengetahuan yang penting dalam megambil keputusan hukum. Mazhab Syafi’i 

memberikan perhatian yang besar pada pendapat para sahabat sebagai otoritas dalam 

penetapan hukum, sehingga pendapat mereka memiliki bobot yang tinggi dalam 

metodologi ijtihad. 

 Mazhab Syafi’i memiliki pendekatan yang kuat terhadap penggunaan kaidah-

kaidah ushul fiqih dalam ijtihad dan penetapan hukum. Kaidah-kaidah ini digunakan 

sebagai panduan dalam menafsirkan dalil-dalil agama dan mengambil keputusan 

hukum yang sesuai dengan prinsip-prinsip dasar dalam fiqih. Mazhab Syafi’i 

memiliki pendekatan yang kuat terhadap penggunaan kaidah-kaidah ushul fiqih 

dalam ijtihad dan penetapan hukum, sehingga kaidah-kaidah tersebut menjadi 

panduan dalam menafsirkan dalil-dalil agama. 

 Metodologi ijtihad dalam mazhab Syafi’i memiliki pengaruh yang signifikan 

terhadap pengembangan fiqih di Indonesia. Kehadiran ulama Syafi’i dan pengajaran 

mereka membantu dalam penyebaran dan penerapan mazhab Syafi’i dikalangan 

masyarakat Muslim Indonesia. Mazhab Syafi’i juga berperan penting dalam 

memperkaya pemahaman dan praktek hukum Islam di Indonesia. Metodologi ijtihad 

mazhab Syafi’i memiliki pengaruh yang signifikan terhadap pengembangan fiqih di 



15 

 

Indonesia dan membantu dalam penyebaran mazhab Syafi’i dikalangan masyarakat 

Muslim. 

 

Perbedaan Pendekatan Terhadap Sumber Hukum Islam 

 Mazhab Syafi’i menempatkan al-Qur’an sebagai sumber utama hukum Islam 

dan memandangnya sebagai wahyu langsung dari Allah. Pendekatan mazhab Syafi’i 

terhadap al-Qur’an didasarkan pada pemahaman tekstual, tafsir, dan konteks historis 

yang melibatkan pemahaman yang mendalam terhadap ayat-ayat al-Qur’an. Sehingga 

al-Qur’an diposisikan sebagai sumber utama hukum Islam, dengan pendekatan yang 

mencakup pemahaman tekstual dan tafsir yang mendalam. 

 Mazhab Syafi’i juga memberikan penekanan yang kuat pada hadits sebagai 

sumber hukum Islam. Hadits digunakan dalam penafsiran dan penetapan hukum 

dengan memperhatikan kualitas perawi (sanad) dan isi hadits (matan). Mazhab 

Syafi’i juga mengakui keabsahan konsensus ulama (ijma’) sebagai sumber hukum 

Islam. Ijma’ dianggap sebagai kesepakatan para ulama yang dapat memberikan 

petunjuk dalam menetapkan hukum terhadap persoalan-persoalan yang tidak 

ditemukan dalil langsung dalam al-Qur’an dan hadits.  

 Mazhab Syafi’i mengakui keabsahan analogi hukum (qiyas) sebagai sumber 

hukum Islam. Qiyas digunakan untuk menetapkan hukum baru berdasarkan kesamaan 

hukum antara suatu kasus yang belum ada dalil langsung dengan kasus yang telah ada 

dalilnya. Mazhab Syafi’i juga mengakui preferensi hukum (istihsan) sebagai sumber 

hukum Islam. Istihsan digunakan ketika terdapat konflik antara qiyas dengan teks 

hukum (nash) atau untuk menghindari kerugian dan menjamin keadilan. Istihsan 

diakui sebagai sumber hukum Islam dalam mazhab Syafi’i dan digunakan untuk 

menyelesaikan konflik antara qiyas dengan nash atau untuk mencapai keadilan dan 

menghindari kerugian.  

 

Perbedaan Terhadap Persoalan Fiqih Kontemporer 

 Mazhab Syafi’i memiliki pendekatan spesifik dalam menangani persoalan 

muamalah. Mazhab ini mengedepankan prinsip keadilan, keabsahan transaksi, dan 

mempertimbangkan kemaslahatan umum (maslahah) dalam menetapkan hukum 

muamalah. Dalam konteks persoalan medis dan bioetika, mazhab Syafi’i memberikan 

perhatian khusus terhadap persoalan aborsi, transplantasi organ tubuh, hukum 

kesehatan, dan etika medis. Pendekatan mazhab Syafi’i dalam menghadapi persoalan 

tersebut didasarkan pada prinsip-prinsip hukum Islam yang melibatkan aspek 

keadilan, kemaslahatan, dan menjaga kesehatan serta martabat manusia. 

 Dalam menghadapai persoalan teknologi dan sains yang masuk dalam konteks 

fiqih kontemporer, mazhab Syafi’i berusaha memberikan panduan hukum yang 

berhubungan dengan teknologi modern, seperti internet, kecerdasan buatan, dan 



16 

 

lainnya dengan mempertimbangkan prinsip-prinsip hukum Islam dan kemaslahatan 

umum. Sementara persoalan keuangan dan perbankan, mazhab Syafi’i memiliki 

pandangan khusus terkait dengan persoalan keuangan dan perbankan dalam fiqih 

kontemporer. Pendekatan mazhab ini mengatur tentang hukum bunga bank (riba), 

investasi, perbankan syari’ah, dan instrument keuangan lainnya dengan berlandaskan 

pada prinsip keadilan, maslahah, dan ketentuan syari’ah. 

 Mazhab Syafi’i juga menghadapi persoalan yang berhubungan dengan 

teknologi reproduksi dalam konteks fiqih kontemporer. Pendekatan mazhab ini 

melibatkan hukum bayi tabung, fertilisasi in vitro, dan persoalan lainnya dengan 

mempertimbangkan prinsip-prinsip hukum Islam, keadilan, dan maslahah.  

 Mazhab Syafi’i memberikan perhatian khusus terhadap permasalahan sosial 

dan kemanusiaan yang dihadapi dalam masyarakat. Pendekatan mazhab ini 

melibatkan hukum-hukum yang terkait dengan keadilan sosial, perlindungan hak 

asasi manusia, kesejahteraan sosial, dan masalah-masalah lain yang berkaitan dengan 

kemanusiaan. Termasuk dalam konteks fiqih kontemporer, mazhab Syafi’i juga 

memberikan perhatian terhadap permasalahan lingkungan dan konservasi alam. 

Pendekatan mazhab ini melibatkan hukum-hukum yang terkait dengan pelestarian 

alam, pengelolaan sumber daya alam, perlindungan lingkungan, dan tanggung jawab 

manusia terhadap alam. 

 

Mazhab Syafi’i Sebagai Paradigma Dalam Pemikiran Hukum Islam di 

Indonesia 

 Mazhab Syafi’i memiliki peran yang signifikan dalam pemikiran hukum 

Islam di Indonesia. Mazhab ini telah menjadi paradigma utama dalam menetapkan 

hukum Islam dan memberikan kerangka pemikiran yang kuat bagi para ulama dan 

cendekiawan Muslim di Indonesia. Pemikiran hukum Islam yang didasarkan pada 

mazhab Syafi’i telah memberikan landasan yang kokoh dalam menghadapi tantangan 

zaman dan konteks sosial yang terus berkembang. 

 Selain menjadi paradigma dalam pemikiran hukum Islam di Indonesia, 

mazhab Syafi’i juga memberikan sumbangan penting dalam mengembangkan studi 

hukum Islam di perguruan tinggi dan lembaga pendidikan Islam di Indonesia. 

Pendekatan mazhab Syafi’i yang ilmiah dan berlandaskan al-Qur’an, hadits, dan 

prinsip-prinsip fiqih telah menjadi landasan dalam penyusunan kurikulum dan 

pengajaran fiqih di lembaga-lembaga pendidikan Islam di Indonesia. 

 Kontribusi mazhab Syafi’i dalam pemikiran hukum di Indonesia, juga 

meliputi studi pengembangan hukum Islam di perguruan tinggi dan lembaga 

pendidikan Islam, dengan pendekatan ilmiah yang berlandaskan pada al-Qur’an, 

hadits, dan prinsip-prinsip fiqih. 

 



17 

 

Kedudukan dan Pengakuan Mazhab Syafi’i di Indonesia 

 Mazhab Syafi’i memiliki kedudukan yang kuat dan diakui secara luas di 

Indonesia sebagai salah satu dari empat mazhab hukum Islam yang diakui secara 

resmi. Mazhab ini menjadi acuan utama dalam penetapan hukum Islam dan 

memberikan landasan yang kokoh dalam praktek ibadah, muamalah, dan masalah-

masalah hukum lainnya bagi umat Islam di Indonesia. Sebagai salah satu dari empat 

mazhab hukum Islam yang diakui secara resmi di Indonesia, mazhab Syafi’i memiliki 

kedudukan yang kuat dan diakui luas sebagai acuan utama dalam penetapan hukum 

Islam. 

 Selain diakui secara resmi, mazhab Syafi’i juga memiliki kedudukan yang 

kuat dikalangan ulama dan masyarakat Muslim Indonesia. Mazhab ini memiliki 

jaringan pengikut yang luas dan aktif dalam menyebarkan pemahaman dan praktek 

ajarannya. Perguruan tinggi, pesantren, dan lembaga pendidikan Islam di Indonesia 

juga mengajarkan fiqih berdasarkan mazhab Syafi’i sebagai salah satu komponen 

penting dalam kurikulumnya. 

 Mazhab Syafi’i telah mendapatkan pengakuan dan dukungan luas dari 

pemerintah dan lembaga-lembaga Islam di Indonesia. Pemerintah Indonesia 

mengakui  mazhab Syafi’i sebagai salah satu mazhab yang sah dalam penegakan 

hukum Islam di negara ini. Selain itu, lembaga-lembaga Islam, seperti MUI juga 

memberikan pengakuan dan dukungan terhadap mazhab Syafi’i dalam menjaga 

kesatuan dan harmoni umat Islam. 

 Pemerintah Indonesia secara resmi mengakui mazhab Syafi’i sebagai salah 

satu mazhab yang sah dalam penegakkan hukum Islam di negara ini. Selian itu, MUI 

memberikan dukungan penuh terhadap mazhab Syafi’i dalam menjaga kesatuan umat 

Islam.  

 

Keunggulan dan Relevansi Mazhab Syafi’i Dalam Konteks Indonesia 

 Mazhab Syafi’i memiliki beberapa keunggulan dan relevansi yang 

membuatnya penting dalam konteks Indonesia, diantaranya mazhab Syafi’i 

memberikan landasan yang kokoh dalam mengatasi permasalahan hukum yang 

dihadapi umat Islam Indonesia, baik dalam aspek ibadah maupun muamalah. 

Metodologi ijtihad mazhab Syafi’i yang fleksibel dan berlandaskan kepada al-Qur’an, 

hadits, dan prinsip-prinsip fiqih memberikan ruang bagi adaptasi dan penyesuaian 

terhadap kebutuhan dan konteks lokal. 

 Keunggulan mazhab Syafi’i terletak pada fleksibilitas metodologi ijtihad dan 

kemampuannya dalam menghadapi permasalahan hukum yang kompleks. Mazhab ini 

relevan dalam konteks Indonesia, karena memberikan landasan yang kuat dalam 

mengatasi permasalahan hukum umat Islam, sekaligus memungkinkan penyesuaian 

dengan kebutuhan dan konteks lokal. 



18 

 

 Selain keunggulan metodologi ijtihadnya, mazhab Syafi’i juga memiliki 

relevansi yang tinggi dalam konteks Indonesia melalui pengaruhnya dalam 

membangun identitas keIslaman dan kebhinekaan di negara ini. Mazhab Syafi’i 

memberikan pedoman yang konsisten dan terstruktur dalam menjaga kesatuan umat 

Islam, menghormati keragaman budaya, dan mempromosikan toleransi antar umat 

beragama. Hal ini sejalan dengan semangat bhineka tunggal ika, motto nasional yang 

menggaris bawahi pentingnya persatuan di tengah keragaman. 

 Relevansi mazhab Syafi’i terlihat melalui peranannya dalam membangun 

identitas keIslaman dan kebhinekaan di Indonesia. Mazhab ini mengedepankan 

kesatuan umat Islam, menghormati budaya yang beragam, dan mendorong toleransi 

antar umat beragama. Selain itu, mazhab Syafi’i juga memiliki keunggulan dalam 

memperkuat kerangka hukum Islam di Indonesia. Mazhab ini memberikan kerangka 

yang komprehensif dalam penafsiran hukum Islam, termasuk dalam menghadapi isu-

isu kontemporer. Pendekatan yang berlandaskan kepada al-Qur’an, hadits, dan 

prinsip-prinsip fiqih memberikan stabilitas dan kejelasan dalam penetapan hukum 

yang relevan dengan situasi dan kondisi masyarakat Muslim Indonesia. Keunggulan  

mazhab Syafi’i terletak pada kemampuannya dalam memperkuat kerangka hukum 

Islam di Indonesia. Mazhab ini memberikan stabilitas dan kejelasan dalam penafsiran 

hukum yang relevan dengan situasi dan kondisi masyarakat Muslim. 

 

Pengaruh Mazhab Syafi’i Dalam Penetapan Hukum Islam di Indonesia 

 Mazhab Syafi’i memiliki pengaruh yang signifikan dalam penetapan hukum 

Islam di Indonesia. Melalui pendekatan ijtihadnya yang berlandaskan pada al-Qur’an, 

hadits, dan prinsip-prinsip fiqih, maka mazhab Syafi’i memberikan sumbangan 

penting dalam membentuk kerangka hukum Islam yang berlaku di negara ini. Kajian-

kajian yang dilakukan oleh ulama-ulama Syafi’i dan pengikutnya, baik melalui fatwa-

fatwa resmi maupun literatur-literatur fiqih, telah menjadi acuan dalam proses 

penegakan hukum Islam di Indonesia. Pengaruh mazhab Syafi’i dalam penetapan 

hukum Islam di Indonesia dapat dilihat melalui sumbangan intelektual ulama-ulama 

Syafi’i dan pengikutnya dalam merumuskan fatwa-fatwa dan literatur-literatur fiqih 

yang menjadi acuan dalam penegakan hukum Islam di negara ini. 

 Pengaruh mazhab Syafi’i dalam penetapan hukum Islam di Indonesia juga 

dapat dilihat melalui pengaruhnya dalam lembaga-lembaga keIslaman, seperti 

Mejelis Ulama Indonesia (MUI) dan Dewan Syari’ah Nasional (DSN), mengacu pada 

mazhab Syafi’i dalam mengeluarkan fatwa-fatwa dan panduan hukum yang berkaitan 

dengan masalah-masalah keagamaan. 

 Keberadaan mazhab Syafi’i dalam penetapan hukum Islam di Indonesia 

tercermin dalam pengaruhnya dalam lembaga-lembaga keIslaman, seperti MUI dan 



19 

 

DSN, yang mengadopsi dan mengacu pada mazhab Syafi’i dalam mengeluarkan 

fatwa-fatwa dan panduan hukum. 

 Pengaruh mazhab Syafi’i dalam penetapan hukum Islam di Indonesia juga 

tercermin dalam praktik ibadah dan tata cara keagamaan yang dilakukan oleh 

masyarakat Muslim di Indonesia. Mazhab Syafi’i memberikan panduan yang 

komprehensif tentang pelaksanaan ibadah, seperti shalat, puasa, zakat, dan haji, yang 

diikuti oleh sebagian besar umat Islam di Indonesia. Selain itu, dalam konteks 

kehidupan sehari-hati, mazhab Syafi’i memberikan pedoman tentang etika, adab, dan 

tata cara dalam berinteraksi sosial yang mempengaruhi perilaku dan moralitas 

masyakat Muslim Indonesia. 

 Praktik ibadah dan tata cara keagamaan yang dijalankan oleh masyarakat 

Muslim Indonesia mencerminkan pengaruh mazhab Syafi’i. Mazhab ini memberikan 

panduan yang komprehensif dalam pelaksanaan ibadah dan etika sosial yang 

mempengaruhi perilaku masyarakat Muslim Indonesia. 

 

Kritik dan Tantangan Terhadap Mazhab Syafi’i di Indonesia 

 Mazhab Syafi’i seperti halnya mazhab-mazhab lain, juga menghadapi 

beberapa kritik dan tantangan di Indonesia. Salah satu kritik yang sering di ajukan 

adalah ketidakmampuan mazhab ini dalam menangani isu-isu kontemporer yang 

berkaitan dengan perkembangan zaman dan kebutuhan masyarakat modern. Beberapa 

kalangan berpendapat bahwa pendekatan mazhab Syafi’i yang konservatif dan 

tekstualis terkadang sulit mengakomodasi perubahan sosial dan perkembangan ilmu 

pengetahuan. Meskipun mazhab Syafi’i memberikan landasan hukum yang kuat, 

beberapa kalangan mengkritik ketidakmampuannya dalam menangani isu-isu 

kontemporer yang membutuhkan pemikiran yang lebih dinamis dan adaptif. 

 Selain kritik terhadap adabtabilitas mazhab Syafi’i dalam menghadapi isu-isu 

kontemporer, juga terdapat tantangan terkait perbedaan pendapat di dalam mazhab itu 

sendiri. Seiring perkembangan zaman dan interaksi dengan pemikiran dari mazhab-

mazhab lain, terdapat variasi interpretasi dan pendekatan di antara para ulama Syafi’i. 

Tantangan ini memunculkan perbedaan pendapat dalam menetapkan hukum-hukum 

fiqih. Sehingga tantangan dalam mazhab Syafi’i terletak pada variasi interpretasi dan 

perbedaan pendapat di antara para ulama Syafi’i dalam menetapkan hukum-hukum 

fiqih, yang memerlukan upaya harmonisasi dan pengembangan pemikiran yang 

komprehensif. 

 

Kritik Terhadap Keterbatasan dan Keterlambatan Adaptasi Mazhab Syafi’i di 

Indonesia 

  Mazhab Syafi’i seperti halnya mazhab-mazhab lainnya, juga menghadapi 

kkritik terkait keterbatasan dan keterlambatan adaptasinya terhadap perkembangan 



20 

 

zaman dan kebutuhan masyarakat. Beberapa kalangan berpendapat bahwa mazhab 

Syafi’i masih terlalu terikat pada interpretasi tradisional dan belum mampu secara 

optimal mengakomodasi perubahan sosial dan perkembangan ilmu pengetahuan. 

Kritik terhadap mazhab Syafi’i, meliputi keterbatasan dan keterlambatan adaptasinya 

terhadap dinamika zaman, khususnya dalam menghadapi isu-isu kontemporer yang 

memerlukan pemikiran lebih fleksibel dan kontekstual. 

 Selain kritik terhadap keterbatasan dan keterlambatan adaptasi, mazhab 

Syafi’i juga dikritik terkait kecenderungannya yang lebih konservatif dalam 

pendekatan hukum Islam. Beberapa kalangan berpendapat bahwa pemahaman yang 

lebih fleksibel dan kontekstual dalam menafsirkan hukum Islam dapat lebih relevan 

dengan tantangan dan kebutuhan masyarakat modern. Karena itu, kritik terhadap 

mazhab Syafi’I, meliputi kecenderungan konservatif dalam pendekatan hukum Islam, 

yang dianggap kurang responsif terhadap perkembangan sosial, kebutuhan 

masyarakat, dan tantangan zaman. 

 Selain kritik terhadap keterbatasan adaptasi dan pendekatan konservatif, 

mazhab Syafi’i juga dikritik terkait ketegasan dalam menghadapi isu-isu 

kontroversial atau kontemporer yang membutuhkan pemikiran yang lebih inklusif 

dan progresif. Beberapa kalangan berpendapat bahwa mazhab Syafi’i perlu 

mengembangkan pendekatan yang lebih terbuka dan mengakomodasi keragaman 

pandangan dalam menangani isu-isu yang kompleks. Karena itu, kritik terhadap 

mazhab Syafi’i mencakup ketegasannya dalam menghadapi isu-isu kontroversial, 

yang dapat membatasi ruang dialog dan pembaharuan pemikiran hukum Islam di 

Indonesia. 

 

Tantangan Dalam Menghadapi Pluralitas Mazhab di Indonesia 

 Menghadapi pluralitas mazhab di Indonesia, terdapat tantangan yang perlu 

diatasi dalam upaya membangun harmoni dan kerjasama antar mazhab. Tantangan 

tersebut mencakup kesenjangan pemahaman, perbedaan pendekatan, dan adanya 

potensi konflik dalam menetapkan hukum-hukum fiqih. Pluralitas mazhab di 

Indonesia menimbulkan tantangan dalam harmonisasi dan integrasi pemahaman, 

pendekatan, dan penetapan hukum fiqih, yang memerlukan upaya kolaboratif dan 

dialog antar mazhab. Pluralitas mazhab menunjukkan adanya variasi pemahaman 

dalam interpretasi dan penafsiran hukum Islam. Tantangan yang muncul adalah 

bagaimana membangun pemahaman yang saling menghormati dan mencari 

kesepahaman di antara mazhab-mazhab yang berbeda. 

 Setiap mazhab memiliki pendekatan dan metodologi yang berbeda dalam 

menetapkan hukum Islam. Tantangan yang dihadapi adalah bagaimana menciptakan 

ruang dialog dan diskusi yang produktif untuk memperkaya pemikiran dan 

mempertemukan berbagai pendekatan tersebut. Pluralitas mazhab juga dapat 



21 

 

berpotensi menimbulkan konflik antar mazhab. Tantangan yang harus diatasi adalah 

bagaimana menjaga dialog yang konstruktif dan membangun kerjasama antar mazhab 

untuk menghindari konflik yang merugikan masyarakat. Pluralitas mazhab di 

Indonesia menimbulkan tantangan dalam mencapai pemahaman yang harmonis, 

merawat perbedaan pendekatan, serta mencegah potensi konflik yang dapat 

mengganggu kerukunan umat Islam. 

 Dalam konteks Indonesia, terdapat beberapa upaya yang dilakukan untuk 

memperkuat mazhab Syafi’i, di antaranya adalah pendidikan dan penelitian. Melalui 

pendidikan agama dan penelitian, para ulama dan akademisi berperan penting dalam 

mempelajari, memahami, dan mengajarkan mazhab Syafi’i. Dalam institusi 

pendidikan Islam, pemahaman yang mendalam tentang mazhab Syafi’i diajarkan 

kepada generasi muda untuk memperkuat eksistensi mazhab tersebut. 

 Penerbitan buku, jurnal, dan literatur yang berhubungan dengan mazhab 

Syafi’i mejadi sarana penting untuk menyebarkan pengetahuan tentang mazhab ini. 

Tulisan-tulisan para ulama dan peneliti tentang mazhab Syafi’i menjadi referensi bagi 

masyarakat Muslim dalam mempelajari dan memahami pemikiran mazhab Syafi’i. 

Termasuk lembaga-lembaga keagamaan, seperti Majelis Ulama Indonesia (MUI) dan 

organisasi Islam lainnya, berperan penting dalam memperkuat mazhab Syafi’i. MUI 

sebagai otoritas keagamaan di Indonesia memberikan panduan dan fatwa berdasarkan 

mazhab Syafi’i dalam konteks penetapan hukum Islam. 

 Menghadapi tantangan zaman dan perkembangan kontemporer, upaya 

pembaruan dan dialog menjadi penting. Pemikiran kritis dan diskusi antar mazhab 

yang konstruktif dapat membantu memperkuat posisi mazhab Syafi’i dengan 

relevansi yang lebih baik di tengan perubahan sosial dan budaya. 

 Upaya penguatan mazhab Syafi’i melalui jalur pendidikan, penelitian, 

penerbitan, lembaga keagamaan, dan kegiatan pembaruan dan dialog menjadi kunci 

dalam memperkuat eksistensi mazhab Syafi’i dan menjawab tantangan zaman. Selain 

upaya yang telah disebutkan sebelumnya, terdapat beberapa langkah tambahan yang 

dilakukan untuk memperkuat mazhab Syafi’i dalam konteks Indonesia. 

 Pembinaan ulama yang memiliki pemahaman yang kuat terhadap mazhab 

Syafi’i dilakukan melalui pelatihan, seminar, dan program pendidikan kontinyu. Hal 

ini bertujuan untuk menghasilkan ulama yang mampu memberikan pengajaran dan 

bimbingan yang akurat berdasarkan mazhab Syafi’i kepada masyarakat. 

 Pemanfaatan teknologi informasi, seperti media sosial, situs web, dan aplikasi 

mobile, dapat digunakan sebagai sarana untuk menyebarkan ajaran dan pemahaman 

mazhab Syafi’i. Dengan demikian, pesena-pesan keagamaan yang didasarkan pada 

mazhab Syafi’i dapat dengan mudah diakses oleh masyarakat luas. Juga kerjasama 

antar mazhab dalam bentuk dialog dan kolaborasi dapat membantu memperkuat 

mazhab Syafi’i dengan menggali persamaan dan mencari titik temu antara mazhab-



22 

 

mazhab yang berbeda. Melalui Kerjasama ini, pemahaman dan pengaruh mazhab 

Syafi’i dapat diperluas dan diperkaya. Selain Pendidikan ulama, pemanfaatan 

teknologi informasi, dan kerjasama antar mazhab, pembinaan ulama yang kuat dan 

pemahaman yang mendalam tentang mazhab Syafi’i menjadi langkah penting dalam 

memperkuat mazhab ini dalam konteks Indonesia. 

 

Kesimpulan 

 Penelitian ini menyimpulkan bahwa peran mazhab Syafi’i sebagai paradigma 

dalam pemikiran dan penetapan hukum Islam di Indonesia memiliki posisi kuat dan 

relevan dalam konteks Indonesia. Mazhab Syafi’i juga telah memberikan kontribusi 

signifikan dalam pembentukan pemikiran hukum Islam di Indonesia. Prinsip-prinsip 

dasar mazhab ini, seperti berfokus pada teks-teks nash dan penekanan pada 

kemaslahatan umum (maslahah), memberikan landasan yang kokoh untuk penafsiran 

hukum Islam yang responsif terhadap perubabahan zaman dan kondisi sosial. 

Eksistensi mazhab Syafi’i di Indenesia sangat kuat, mazhab Syafi’i juga mendapatkan 

pengakuan dan kedudukan yang tinggi di Indonesia, baik melalui lembaga-lembaga 

keagamaan maupun dalam praktek kehidupan beragama sehari-hari. Dalam konteks 

Indonesia, mazhab Syafi’i memiliki pengaruh yang signifikan dalam penetapan 

hukum Islam. Penetapan hukum berdasarkan mazhab Syafi’i dilakukan melalui fatwa 

dan panduan yang diberikan oleh lembaga keagamaan, seperti Majelis Ulama 

Indonesia (MUI). Pengaruh mazhab Syafi’i juga tercermin dalam kehidupan 

masyarakat Muslim Indonesia yang mengikuti ajaran dan tuntunan mazhab ini. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



23 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Al-Zuhaily, Wahbah, Al-Fiqih al-Islamy wa ‘Adillatuhu, Dar al-Fikr, 2003 

 

Al-Nawawi, Al-Majmu’ Syarh al-Muahdhab, Dar Ihya’ al-Thurats al-Araby, 2019 

 

Al-Khiraqi, Al-Tanqih fi ‘Ilm al-Ushul, Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 2017 

 

Assegaf, Islam Indonesia: Kajian Tentang Perjalanan Sejarah, Keberagaman, dan 

Dinamika Sosial Keagamaan, Jakarta : Kencana, 2018 

 

Rahman, Fazlul, The Methodologi of the Shafi’i School of Jurisprudence: A 

Comparative Study: “Islamic Studies Research 7, No. 1 (2020) 

 

Ibn Qasim al-Ghazzi, Al-Mu’tamad fi Ushul al-Fiqih, Maktabah al-Qudsi 

 

Abdullah, Amin, Islamic Studies di Perguruan Tinggi; Pendekatan Integratif-

Interkonektif, Yogyakarta : Pustaka Pelajar, 2012 

 

Fikri, Ali, Kitab-Kitab Imam Mazhab, Yogyakarta : Mitra Pustaka, 2003 

 

Jauhar, Ahmad al-Mursi Husain, Maqashid Syari’ah fi al-Islam, alih Bahasa : 

Khikmawati, Jakarta : AMZAH, 2010 

 

Khallaf, Abdul Wahab, Ilmu Ushul Fiqih, Kairo : Maktabah Dakwah Islamiyyah, t.t. 

 

Ash-Shiddieqy, Hasbi, Pokok-Pokok Pegangan Imam Mazhab, Semarang : Rizqi 

Putra, 2007 

 

Suyatno, Dasar-Dasar Ilmu Fiqih dan Ushul Fiqih, Yogyakarta : Ar-Ruzz Media, 

2012 

 

Asy-Syathibi, Abu Ishaq, Al-Muwafaqat fi Ushuli Syari’ah, Riyadh : Dar Fikr Araby, 

t.t. 

 

Al-Asnawy, Abd. Al-Rahim Ibn Hasan al-Syafi’i, Nihayah al-Saul fi Syarh Minhaj 

al-Ushul, Kairo : Al-Mathba’ah al-Salafiyah, t.t. 

 

Al-Ghazaly, Abu Hamid Muhammad Ibn Muhammad, Al-Mustashfa fi Ulm al-Ushul, 

Beirut : Dar al-Kutub al-Ilmiyah 

 

Al-Syafi’i, Muhammad Ibn Idris, Al-Umm, Beirut : Dar al-Fikr 

 



24 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 


