
TA’ABBUDI DAN TA’AQQULI DALAM PANDANGAN AL-SYATHIBI  

Oleh : Rafiqurrahman 

 

Abstrak : Dalam syari’at Islam terdapat hukum-hukum yang bersifat ta’abbudi dan ta’aqquli. 

Hukum Islam yang bersifat ta’abbudi adalah hukum yang tetap dan tidak pernah 

berubah, serta tidak dapat di intervensi oleh ijtihad dan penalaran akal manusia. Pada 

umumnya hukum yang bersifat ta’abbudi terdapat dalam bidang ibadah. Oleh karena 

itu, ta’abbudi dapat diartikan sebagai ajaran Islam yang bersifat dogmatis, irrasional, 

dan ghairu ma’qulah al-ma’na (tidak dapat dilacak makna atau illatnya).  

Adapun bidang ta’aqquli sebagai salah satu unsur yang terdapat dalam ajaran Islam 

yang bersifat rasional dan dapat di lacak ma’na dan illatnya (ma’qulah al-ma’na), pada 

umumnya terdapat dalam bidang mu’amalah (kemasyarakatan). Ajaran ini 

mengandung unsur dinamis yang memiliki kemampuan untuk menampung berbagai 

perkembangan dan perubahan, karena  watak dalilnya berupa prinsip-prinsip umum 

dan terbuka menerima berbagai penafsiran, dan memiliki unsur illat dan tujuan hukum 

(maqashid al-syari’ah). 

Ada beberapa kriteria atau ukuran dan patokan yang dapat dijadikan dasar untuk 

menetapkan ta’abbudi dan ta’aqquli dalam syari’at Islam. Dari sekian banyak kriteria 

atau ukuran tersebut, agaknya ada ukuran yang merupakan tolak ukur kunci, yaitu 

apabila ketentuan syari’at menyangkut masalah yang berhubungan dengan sebab dan 

akibat (kausalitas) dan illatnya tidak dapat diamati dan dijangkau oleh akal, maka 

ketentauan tersebut dimasukkan dalam ta’abbudi. Sebaliknya ketentuan syari’at yang 

hubungan kausalitas dan illatnya dapat diamati dan dapat dijangkau oleh akal, 

digolongkan kepada ta’aqquli. 

Al-Syathibi membagi materi hukum Islam menjadi dua bagian, yaitu materi hukum 

Islam yang berkaitan dengan ibadah, dan yang berkaitan dengan mu’amalah. Kedua 

materi hukum Islam tersebut mempunyai watak dan sifat yang berbeda. Yang pertama 

bersifat ta’abbudi, sedangkan yang kedua bersifat ta’aqquli. Dalam konteks ini, al-

Syathibi mengembangkan prinsip-prinsip ta’abbudi dan ta’aqquli, dalam kitabnya al-

Muwafaqat fi Ushul al-Syari’ah.  

 

Kata Kunci : Ta’abbudi, Ta’aqquli, al-Syathibi, al-Muwafaqat fi Ushul al-  Syari’ah  

 

  

A.  Pengertian Ta’abbudi dan Ta’aqquli 

Syari’at Islam mencakup dua bidang, yaitu bidang ibadah dan mu’amalah. Bidang ibadah 

mengandung nilai ta’abbudi, dogmatis, irrasional, atau ghairu ma’qulah al-ma’na, sehingga 

manusia tidak boleh melakukan ibadah, kecuali yang telah di syari’atkan. Bidang ibadah tidak 

memberikan peluang bagi manusia untuk melakukan ijtihad. Sebaliknya dalam bidang mu’amalah 



mengandung nilai ta’aqquli, rasional atau ma’qulah al-ma’na, sehingga manusia di tuntut untuk 

berijtihad guna membumikan ketentuan-ketentuan syari’at tersebut.1 

Ibnu al-Qayyim mengemukakan bahwa hukum ada dua macam, yaitu : 

Pertama, hukum yang tetap dan tidak berubah, baik terhadap perubahan waktu, tempat maupun 

hasil ijtihad para imam mujtahid. Kedua, hukum yang dapat berubah karena tuntutan maslahat, 

baik yang berhubungan dengan waktu, tempat, dan situasi. Dalam konteks ini, Allah memberikan 

keleluasan sesuai dengan tuntutan maslahat.2 

Dari uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa dalam syari’at Islam terdapat hukum-hukum 

yang bersifat ta’abbudi dan ta’aqquli. Hukum Islam yang bersifat ta’abbudi adalah hukum yang 

tetap dan tidak pernah berubah, serta tidak dapat di intervensi oleh ijtihad dan penalaran akal 

manusia. Pada umumnya hukum yang bersifat ta’abbudi terdapat dalam bidang ibadah. Oleh 

karena itu, ta’abbudi dapat diartikan sebagai ajaran Islam yang bersifat dogmatis, irrasional, dan 

ghairu ma’qulah al-ma’na (tidak dapat dilacak makna atau illatnya). 

Dalam konteks ini, Satria Effendi menyatakan bahwa dalam bidang ibadat yang dominan 

adalah unsur ta’abbudi, sehingga makna illatnya tidak efektif dalam pengembangan ibadah.3 

Dalam bidang ibadah terdapat kaidah yang menyatakan bahwa ibadah tidak dapat dilakukan, 

kecuali jika ada dalil yang menunjukkan bahwa hal itu telah diperintahkan oleh Allah SWT. dan 

diajarkan oleh Rasul (al-ashlu fil ibadat mahzur illa ma dalla al-dalil ‘ala masyru’iyyatihi). 

Oleh karena itu, dalam al-Qur’an yang berhubungan dengan ibadat, walaupun dinyatakan 

pokok-pokoknya saja, namun menjadi rinci dengan penjelasan dan contoh dari Rasul SAW. Hal 

tersebut menunjukkan bahwa tata cara (kaifiyat) ibadah memerlukan petunjuk Rasulullah. Pakar 

ushul fiqih dari kalangan Mu’tazilah pun berpendapat bahwa hukum Islam yang menyangkut 

ibadah hanya dapat dilakukan berdasarkan petunjuk syara’, dan tidak dapat dikembangkan oleh 

penalaran akal manusia.4 

Hasbi Ash-Shiddieqy juga menyatakan bahwa pada dasarnya ibadah mengikuti ketentuan 

yang telah ditetapkan oleh al-Qur’an dan as-Sunnah.5 Karena itu, dalam ibadah tidak boleh 

memasukkan pikiran-pikiran pribadi. Dengan demikian, suatu ibadah dinyatakan sah apabila 

 
1 Fathurrahman Djamil, Filsafat Hukum Islam, (Jakarta : Logos Wacana Ilmu, 1997), h. 25 
2 Yusuf al-Qardhawi, al-Khashais al-Ammah li al-Islam, (Cairo : Maktabah Wahbah, 1989), h. 205 
3 Satria Effendi, Dinamika Hukum Islam Suatu Tinjauan Historis, (IAIN Jakarta, 1988), h. 12  
4 Abu al-Husain Ibn Muhammad al-Basri, al-Mu’tamad fi Ushul al-Fiqih, (Beirut : Dar al-Kutub al-Islamiyat 
5 Hasbi Ash Shiddieqy, Falsafah Hukum Islam, (Jakarta : Bulan Bintang, 1995), h. 129 



dilakukan sesuai dengan ketentuan-ketentuan syara’. Sehingga ibadah tidak boleh dilakukan atas 

dasar maslahat, karena ibadah merupakan hak Allah. Jika pintu maslahat dibuka dalam bidang 

ibadah, maka akan berakibat pada perubahan warna dan syiar agama dengan beragamnya bentuk 

ibadah sesuai dengan maslahat yang diyakininya, sehingga manusia dapat menciptakan dan 

mengembangkan bentuk-bentuk ibadah sesuai dengan seleranya. 

Najmuddin al-Thufi al-Hanbali menjelaskan bahwa penerapan maslahat tidak dapat 

diterapkan dalam bidang ibadah, karena ibadah adalah hak Allah. Oleh karena itu, dalam bidang 

ibadah, manusia harus melaksanakannya sesuai dengan ketentuan yang telah ditetapkan oleh 

Allah.6 

Dengan demikian, ta’abbudi sebagai ajaran Islam yang bersifat dogmatis dan irrasional, 

pada umumnya di bidang ibadah, terutama ibadah mahdhah (khashah). Dalam bidang ta’abbudi 

tidak berlaku ijtihad, baik qiyas maupun metode istidlal lainnya. 

Adapun bidang ta’aqquli sebagai salah satu unsur yang terdapat dalam ajaran Islam yang 

bersifat rasional dan dapat di lacak ma’na dan illatnya (ma’qulah al-ma’na), pada umumnya 

terdapat dalam bidang mu’amalah (kemasyarakatan). Ajaran ini mengandung unsur dinamis yang 

memiliki kemampuan untuk menampung berbagai perkembangan dan perubahan, karena  watak 

dalilnya berupa prinsip-prinsip umum dan terbuka menerima berbagai penafsiran, dan memiliki 

unsur illat dan tujuan hukum (maqashid al-syari’ah). 

Dalam konteks ini, Satria Effendi mengemukakan bahwa suatu interaksi antara hukum dan 

fenomena masyarakat hanya terdapat pada hukum-hukum yang didasarkan atas illat yang efektif, 

yaitu hukum-hukum yang ma’qulah al-ma’na. Oleh karena itu, dalam bidang mu’amalah terjadi 

pengembangan dan perubahan. Sehingga illat yang efektif terhadap pengembangan hukum hanya 

terdapat pada bidang mu’amalah, bukan pada bidang ibadah murni (mahdhah).7 

Menurut Najmuddin al-Thufi, ajaran Islam dalam bidang mu’amalah erat kaitannya dengan 

teori mashlahat, sehingga penerapan mashlahat hanya berlaku pada bidang mu’amalah, bukan 

dalam bidang ibadah. Lebih lanjut al-Thufi menjelaskan bahwa mashlahat dapat digunakan 

sebagai dalil syara’ dalam bidang mu’amalah, sedangkan dalam bidang ibadah dan muqaddarah, 

mashlahat tidak dapat dipakai sebagai dalil, tetapi cukup dengan mengikuti yang ada dalam nash, 

ijma’ dan dalil-dalil syara’. Ia mengatakan bahwa hukum-hukum syara’ ada yang termasuk dalam 

 
6 Husein Hamid Hasan, Nazariyat al-maslahat fi al-Fiqih al-Islami, (Beirut : Dar al-Nahdhah al-Arabiyah), h. 534 
7 Satria Effendi, op. cit., h. 11-12 



bidang ibadah dan al-muqaddarah, juga dalam bidang mu’amalah dan adat. Jika termasuk dalam 

bidang ibadah, maka yang dipegang adalah nash, ijma’ dan dalil-dalil lainnya, sedangkan dalam 

bidang mu’amalah yang diperhatikan adalah mashlahat. Bidang ibadah merupakan hak khusus 

bagi al-syari’. Oleh karena itu, seorang hamba hanya melaksanakan ibadah sesuai dengan yang 

telah ditetapkan.8 

Dalam pandangan al-Thufi, terdapat perbedaan antara ibadah dan mu’amalat, yaitu ibadah 

merupakan hak Allah, sedangkan mu’amalat untuk kemanfaatan manusia. Oleh karena itu, Allah 

lebih mengetahui akan hak-Nya dalam ibadah, sehingga manusia hanya mengikuti apa yang telah 

di tetapkan dalam nash. Sedangakan dalam mu’amalat, manusia lebih mengetahui 

kemaslahatannya, sehingga mereka berhak untuk merealisasikan kemaslahatan tersebut, meskipun 

menyalahi nash. 

Dengan demikian, ta’aqquli sebagai salah satu unsur dalam ajaran Islam yang bersifat 

ma’qulah al-ma’na, berarti rasional dan tidak dogmatis, mencakup bidang mu’amalah, sehingga 

para mujtahid leluasa untuk menggali dan menemukan hukum sesuai dengan perkembangan 

masyarakat. Dalam bidang mu’amalah, prinsip ijtihad perlu digalakkan, sehingga dapat 

menemukan kembali dinamika hukum Islam sebagaimana terjadi pada masa awal hingga 

pertengahan abad IV Hijriyah. 

 

B.  Pandangan al-Syathibi  tentang Ta’abbudi dan Ta’aqquli 

Al-Syathibi membagi materi hukum Islam menjadi dua bagian, yaitu materi hukum Islam 

yang berkaitan dengan ibadah, dan yang berkaitan dengan mu’amalah. Kedua materi hukum Islam 

tersebut mempunyai watak dan sifat yang berbeda. Yang pertama bersifat ta’abbudi, sedangkan 

yang kedua bersifat ta’aqquli. Dalam konteks ini, al-Syathibi mengembangkan prinsip-prinsip 

ta’abbudi dan ta’aqquli. Dalam kitabnya al-Muwafaqat fi Ushul al-Syari’ah, al-Syathibi telah 

merumuskan kaidah-kaidah sebagai berikut :9 

“Pada umumnya dalam masalah ibadah hubungan dengan mukallaf bersifat ta’abbudi, sedangkan 

prinsip dalam masalah mu’amalah adalah ta’aqquli”. 

Melalui kaidah tersebut, al-Syathibi cenderung menyatakan bahwa nash-nash yang 

berhubungan dengan ibadah langsung dilaksanakan dalam rangka ta’abbud, tanpa mempersoalkan 

 
8 Husein Hamid Hasan, op. cit., h. 534 
9 Al-Syathibi, al-Muwafaqat fi Ushul al-Syari’ah, (Beirut : Dar al-Kutub al-Ilmiyah, t.t.), h. 228-229 



mengapa Allah menetapkan seperti itu. Sedangkan nash-nash yang berkaitan dengan mu’amalat 

tidak langsung diimplementasikan, tetapi perlu mencari ma’na dan rahasia yang terkandung di 

dalamnya. Meskipun demikian, al-Syathibi juga mengakui bahwa dalam bentuk mu’amalah 

tertentu masih terdapat sifat ta’abbudi.10  

Disamping itu, al-Syathibi melalui kaidahnya ingin menyatakan bahwa dalam masalah 

ta’abbudi tidak berlaku qiyas (analogi), tetapi pada setiap yang dipandang ma’qul (rasional) 

walaupun tidak ditetapkan sebagai ta’abbudi, harus dianggap bernilai ta’abbudi. Dalam kaitan ini, 

Muhummad Khalid Mas’ud dalam karyanya berkomentar : al-Syathibi membedakan antara dua 

kewajiban, yaitu kewajiban mutlak dan tidak bisa berubah, yang disebut ta’abbud, seperti ibadah, 

dan kewajiban relatif dan bisa berubah, yang disebut maslahat, seperti mu’amalah.  

Selanjutnya untuk membuktikan keabsahan kaidah-kaidahnya, al-Syathibi  berargumentasi 

berdasarkan hasil penelitiannya terhadap nash-nash, baik yang ta’abbudi maupun ta’aqquli. 

Melalui metode istiqra (induktif), al-Syathibi memperhatikan nash al-Qur’an dan hadits, praktek 

syari’at yang telah ditetapkan berdasarkan nash ayat dan ijma’, dan hal-hal yang baik yang 

menyangkut ibadah maupun mu’amalah pada masa vacuum (fatrat). 

Dari hasil penelitiannya terhadap nash, disimpulkan bahwa qiyas tidak berlaku pada nash 

yang bersifat ta’abbudi, baik dalam bidang ibadah maupun mu’amalah. Al-Syathibi 

menggambarkan ta’abbudi dengan berbagai pernyataan seperti : al-Inqiyad li Awamir Allah 

(terkait dengan perintah-perintah Allah); al-Ruju’ ila Mujarrad ma Haddahu al-Syari’ (kembali 

hanya kepada apa yang telah ditentukan oleh Allah); Rajiun ila Adami Ma’quliyyat al-Ma’na 

(kembali kepada yang pengertiannya tidak terjangkau oleh akal); dan al-Istiqshar ‘ala Mahdi al-

Manshus ‘alaih (terbatas pada yang manshus semata). Pendapatnya ini didasarkan pada ‘illat 

ta’abbudi yang telah ditentukan oleh syari’ dan tidak dapat di tambah atau di ganti (ghayr 

mut’adiyyah), sehingga ‘illat hukumnya tetap satu dan tidak dapat dijadikan sebagai dasar qiyas 

atau la nazira lahu, karena merupakan ‘illat yang tidak efektif. 

Pendapat al-Syathibi tentang illat ta’abbudi ini lebih lanjut dijelaskan oleh Abdullah bin 

Daraz, bahwa sifat yang dipandang sebagai illat hukum dalam ibadat, mereka memasukannya 

kedalam kategori illat la nazira lahu, yaitu bagian yang menyimpang dari kebiasaan qiyas. Oleh 

karena itu, sifat masyaqqah tidak dapat diberlakukan pada selain puasa dan qashar shalat, 

 
10 Ibid., h. 231 



meskipun masyaqqahnya itu lebih berat. Yang demikian itu keluar dari kebiasaan qiyas, dan illat 

seperti itu disebut la nazira lahu, dan ini menunjukkan tidak efektifnya ma’na illat dalam ibadah.11  

Berdasarkan kaidah yang dikemukakan oleh al-Syathibi di atas, dapat difahami bahwa 

dalam bidang ibadah (mahdhah) tidak terbuka kemungkinan adanya pembaharuan (modernisasi), 

sehingga materinya tetap berorientasi kepada nash al-Qur’an dan al-hadits yang telah mengatur 

secara jelas tentang tata cara pelaksanaan ibadah tersebut. Sebaliknya dalam bidang mu’amalah 

terbuka kemungkinan terjadinya pembaharuan, kecuali beberapa bentuk mu’amalah yang bersifat 

ta’abbudi, karena sejumlah ayat al-Qur’an mengenai mu’amalah, pada umumnya hanya 

memberikan garis besarnya saja, sehingga penafsiran dan cara pelaksanaannya menjadi wilayah 

ijtihad bagi para mujtahid.12 

Bertitik tolak dari kaidah-kaidah al-Syathibi, penulis akan merinci penelitiannya tentang 

ibadah sebagai ta’abbudi, dan mu’amalah sebagai ta’aqquli, dan beberapa bentuk mu’amalah yang 

mempunyai sifat ta’abbudi.  

1.  Ibadah sebagai ta’abbudi 

Ibadah sebagai ta’abbudi (dogmatis dan irrasional) menurut al-Syathibi dapat ditinjau dengan 

tiga pendekatan, yaitu : 

a. Istiqra’ terhadap bentuk ibadah 

Berdasarkan hasil pendekatan induktif (istiqra’) terhadap bentuk ibadah mahdhah, seperti 

thaharah, shalat, puasa, haji, dan lainnya, maka di antara hikmah ta’abbudi adalah al-

Inqiyad li Awamir Allah, dan semata-mata taat, tunduk, dan mengagungkan kebesaran-

Nya. Namun demikian, hikmah tersebut menurut al-Syathibi, bukan sebagai illat khusus 

yang dapat difahami sebagai sebab terhadap suatu ketetapan hukum tertentu.13 

Selanjutnya al-Syathibi, menjelaskan bahwa jika ta’abbudi cukup dengan mengagungkan 

Allah saja, maka Allah tidak akan menetapkan cara-cara tertentu dalam peribadatan, karena 

pengagungan itu dapat dicapai oleh manusia dengan cara dan bentuk apapun,  selama diniatkan 

tanpa terikat dengan cara-cara tertentu. Namun pada kenyataannya tidak demikian, karena terbukti 

syara’ telah menetapkan bentuk dan cara beribadah. 

 
11 Muh. Khalid Mas’ud, Islamic Legal Philosophy, A Study of Abu Ishaq al-Shatibi’s Life and Thought, (Islamabad : 

Islamic Research Institute, 1984), h. 195  
12 Abdul Wahab al-Khallaf, Ilmu Ushul Fiqih, (Mesir : Maktabah al-Dakwah al-Islamiyah Syabbab al-Azhar, 1968), 

h. 33 
13 Al-Syathibi, op. cit., h. 229 



Sebagai contoh, seperti bersuci dari hadas ditentukan dengan air yang suci dan mensucikan, 

meskipun kebersihan itu dapat dilakukan dengan yang lainnya; juga tayamum yang tidak 

mengandung kebersihan badani dalam kondisi tertentu dapat berfungsi menggantikan kedudukan 

wudhu’ sebagai thaharah dengan air suci lagi mensucikan. Demikian pula dalam ibadah shalat, 

dilakukan dengan perbuatan khusus dan dengan cara-cara tertentu pula. Jika shalat dilakukan 

dengan menyalahi ketentuan-ketentuan tersebut, maka tidak dipandang sebagai ibadah.  

 

b.  Aspek ta’abbudi tidak dapat dikembangkan 

Al-Syathibi mengatakan bahwa jika aspek ta’abbudi diperluas jangkauannya, maka al-

syari’ akan memberikan dalil dalam bentuk muamalah yang tidak hanya berpegang pada nash, 

tanpa memperhatikan aspek yang sama dalam makna dari hukum yang di nashkan.14 Hal tersebut 

tercermin dalam hadits Mu’az, ketika tidak mendapatkan kepastian hukum secara eksplisit dalam 

al-Qur’an dan al-sunnah dengan melakukan ijtihad. 

Jika Allah memberikan dalil-dalil, tentu akan meluas (berkembang) perkara dalam ibadat. 

Namun tidak ada dalil atas pengembangan tersebut, sehingga tidak ada pengembangan dalam 

ibadah. Hal tersebut menunjukkan bahwa tujuan ta’abbudi hanya berdasarkan apa yang telah 

diterapkan dan tidak ada pengembangan, kecuali jika ada penjelasan dari nash atau ijma’ mengenai 

makna yang dimaksud dalam sebagian bentuk ibadah. Oleh karena itu, aspek ta’abbudi tidak dapat 

dikembangkan, dan terbatas sesuai dengan lahiriyah teks, sehingga orang yang melakukan ibadah 

harus terikat dengan nash.  

 

c.  Aspek ibadah tidak dapat ditunjukkan oleh akal di masa vacuum (fatrat)  

Aspek ibadah pada masa vacuum (fatrat) sebelum kedatangan rasul tidak dapat dirumuskan 

oleh akal manusia, sebagaimana mereka mampu merumuskan masalah-masalah yang berhubungan 

dengan muamalah. Oleh karena itu, al-Syathibi menganggap orang yang hidup pada masa vacuum 

(fatrat) sebagai orang sesat, sehingga dalam pelaksanaan ibadah akan terjadi perubahan dan 

penyimpangan. Hal tersebut menunjukkan bahwa akal semata tidak mampu mengetahui arti dan 

makna ibadah. Dalam kondisi seperti itu dibutuhkan syari’at (wahyu) untuk menjelaskannya. Oleh 

karena itu, mereka yang hidup pada masa vacuum (fatrat) bebas dari tuntutan hukum, dan 

 
14 Ibid. 229 



terhalang mendapatkan siksa karena ketiadaan petunjuk (syari’at), sebagaimana firman Allah 

dalam Q.S. 17 : 15; 4 : 165. 

Hujjah yang dimaksud dalam Q.S. 4 : 165 menurut al-Syathibi adalah hujjah yang 

ditetapkan syara’ untuk membebaskan manusia dari beban hukum (taklif). Dengan adanya rasul 

yang membawa  syari’at, maka tidak ada alasan (hujjah) bagi manusia untuk membebaskan diri 

dari taklif. Sedangkan bagi mereka yang hidup pada masa vacuum (fatrat) bebas dari tuntutan 

hukum. 

Tampaknya al-Syathibi menolak adanya kewajiban sebelum datangnya syari’at, karena 

akal tidak dapat menjadi dalil syari’at secara mandiri. Betapapun besarnya kemampuan akal tidak 

dapat berfungsi sebagai pencipta syari’at al-aql laysa bi syari’.15 Oleh karena itu, al-Syathibi 

menolak pendapat yang mengatakan bahwa sebelum datang syari’at, manusia wajib berbuat baik 

dan meninggalkan yang buruk, sebagaimana pemikiran Mu’tazilah. 

Namun demikian, akal tidak mampu mengetahui bentuk dan tata cara peribadatan yang 

harus dilakukan sebelum datangnya syari’at. Sebenarnya terdapat kesamaan antara al-Syathibi 

dengan Mu’tazilah. Keduanya berpendapat bahwa untuk mengetahui tata cara peribadatan yang 

benar, manusia membutuhkan syari’at yang dibawa oleh para nabi dan rasul. Oleh karena itu, 

kehadiran rasul merupakan kebutuhan manusia, dan jika Allah mengutus para rasul dengan 

sendirinya untuk kepentingan manusia, bahkan menurut al-Syathibi, jika Allah tidak mengutus 

para rasul berarti telah memberikan beban kewajiban kepada manusia diluar kemampuannya (taklif 

ma la yuthaq),16 sementara yang menjadi perbedaan adalah bahwa al-Syathibi tidak menegaskan 

wajibnya pengiriman para rasul, sedangkan menurut Mu’tazilah merupakan sesuatu yang wajib 

bagi Allah. Akhirnya al-Syathibi menyatakan bahwa jika akal tidak mampu mengetahui makna 

ibadah, maka harus kembali kepada ketetapan syari’, itulah yang disebut ta’abbudi.  

Sesuai dengan pendapat al-Syathibi di atas, Ali Hasballah mengungkapkan bahwa ulama 

bersepakat tentang persoalan ta’abbudi yang murni dibatasi oleh ketetapan nash, sehingga tidak 

dapat menggunakan analogi (qiyas). Karena itu, tidak sah melaksanakan ta’abbudi berdasarkan 

kaidah al-mashalih al-mursalah, karena tujuan ta’abbudi itu adalah ridha Allah, dan jalan untuk 

mencapai rida-Nya hanya dapat dilakukan melalui nash.17 

 
15 Al-Syathibi, op. cit., 231 
16 Ibid. 
17 Ali Hasballah, Ushul al-Tasyri’ al-Islami, (Cairo : Daar al-Ma’arif, 1964), h. 144  



Ketika menjelaskan illat dalam qiyas, menyatakan bahwa jika illat bagi hukum asal tidak 

dapat diketahui akal, maka dengan sendirinya tidak dapat dilakukan qiyas. Oleh karena itu, qiyas 

tidak dapat digunakan terhadap persoalan yang berhubungan dengan ibadah mahdhah, seperti 

shalat, zakat, dan haji. Demikian pula dalam hal al-miqdarat al-syariiyyah, seperti bilangan rakaat 

shalat, bilangan tawaf dan sa’i, termasuk bilangan uqubah, seperti cambuk 100 kali bagi pezina, 

80 kali bagi penuduh zina, dan lain-lain. 

 

1.  Mu’amalah sebagai ta’aqquli 

Mu’amalah sebagai salah satu ajaran Islam yang ma’qulah al-ma’na (ta’aqquli) atau 

ketentuan hukumnya bersifat rasional, menurut al-Syathibi dapat ditinjau dari tiga aspek, yaitu : 

a.  Penelitian (istiqra’) terhadap bentuk mu’amalah18 

Berdasarkan penelitiannya terhadap bentuk-bentuk mu’amalah, al-Syathibi menyimpulkan 

bahwa tujuan al-syari’ dalam menetapkan hukum adalah untuk kemaslahatan manusia, dan 

hukum-hukun mu’amalah berputar bersama tujuan (maslahat) tersebut. Sehingga dalam suatu 

kondisi tertentu hukumnya terlarang, karena tidak terdapat maslahah di dalamnya, tetapi dalam 

keadaan yang lain, dibolehkan karena terdapat adanya maslahat, seperti jual beli dirham dengan 

dirham dalam bentuk bay al-ajal19 adalah dilarang, namun dalam bentuk qiradh dibolehkan, 

termasuk jual beli kurma basah (rutab) dengan kurma kering (yabis) dilarang, karena di dalamnya 

mengandung unsur tipuan (gharar) dan riba yang tidak memberi maslahat, tetapi dibolehkan jika 

terdapat unsur maslahat, seperti bay al-araya.20 Hal-hal seperti ini tidak ditemukan dalam bidang 

ibadah. 

Selanjutnya, menurut al-Syathibi, jika diperhatikan dalam nash baik al-Qur’an maupun al-

hadits yang berhubungan dengan mu’amalah, ternyata semuanya menunjukkan perhatiannya 

terhadap kemaslahatan manusia. Hal tersebut menunjukkan bahwa mu’amalah yang telah 

 
18 Al-Syathibi, al-Muwafaqat, op.cit., h. 232 
19 Bay al-Ajal adalah transaksi jual beli secara kredit, dimana pembeli  menjual kembali kepada penjual (pembeli 

kredit) secara tunai dengan harga yang lebih rendah. Transaksi seperti ini dilarang, karena terdapat indikasi riba, yaitu 

penjual (pembeli kredit) tersebut mendapat keuntungan tanpa imbalan apapun yang diterima pembeli. 
20 Bay al-‘Araya adalah transaksi jual beli kurma basah (matang) yang masih di pohon dengan kurma kering. Menurut 

Imam Malik. ‘araya atau ariyyah itu, pengertian asalnya adalah pemberian kebebasan kepada orang lain untuk 

memakan kurma yang masih di pohon. Kemudian karena orang yang memberi itu akhirnya merasa terganggu oleh 

orang-orang yang masuk ke kebunnya untuk mengambil kurma tersebut, maka syara’ memberikan keringanan 

(rukhsah) dengan membolehkan membeli kurma yang masih di pohon, yaitu membeli kurma basah yang masih di 

pohon dengan ukuran takaran yang sama dengan kurma kering. Lihat al-Shan’ani, Subul al-Salam, Juz III, Dar al-

Fikr, t.th. h. 45 



ditetapkan oleh syari’ harus dikaji dan diteliti makna-maknanya (al-iltifat ila al-ma’ani), sehingga 

mendapatkan pemahaman yang benar. 

b.  Mengembangkan cakupan mu’amalah 

Dalam pensyari’atan bidang mu’amalah, Allah telah memberikan keleluasan dan 

pengembangan melalui illat-illat dan hikmah-hikmah yang terdapat di dalamnya, bahwa al-syari’ 

mengarahkan kepada penelusuran dan pemahaman ma’na-ma’na, tidak hanya berpijak pada apa 

yang telah ditetapkan (al-manshush ‘alaih) sebagaimana dalam ibadah. Dalam bidang mu’amalah, 

akal manusia mempunyai peran penting untuk mengembangkannya, seperti Imam Malik 

mengembangkannya dalam konsep al-mashalih al-mursalah. 

 

2.  Mu’amalah yang mempunya sifat ta’abbudi 

Pada umumnya bidang mu’amalah itu bersifat ta’aqquli, namun ada beberapa bentuk 

mu’amalah yang mempunyai sifat ta’abbudi. Dalam konteks ini, menurut al-Syathibi, yang harus 

dipegangi adalah yang tekstual nash (manshush). 

Dan di antara bentuk mu’amalah yang mempunyai sifat ta’abbudi adalah keharusan mahar dalam 

pernikahan, penyembelihan hewan yang halal  dimakan dengan dipotong lehernya sesuai petunjuk 

nash, ketentuan bagi-bagian tertentu (al-furud al-muqaddarah) dalam warisan, ketentuan bilangan 

bulan dalam iddah dan yang serupa dengannya terhadap berbagai hal, dimana akal tidak 

mempunyai peluang untuk memahami maslahatnya secara terperinci. 

Kemudian al-Syathibi mengatakan bahwa secara rasional, syarat-syarat yang mu’tabar 

dalam pernikahan berupa wali, mahar dan yang semacam itu adalah untuk membedakan antara 

nikah dengan zina. Dan bagian-bagian tertentu dalam mawaris didasarkan atas urutan jenjang 

kedekatan dengan yang meninggal dunia. Termasuk bilangan dalam talaq dan iddah itu 

dimaksudkan untuk menunjukkan bebas atau bersihnya Rahim, karena khawatir tercampurnya 

benih. Namun apa yang ditemukan oleh akal dalam beberapa kasus di atas hanya merupakan 

indikasi-indikasi umum yang sifatnya tidak mengikat, bukan illat hukum. Sama seperti dikatakan 

bahwa al-khusyu’ (tunduk), al-ta’dzim wa al-ijlal (mengagungkan dan meninggikan Allah) 

merupakan illat (hikmah) di syari’atkannya ibadah. Oleh karena itu, ukuran dan indikasi tersebut 

di atas tidak menghendaki berlakunya qiyas, sehingga tidak dapat disimpulkan bahwa jika berhasil 

membedakan antara nikah dengan zina melalui indikasi lain, maka persyaratan (wali dan mahar) 

tidak diperlukan lagi. Atau jika telah diketahui bebasnya Rahim, maka tidak perlu di syari’atkan 



lagi iddah, baik dengan perhitungan quru’ atau bulan. Kelihatannya al-Syathibi masih 

mempersoalkan, tentang tujuan Allah menetapkan mahar dalam pernikahan hanya sekedar untuk 

membedakan antara nikah dengan zina, atau menentukan masa iddah hanya untuk mengetahui 

bersihnya rahim saja. Oleh karena itu, al-Syathibi tidak mau menyelesaikan masalah-masalah 

seperti itu dengan pendekatan iltifar ila al-ma’ani, meskipun ia mengelompokkannya ke dalam 

mu’amalah. Dengan demikian, persoalan ta’abbudi, menurut al-Syathibi illatnya adalah semata-

mata al-inqiyad li awamir Allah (terikat dengan perintah-perintah Allah) tanpa ditambah dan 

dikurangi.  

 

C.  Kriteria Ta’abbudi dan Ta’aqquli 

Sebagaimana dikemukakan dalam kaidahnya, al-Syathibi mengambil sikap dengan 

mengabaikan nash-nash ta’abbudi didasarkan pada lahiriyah nash, sedangkan terhadap nash 

ta’aqquli menekankan iltifat ila al-ma’ani. Namun tidak menjelaskan secara langsung untuk 

mengetahui dan menentukan suatu nash itu ta’aqquli, ia lebih menekankan iltifat ila al-ma’ani.  

Menurut hemat penulis, dengan memperhatikan uraian-uraian sebelumnya, terlihat ada 

beberapa kriteria atau ukuran dan patokan yang dapat dijadikan dasar untuk menetapkan ta’abbudi 

dan ta’aqquli dalam syari’at Islam. Dari sekian banyak kriteria atau ukuran tersebut, agaknya ada 

ukuran yang merupakan tolak ukur kunci, yaitu apabila ketentuan syari’at menyangkut masalah 

yang berhubungan dengan sebab dan akibat (kausalitas) dan illatnya tidak dapat diamati dan 

dijangkau oleh akal, maka ketentauan tersebut dimasukkan dalam ta’abbudi. Sebaliknya ketentuan 

syari’at yang hubungan kausalitas dan illatnya dapat diamati dan dapat dijangkau oleh akal, 

digolongkan kepada ta’aqquli. 

Sebagai konsekuensi logis dari tolak ukur di atas, dapat dimunculkan tolak ukur 

berikutnya, yang kesemuanya saling berkaitan dan merupakan satu kesatuan dalam menetapkan 

ketentuan syari’at sebagai ta’abbudi dan ta’aqquli. Kriteria berikutnya untuk ta’abbudi ialah 

dogmatis irrasional dan ghairu ma’qulah al-makna, illatnya tidak efektif, tidak berlaku qiyas 

(analogis), statis, tidak ada perubahan dan perkembangan, terinci berdasarkan nash, dan umumnya 

menyangkut bidang ibadah. Sebaliknya kriteria untuk ta’aqquli selain yang dapat diamati dan 

dijangkau oleh akal tentang sebab atau illatnya adalah rasional, ma’qulah al-ma’na, illatnya efektif, 

berlaku pada qiyas (analogis), dinamis dan berpeluang besar terhadap adanya perubahan dan 

perkembangan, hanya memuat garis-garis besarnya saja dan umunya berkaitan dengan mu’amalah. 



Namun demikian, untuk menetapkan hubungan kausalitas dan illat tersebut dapat diamati 

dan dijangkau oleh akal (rasional) atau tidak, tampaknya banyak ditentukan dan bergantung pada 

persepsi masing-masing kelompok mujtahid. Disamping itu, Abu Hanifah pun menyatakan bahwa 

pada dasarnya semua al-nushush al-diniyyah itu ma’qulah al-ma’na, kecuali jika ada dalil yang 

menunjukkan ta’aqquli (dapat dilacak illatnya), seperti nash pengharaman khamar. Hal tersebut 

menunjukkan bahwa ta’abbudi atau ta’aqqulinya suatu nash banyak ditentukan oleh pikiran 

mujtahid sesuai dengan kecenderungan dan alirannya masing-masing. 

Adapun kriteria ta’abbudi dan ta’aqquli dalam pandangan al-Syathibi, menurut hemat 

penulis tidak berbeda dengan apa yang telah dirumuskan di atas. Hal itu didasarkan atas pernyataan 

al-Syathibi sendiri, baik melalui kaidah-kaidahnya maupun penjelasan-penjelasannya dalam 

rangka membuktikan keabsahan kaidahnya tersebut, seperti ungkapannya tentang ta’abbudi. 

Dalam ta’abbudi kita harus kembali kepada apa yang pengertiannya tidak terjangkau oleh akal. 

Atau dalam ungkapan lain kita harus kembali hanya kepada apa yang telah ditentukan oleh al-

syari’ dengan tidak menambah atau mengurangi, atau membatasi diri pada yang di nashkan 

(manshush semata). Sedangkan untuk ta’aqquli, ungkapannya yang menonjol adalah tidak hanya 

berpijak pada apa yang telah ditetapkan (al-manshush alaih). 

Meskipun demikian, kelihatannya al-Syathibi tidak melepaskan sama sekali nash-nash 

yang bersifat ta’aqquli dari ikatan Ilahiyah. Sebagaimana telah diketahui bahwa di antara bentuk-

bentuk mu’amalah itu ada yang sah dilakukan, meskipun tanpa disertai niat. Dalam hal ini, as-

Syathibi tetap menekankan agar mu’amalah seperti itu dilakukan dengan niat ta’abbudi. Juga 

dikatakan bahwa syari’at muamalah yang datang sebagai mutammimat (menyempurnakan dan 

melegitimasi apa yang telah berlaku di masyarakat), tidak hanya memberi pengetahuan rinci 

tentang maslahat hamba, tetapi juga sekaligus memberi nilai ta’abbudi pada bidang mu’amalah, 

meskipun nilai ta’aqqulinya tetap berlaku. 

Oleh karena itu, menurut al-Syathibi, jika syari’at memerintahkan atau melarang sesuatu 

dalam masalah mu’amalah, akal harus mematuhinya, akal tidak memiliki pilihan, kecauli taat pada 

perintah atau larangan yang berorientasi ta’abbudi. Tegasnya, meskipun hukum tentang muamalah 

itu bersifat ta’aqquli dengan iltifat ila al-ma’ani, tetapi di dalamnya terdapat hak Allah yang tidak 

dapat diabaikan karena merupakan ta’abbudi kepada-Nya, dan nilai ta’abbudi tersebut diberikan 

oleh syari’at yang datang sebagai mutammimat (penyempurnaan apa yang telah berlaku di 

masayarakat). Syari’atlah yang mengisi perbuatan mu’amalah dengan unsur ta’abbudi kepada 



Allah, yang dengan unsur tersebut perbuatan muamalat dapat menjadi ibadah kepada-Nya, dan 

dengan itu pulalah manusia akan memperoleh pahala. 

 

D.  Kesimpulan 

Hukum Islam yang bersifat ta’abbudi adalah hukum yang tetap dan tidak pernah berubah, 

serta tidak dapat di intervensi oleh ijtihad dan penalaran akal manusia. Pada umumnya hukum 

yang bersifat ta’abbudi terdapat dalam bidang ibadah. Oleh karena itu, ta’abbudi dapat diartikan 

sebagai ajaran Islam yang bersifat dogmatis, irrasional, dan ghairu ma’qulah al-ma’na (tidak dapat 

dilacak makna atau illatnya).  

Adapun bidang ta’aqquli sebagai salah satu unsur yang terdapat dalam ajaran Islam yang 

bersifat rasional dan dapat di lacak ma’na dan illatnya (ma’qulah al-ma’na), pada umumnya 

terdapat dalam bidang mu’amalah (kemasyarakatan). Ajaran ini mengandung unsur dinamis yang 

memiliki kemampuan untuk menampung berbagai perkembangan dan perubahan, karena  watak 

dalilnya berupa prinsip-prinsip umum dan terbuka menerima berbagai penafsiran, dan memiliki 

unsur illat dan tujuan hukum (maqashid al-syari’ah). 

Ada beberapa kriteria atau ukuran dan patokan yang dapat dijadikan dasar untuk 

menetapkan ta’abbudi dan ta’aqquli dalam syari’at Islam. Dari sekian banyak kriteria atau ukuran 

tersebut, agaknya ada ukuran yang merupakan tolak ukur kunci, yaitu apabila ketentuan syari’at 

menyangkut masalah yang berhubungan dengan sebab dan akibat (kausalitas) dan illatnya tidak 

dapat diamati dan dijangkau oleh akal, maka ketentauan tersebut dimasukkan dalam ta’abbudi. 

Sebaliknya ketentuan syari’at yang hubungan kausalitas dan illatnya dapat diamati dan dapat 

dijangkau oleh akal, digolongkan kepada ta’aqquli. 

Al-Syathibi membagi materi hukum Islam menjadi dua bagian, yaitu materi hukum Islam 

yang berkaitan dengan ibadah, dan yang berkaitan dengan mu’amalah. Kedua materi hukum Islam 

tersebut mempunyai watak dan sifat yang berbeda. Yang pertama bersifat ta’abbudi, sedangkan 

yang kedua bersifat ta’aqquli. Dalam konteks ini, al-Syathibi mengembangkan prinsip-prinsip 

ta’abbudi dan ta’aqquli, dalam kitabnya al-Muwafaqat fi Ushul al-Syari’ah.  

  

Pustaka Acuan 

Fathurrahman Djamil, Filsafat Hukum Islam, Jakarta : Logos Wacana Ilmu, 1977 

 

Yusuf Qardhawi, al-Khashais al-Ammah li al-Islam, Cairo : Maktabah Wahbah, 1989 



 

Satria Efendi, Dinamika Hukun Islam Suatu Tinjauan Historis, IAIN Jakarta, 1988 

 

Abu al-Husain Ibn Muhammad al-Basri, al-Mu’tamad fi Ushul al-Fiqih, Beirut : Dar al-Kutub al-

Islamiyah 

 

Hasbi Ash Shiddieqy, Falsafah Hukum Islam, Jakarta : Bulan Bintang, 1995 

 

Husein Hamid Hasan, Nazariyat al-Maslahat fi al-Fiqih al-Islami, Beirut : Dar al-Nahdhah al-

Arabiyah, 1971 

 

Al-Syathibi, al-Muwafaqat fi Ushul al-Syari’ah, Beirut : Dar al-Kutub al-Ilmiyah, t.t. 

 

……al-I’tisham, Dar al-Kutub Ilmiyah, 1988 

 

Muhammad Khalid Mas’ud, Islamic Legal Philosophy, A Study of Abu Ishaq al-Shatibi’s Life and 

Thought, Islamabad : Islamic Research Institute, 1984 

 

Abdul Wahhab al-Khallaf, Ilmu Ushul Fiqih, Mesir : Maktabah al-Da’wah al-Islamiyah Syabbab 

al-Azhar, 1968 

 

Imam al-Bukhari, Shahih al-Bukhari, Dar wa Muthabi’ al-Sya’bi, t.t. 

 

Ali Hasballah, Ushul al-Tasyri’ al-Islami, Cairo : Dar al-Ma’arif, 1964 

 

Hamka Haq, Aspek-Aspek Teologis Dalam Konsep Maslahat Menurut al-Syathibi Sebagai 

Terdapat Dalam al-Muwafaqat, Jakarta : Disertasi PPs IAIN Jakarta, 1989 

 

 


