TA’ABBUDI DAN TA’AQQULI DALAM PANDANGAN AL-SYATHIBI
Oleh : Rafigurrahman

Abstrak : Dalam syari’at Islam terdapat hukum-hukum yang bersifat ta’abbudi dan ta’aqquli.
Hukum Islam yang bersifat ta’abbudi adalah hukum yang tetap dan tidak pernah
berubah, serta tidak dapat di intervensi oleh ijtihad dan penalaran akal manusia. Pada
umumnya hukum yang bersifat ta’abbudi terdapat dalam bidang ibadah. Oleh karena
itu, ta’abbudi dapat diartikan sebagai ajaran Islam yang bersifat dogmatis, irrasional,
dan ghairu ma’qulah al-ma’na (tidak dapat dilacak makna atau illatnya).

Adapun bidang ta’aqquli sebagai salah satu unsur yang terdapat dalam ajaran Islam
yang bersifat rasional dan dapat di lacak ma’na dan illatnya (ma 'qulah al-ma 'na), pada
umumnya terdapat dalam bidang mu’amalah (kemasyarakatan). Ajaran ini
mengandung unsur dinamis yang memiliki kemampuan untuk menampung berbagai
perkembangan dan perubahan, karena watak dalilnya berupa prinsip-prinsip umum
dan terbuka menerima berbagai penafsiran, dan memiliki unsur illat dan tujuan hukum
(maqgashid al-syari’ah).

Ada beberapa kriteria atau ukuran dan patokan yang dapat dijadikan dasar untuk
menetapkan ta’abbudi dan ta’aqquli dalam syari’at Islam. Dari sekian banyak kriteria
atau ukuran tersebut, agaknya ada ukuran yang merupakan tolak ukur kunci, yaitu
apabila ketentuan syari’at menyangkut masalah yang berhubungan dengan sebab dan
akibat (kausalitas) dan illatnya tidak dapat diamati dan dijangkau oleh akal, maka
ketentauan tersebut dimasukkan dalam ta’abbudi. Sebaliknya ketentuan syari’at yang
hubungan kausalitas dan illatnya dapat diamati dan dapat dijangkau oleh akal,
digolongkan kepada ta’aqquli.

Al-Syathibi membagi materi hukum Islam menjadi dua bagian, yaitu materi hukum
Islam yang berkaitan dengan ibadah, dan yang berkaitan dengan mu’amalah. Kedua
materi hukum Islam tersebut mempunyai watak dan sifat yang berbeda. Yang pertama
bersifat ta’abbudi, sedangkan yang kedua bersifat ta’aqquli. Dalam konteks ini, al-
Syathibi mengembangkan prinsip-prinsip ta’abbudi dan ta’aqquli, dalam kitabnya al-
Muwafaqgat fi Ushul al-Syari’ah.

Kata Kunci : Ta abbudi, Ta’aqquli, al-Syathibi, al-Muwafaqat fi Ushul al- Syari’ah

A. Pengertian Ta’abbudi dan Ta’aqquli

Syari’at Islam mencakup dua bidang, yaitu bidang ibadah dan mu’amalah. Bidang ibadah
mengandung nilai ta’abbudi, dogmatis, irrasional, atau ghairu ma’qulah al-ma’na, sehingga
manusia tidak boleh melakukan ibadah, kecuali yang telah di syari’atkan. Bidang ibadah tidak

memberikan peluang bagi manusia untuk melakukan ijtihad. Sebaliknya dalam bidang mu’amalah



mengandung nilai ta’aqquli, rasional atau ma’qulah al-ma’na, sehingga manusia di tuntut untuk
berijtihad guna membumikan ketentuan-ketentuan syari’at tersebut.*

Ibnu al-Qayyim mengemukakan bahwa hukum ada dua macam, yaitu :

Pertama, hukum yang tetap dan tidak berubah, baik terhadap perubahan waktu, tempat maupun
hasil ijtihad para imam mujtahid. Kedua, hukum yang dapat berubah karena tuntutan maslahat,
baik yang berhubungan dengan waktu, tempat, dan situasi. Dalam konteks ini, Allah memberikan
keleluasan sesuai dengan tuntutan maslahat.?

Dari uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa dalam syari’at Islam terdapat hukum-hukum
yang bersifat ta’abbudi dan ta’aqquli. Hukum Islam yang bersifat ta’abbudi adalah hukum yang
tetap dan tidak pernah berubah, serta tidak dapat di intervensi oleh ijtihad dan penalaran akal
manusia. Pada umumnya hukum yang bersifat ta’abbudi terdapat dalam bidang ibadah. Oleh
karena itu, ta’abbudi dapat diartikan sebagai ajaran Islam yang bersifat dogmatis, irrasional, dan
ghairu ma’qulah al-ma’na (tidak dapat dilacak makna atau illatnya).

Dalam konteks ini, Satria Effendi menyatakan bahwa dalam bidang ibadat yang dominan
adalah unsur ta’abbudi, sehingga makna illatnya tidak efektif dalam pengembangan ibadah.®
Dalam bidang ibadah terdapat kaidah yang menyatakan bahwa ibadah tidak dapat dilakukan,
kecuali jika ada dalil yang menunjukkan bahwa hal itu telah diperintahkan oleh Allah SWT. dan
diajarkan oleh Rasul (al-ashlu fil ibadat mahzur illa ma dalla al-dalil ‘ala masyru’iyyatihi).

Oleh karena itu, dalam al-Qur’an yang berhubungan dengan ibadat, walaupun dinyatakan
pokok-pokoknya saja, namun menjadi rinci dengan penjelasan dan contoh dari Rasul SAW. Hal
tersebut menunjukkan bahwa tata cara (kaifiyat) ibadah memerlukan petunjuk Rasulullah. Pakar
ushul fiqih dari kalangan Mu’tazilah pun berpendapat bahwa hukum Islam yang menyangkut
ibadah hanya dapat dilakukan berdasarkan petunjuk syara’, dan tidak dapat dikembangkan oleh
penalaran akal manusia.*

Hasbi Ash-Shiddieqy juga menyatakan bahwa pada dasarnya ibadah mengikuti ketentuan
yang telah ditetapkan oleh al-Qur’an dan as-Sunnah.® Karena itu, dalam ibadah tidak boleh

memasukkan pikiran-pikiran pribadi. Dengan demikian, suatu ibadah dinyatakan sah apabila

! Fathurrahman Djamil, Filsafat Hukum Islam, (Jakarta : Logos Wacana llmu, 1997), h. 25

2 yusuf al-Qardhawi, al-Khashais al-Ammah li al-Islam, (Cairo : Maktabah Wahbah, 1989), h. 205

% Satria Effendi, Dinamika Hukum Islam Suatu Tinjauan Historis, (IAIN Jakarta, 1988), h. 12

4 Abu al-Husain Ibn Muhammad al-Basri, al-Mu tamad fi Ushul al-Figih, (Beirut : Dar al-Kutub al-Islamiyat
® Hashi Ash Shiddieqy, Falsafah Hukum Islam, (Jakarta : Bulan Bintang, 1995), h. 129



dilakukan sesuai dengan ketentuan-ketentuan syara’. Sehingga ibadah tidak boleh dilakukan atas
dasar maslahat, karena ibadah merupakan hak Allah. Jika pintu maslahat dibuka dalam bidang
ibadah, maka akan berakibat pada perubahan warna dan syiar agama dengan beragamnya bentuk
ibadah sesuai dengan maslahat yang diyakininya, sehingga manusia dapat menciptakan dan
mengembangkan bentuk-bentuk ibadah sesuai dengan seleranya.

Najmuddin al-Thufi al-Hanbali menjelaskan bahwa penerapan maslahat tidak dapat
diterapkan dalam bidang ibadah, karena ibadah adalah hak Allah. Oleh karena itu, dalam bidang
ibadah, manusia harus melaksanakannya sesuai dengan ketentuan yang telah ditetapkan oleh
Allah.®

Dengan demikian, ta’abbudi sebagai ajaran Islam yang bersifat dogmatis dan irrasional,
pada umumnya di bidang ibadah, terutama ibadah mahdhah (khashah). Dalam bidang ta’abbudi
tidak berlaku ijtihad, baik giyas maupun metode istidlal lainnya.

Adapun bidang ta’aqquli sebagai salah satu unsur yang terdapat dalam ajaran Islam yang
bersifat rasional dan dapat di lacak ma’na dan illatnya (ma’qulah al-ma’na), pada umumnya
terdapat dalam bidang mu’amalah (kemasyarakatan). Ajaran ini mengandung unsur dinamis yang
memiliki kemampuan untuk menampung berbagai perkembangan dan perubahan, karena watak
dalilnya berupa prinsip-prinsip umum dan terbuka menerima berbagai penafsiran, dan memiliki
unsur illat dan tujuan hukum (maqashid al-syari’ah).

Dalam konteks ini, Satria Effendi mengemukakan bahwa suatu interaksi antara hukum dan
fenomena masyarakat hanya terdapat pada hukum-hukum yang didasarkan atas illat yang efektif,
yaitu hukum-hukum yang ma’qulah al-ma’na. Oleh karena itu, dalam bidang mu’amalah terjadi
pengembangan dan perubahan. Sehingga illat yang efektif terhadap pengembangan hukum hanya
terdapat pada bidang mu’amalah, bukan pada bidang ibadah murni (mahdhah).’

Menurut Najmuddin al-Thufi, ajaran Islam dalam bidang mu’amalah erat kaitannya dengan
teori mashlahat, sehingga penerapan mashlahat hanya berlaku pada bidang mu’amalah, bukan
dalam bidang ibadah. Lebih lanjut al-Thufi menjelaskan bahwa mashlahat dapat digunakan
sebagai dalil syara’ dalam bidang mu’amalah, sedangkan dalam bidang ibadah dan muqaddarah,
mashlahat tidak dapat dipakai sebagai dalil, tetapi cukup dengan mengikuti yang ada dalam nash,

ijma’ dan dalil-dalil syara’. Ia mengatakan bahwa hukum-hukum syara’ ada yang termasuk dalam

6 Husein Hamid Hasan, Nazariyat al-maslahat fi al-Figih al-Islami, (Beirut : Dar al-Nahdhah al-Arabiyah), h. 534
7 Satria Effendi, op. cit., h. 11-12



bidang ibadah dan al-muqaddarah, juga dalam bidang mu’amalah dan adat. Jika termasuk dalam
bidang ibadah, maka yang dipegang adalah nash, ijma’ dan dalil-dalil lainnya, sedangkan dalam
bidang mu’amalah yang diperhatikan adalah mashlahat. Bidang ibadah merupakan hak khusus
bagi al-syari’. Oleh karena itu, seorang hamba hanya melaksanakan ibadah sesuai dengan yang
telah ditetapkan.®

Dalam pandangan al-Thufi, terdapat perbedaan antara ibadah dan mu’amalat, yaitu ibadah
merupakan hak Allah, sedangkan mu’amalat untuk kemanfaatan manusia. Oleh karena itu, Allah
lebih mengetahui akan hak-Nya dalam ibadah, sehingga manusia hanya mengikuti apa yang telah
di tetapkan dalam nash. Sedangakan dalam mu’amalat, manusia lebih mengetahui
kemaslahatannya, sehingga mereka berhak untuk merealisasikan kemaslahatan tersebut, meskipun
menyalahi nash.

Dengan demikian, ta’aqquli sebagai salah satu unsur dalam ajaran Islam yang bersifat
ma’qulah al-ma’na, berarti rasional dan tidak dogmatis, mencakup bidang mu’amalah, sehingga
para mujtahid leluasa untuk menggali dan menemukan hukum sesuai dengan perkembangan
masyarakat. Dalam bidang mu’amalah, prinsip ijtihad perlu digalakkan, sehingga dapat
menemukan kembali dinamika hukum Islam sebagaimana terjadi pada masa awal hingga

pertengahan abad IV Hijriyah.

B. Pandangan al-Syathibi tentang Ta’abbudi dan Ta’aqquli

Al-Syathibi membagi materi hukum Islam menjadi dua bagian, yaitu materi hukum Islam
yang berkaitan dengan ibadah, dan yang berkaitan dengan mu’amalah. Kedua materi hukum Islam
tersebut mempunyai watak dan sifat yang berbeda. Yang pertama bersifat ta’abbudi, sedangkan
yang kedua bersifat ta’aqquli. Dalam konteks ini, al-Syathibi mengembangkan prinsip-prinsip
ta’abbudi dan ta’aqquli. Dalam kitabnya al-Muwafaqgat fi Ushul al-Syari’ah, al-Syathibi telah
merumuskan kaidah-kaidah sebagai berikut :°
“Pada umumnya dalam masalah ibadah hubungan dengan mukallaf bersifat ta’abbudi, sedangkan
prinsip dalam masalah mu’amalah adalah ta’aqquli”.

Melalui kaidah tersebut, al-Syathibi cenderung menyatakan bahwa nash-nash yang

berhubungan dengan ibadah langsung dilaksanakan dalam rangka ta’abbud, tanpa mempersoalkan

8 Husein Hamid Hasan, op. cit., h. 534
® Al-Syathibi, al-Muwafaqgat fi Ushul al-Syari ‘ah, (Beirut : Dar al-Kutub al-IImiyah, t.t.), h. 228-229



mengapa Allah menetapkan seperti itu. Sedangkan nash-nash yang berkaitan dengan mu’amalat
tidak langsung diimplementasikan, tetapi perlu mencari ma’na dan rahasia yang terkandung di
dalamnya. Meskipun demikian, al-Syathibi juga mengakui bahwa dalam bentuk mu’amalah
tertentu masih terdapat sifat ta’abbudi.”

Disamping itu, al-Syathibi melalui kaidahnya ingin menyatakan bahwa dalam masalah
ta’abbudi tidak berlaku qiyas (analogi), tetapi pada setiap yang dipandang ma’qul (rasional)
walaupun tidak ditetapkan sebagai ta’abbudi, harus dianggap bernilai ta’abbudi. Dalam kaitan ini,
Muhummad Khalid Mas’ud dalam karyanya berkomentar : al-Syathibi membedakan antara dua
kewajiban, yaitu kewajiban mutlak dan tidak bisa berubah, yang disebut ta’abbud, seperti ibadah,
dan kewajiban relatif dan bisa berubah, yang disebut maslahat, seperti mu’amalah.

Selanjutnya untuk membuktikan keabsahan kaidah-kaidahnya, al-Syathibi berargumentasi
berdasarkan hasil penelitiannya terhadap nash-nash, baik yang ta’abbudi maupun ta’aqquli.
Melalui metode istigra (induktif), al-Syathibi memperhatikan nash al-Qur’an dan hadits, praktek
syari’at yang telah ditetapkan berdasarkan nash ayat dan ijma’, dan hal-hal yang baik yang
menyangkut ibadah maupun mu’amalah pada masa vacuum (fatrat).

Dari hasil penelitiannya terhadap nash, disimpulkan bahwa giyas tidak berlaku pada nash
yang bersifat ta’abbudi, baik dalam bidang ibadah maupun mu’amalah. Al-Syathibi
menggambarkan ta’abbudi dengan berbagai pernyataan seperti : al-Ingiyad li Awamir Allah
(terkait dengan perintah-perintah Allah); al-Ruju’ ila Mujarrad ma Haddahu al-Syari’ (kembali
hanya kepada apa yang telah ditentukan oleh Allah); Rajiun ila Adami Ma quliyyat al-Ma’na
(kembali kepada yang pengertiannya tidak terjangkau oleh akal); dan al-Istigshar ‘ala Mahdi al-
Manshus ‘alaih (terbatas pada yang manshus semata). Pendapatnya ini didasarkan pada ‘i//at
ta’abbudi yang telah ditentukan oleh syari’ dan tidak dapat di tambah atau di ganti (ghayr
mut’adiyyah), sehingga ‘illat hukumnya tetap satu dan tidak dapat dijadikan sebagai dasar qiyas
atau la nazira lahu, karena merupakan ‘illat yang tidak efektif.

Pendapat al-Syathibi tentang illat ta’abbudi ini lebih lanjut dijelaskan oleh Abdullah bin
Daraz, bahwa sifat yang dipandang sebagai illat hukum dalam ibadat, mereka memasukannya
kedalam kategori illat la nazira lahu, yaitu bagian yang menyimpang dari kebiasaan giyas. Oleh

karena itu, sifat masyaqgah tidak dapat diberlakukan pada selain puasa dan gashar shalat,

10 1bid., h. 231



meskipun masyaqgahnya itu lebih berat. Yang demikian itu keluar dari kebiasaan giyas, dan illat
seperti itu disebut la nazira lahu, dan ini menunjukkan tidak efektifnya ma’na illat dalam ibadah.**

Berdasarkan kaidah yang dikemukakan oleh al-Syathibi di atas, dapat difahami bahwa
dalam bidang ibadah (mahdhah) tidak terbuka kemungkinan adanya pembaharuan (modernisasi),
sehingga materinya tetap berorientasi kepada nash al-Qur’an dan al-hadits yang telah mengatur
secara jelas tentang tata cara pelaksanaan ibadah tersebut. Sebaliknya dalam bidang mu’amalah
terbuka kemungkinan terjadinya pembaharuan, kecuali beberapa bentuk mu’amalah yang bersifat
ta’abbudi, karena sejumlah ayat al-Qur’an mengenai mu’amalah, pada umumnya hanya
memberikan garis besarnya saja, sehingga penafsiran dan cara pelaksanaannya menjadi wilayah
ijtihad bagi para mujtahid.*?

Bertitik tolak dari kaidah-kaidah al-Syathibi, penulis akan merinci penelitiannya tentang
ibadah sebagai ta’abbudi, dan mu’amalah sebagai ta’aqquli, dan beberapa bentuk mu’amalah yang
mempunyai sifat ta’abbudi.

1. Ibadah sebagai ta’abbudi
Ibadah sebagai ta’abbudi (dogmatis dan irrasional) menurut al-Syathibi dapat ditinjau dengan
tiga pendekatan, yaitu :
a. Istigra’ terhadap bentuk ibadah
Berdasarkan hasil pendekatan induktif (istigra’) terhadap bentuk ibadah mahdhah, seperti
thaharah, shalat, puasa, haji, dan lainnya, maka di antara hikmah ta’abbudi adalah al-

Ingiyad li Awamir Allah, dan semata-mata taat, tunduk, dan mengagungkan kebesaran-

Nya. Namun demikian, hikmah tersebut menurut al-Syathibi, bukan sebagai illat khusus

yang dapat difahami sebagai sebab terhadap suatu ketetapan hukum tertentu.*®

Selanjutnya al-Syathibi, menjelaskan bahwa jika ta’abbudi cukup dengan mengagungkan
Allah saja, maka Allah tidak akan menetapkan cara-cara tertentu dalam peribadatan, karena
pengagungan itu dapat dicapai oleh manusia dengan cara dan bentuk apapun, selama diniatkan
tanpa terikat dengan cara-cara tertentu. Namun pada kenyataannya tidak demikian, karena terbukti

syara’ telah menetapkan bentuk dan cara beribadah.

1 Muh. Khalid Mas’ud, Islamic Legal Philosophy, A Study of Abu Ishaq al-Shatibi’s Life and Thought, (Islamabad :
Islamic Research Institute, 1984), h. 195

2 Abdul Wahab al-Khallaf, 1lmu Ushul Figih, (Mesir : Maktabah al-Dakwah al-Islamiyah Syabbab al-Azhar, 1968),
h. 33

13 Al-Syathibi, op. cit., h. 229



Sebagai contoh, seperti bersuci dari hadas ditentukan dengan air yang suci dan mensucikan,
meskipun kebersihan itu dapat dilakukan dengan yang lainnya; juga tayamum yang tidak
mengandung kebersihan badani dalam kondisi tertentu dapat berfungsi menggantikan kedudukan
wudhu’ sebagai thaharah dengan air suci lagi mensucikan. Demikian pula dalam ibadah shalat,
dilakukan dengan perbuatan khusus dan dengan cara-cara tertentu pula. Jika shalat dilakukan

dengan menyalahi ketentuan-ketentuan tersebut, maka tidak dipandang sebagai ibadah.

b. Aspek ta’abbudi tidak dapat dikembangkan

Al-Syathibi mengatakan bahwa jika aspek ta’abbudi diperluas jangkauannya, maka al-
syari’ akan memberikan dalil dalam bentuk muamalah yang tidak hanya berpegang pada nash,
tanpa memperhatikan aspek yang sama dalam makna dari hukum yang di nashkan.* Hal tersebut
tercermin dalam hadits Mu’az, ketika tidak mendapatkan kepastian hukum secara eksplisit dalam
al-Qur’an dan al-sunnah dengan melakukan ijtihad.

Jika Allah memberikan dalil-dalil, tentu akan meluas (berkembang) perkara dalam ibadat.
Namun tidak ada dalil atas pengembangan tersebut, sehingga tidak ada pengembangan dalam
ibadah. Hal tersebut menunjukkan bahwa tujuan ta’abbudi hanya berdasarkan apa yang telah
diterapkan dan tidak ada pengembangan, kecuali jika ada penjelasan dari nash atau ijma’ mengenai
makna yang dimaksud dalam sebagian bentuk ibadah. Oleh karena itu, aspek ta’abbudi tidak dapat
dikembangkan, dan terbatas sesuai dengan lahiriyah teks, sehingga orang yang melakukan ibadah
harus terikat dengan nash.

c. Aspek ibadah tidak dapat ditunjukkan oleh akal di masa vacuum (fatrat)

Aspek ibadah pada masa vacuum (fatrat) sebelum kedatangan rasul tidak dapat dirumuskan
oleh akal manusia, sebagaimana mereka mampu merumuskan masalah-masalah yang berhubungan
dengan muamalah. Oleh karena itu, al-Syathibi menganggap orang yang hidup pada masa vacuum
(fatrat) sebagai orang sesat, sehingga dalam pelaksanaan ibadah akan terjadi perubahan dan
penyimpangan. Hal tersebut menunjukkan bahwa akal semata tidak mampu mengetahui arti dan
makna ibadah. Dalam kondisi seperti itu dibutuhkan syari’at (wahyu) untuk menjelaskannya. Oleh

karena itu, mereka yang hidup pada masa vacuum (fatrat) bebas dari tuntutan hukum, dan

4 1bid. 229



terhalang mendapatkan siksa karena ketiadaan petunjuk (syari’at), sebagaimana firman Allah
dalam Q.S. 17 : 15; 4 : 165.

Hujjah yang dimaksud dalam Q.S. 4 : 165 menurut al-Syathibi adalah hujjah yang
ditetapkan syara’ untuk membebaskan manusia dari beban hukum (taklif). Dengan adanya rasul
yang membawa syari’at, maka tidak ada alasan (hujjah) bagi manusia untuk membebaskan diri
dari taklif. Sedangkan bagi mereka yang hidup pada masa vacuum (fatrat) bebas dari tuntutan
hukum.

Tampaknya al-Syathibi menolak adanya kewajiban sebelum datangnya syari’at, karena
akal tidak dapat menjadi dalil syari’at secara mandiri. Betapapun besarnya kemampuan akal tidak
dapat berfungsi sebagai pencipta syari’at al-aql laysa bi syari’.’® Oleh karena itu, al-Syathibi
menolak pendapat yang mengatakan bahwa sebelum datang syari’at, manusia wajib berbuat baik
dan meninggalkan yang buruk, sebagaimana pemikiran Mu’tazilah.

Namun demikian, akal tidak mampu mengetahui bentuk dan tata cara peribadatan yang
harus dilakukan sebelum datangnya syari’at. Sebenarnya terdapat kesamaan antara al-Syathibi
dengan Mu’tazilah. Keduanya berpendapat bahwa untuk mengetahui tata cara peribadatan yang
benar, manusia membutuhkan syari’at yang dibawa oleh para nabi dan rasul. Oleh karena itu,
kehadiran rasul merupakan kebutuhan manusia, dan jika Allah mengutus para rasul dengan
sendirinya untuk kepentingan manusia, bahkan menurut al-Syathibi, jika Allah tidak mengutus
para rasul berarti telah memberikan beban kewajiban kepada manusia diluar kemampuannya (taklif
ma la yuthaq),'® sementara yang menjadi perbedaan adalah bahwa al-Syathibi tidak menegaskan
wajibnya pengiriman para rasul, sedangkan menurut Mu’tazilah merupakan sesuatu yang wajib
bagi Allah. Akhirnya al-Syathibi menyatakan bahwa jika akal tidak mampu mengetahui makna
ibadah, maka harus kembali kepada ketetapan syari’, itulah yang disebut ta’abbudi.

Sesuai dengan pendapat al-Syathibi di atas, Ali Hasballah mengungkapkan bahwa ulama
bersepakat tentang persoalan ta’abbudi yang murni dibatasi oleh ketetapan nash, sehingga tidak
dapat menggunakan analogi (qgiyas). Karena itu, tidak sah melaksanakan ta’abbudi berdasarkan
kaidah al-mashalih al-mursalah, karena tujuan ta’abbudi itu adalah ridha Allah, dan jalan untuk

mencapai rida-Nya hanya dapat dilakukan melalui nash.’

15 Al-Syathibi, op. cit., 231
16 Ibid.
17 Ali Hasballah, Ushul al-Tasyri’ al-Islami, (Cairo : Daar al-Ma’arif, 1964), h. 144



Ketika menjelaskan illat dalam giyas, menyatakan bahwa jika illat bagi hukum asal tidak
dapat diketahui akal, maka dengan sendirinya tidak dapat dilakukan giyas. Oleh karena itu, giyas
tidak dapat digunakan terhadap persoalan yang berhubungan dengan ibadah mahdhah, seperti
shalat, zakat, dan haji. Demikian pula dalam hal al-migdarat al-syariiyyah, seperti bilangan rakaat
shalat, bilangan tawaf dan sa’1, termasuk bilangan uqubah, seperti cambuk 100 kali bagi pezina,

80 kali bagi penuduh zina, dan lain-lain.

1. Mu’amalah sebagai ta’aqquli

Mu’amalah sebagai salah satu ajaran Islam yang ma’qulah al-ma’na (ta’aqquli) atau
ketentuan hukumnya bersifat rasional, menurut al-Syathibi dapat ditinjau dari tiga aspek, yaitu :
a. Penelitian (istigra’) terhadap bentuk mu’amalah®®

Berdasarkan penelitiannya terhadap bentuk-bentuk mu’amalah, al-Syathibi menyimpulkan
bahwa tujuan al-syari’ dalam menetapkan hukum adalah untuk kemaslahatan manusia, dan
hukum-hukun mu’amalah berputar bersama tujuan (maslahat) tersebut. Sehingga dalam suatu
kondisi tertentu hukumnya terlarang, karena tidak terdapat maslahah di dalamnya, tetapi dalam
keadaan yang lain, dibolehkan karena terdapat adanya maslahat, seperti jual beli dirham dengan
dirham dalam bentuk bay al-ajal'® adalah dilarang, namun dalam bentuk giradh dibolehkan,
termasuk jual beli kurma basah (rutab) dengan kurma kering (yabis) dilarang, karena di dalamnya
mengandung unsur tipuan (gharar) dan riba yang tidak memberi maslahat, tetapi dibolehkan jika
terdapat unsur maslahat, seperti bay al-araya.?’ Hal-hal seperti ini tidak ditemukan dalam bidang
ibadah.

Selanjutnya, menurut al-Syathibi, jika diperhatikan dalam nash baik al-Qur’an maupun al-
hadits yang berhubungan dengan mu’amalah, ternyata semuanya menunjukkan perhatiannya

terhadap kemaslahatan manusia. Hal tersebut menunjukkan bahwa mu’amalah yang telah

18 Al-Syathibi, al-Muwafaqat, op.cit., h. 232

19 Bay al-Ajal adalah transaksi jual beli secara kredit, dimana pembeli menjual kembali kepada penjual (pembeli
kredit) secara tunai dengan harga yang lebih rendah. Transaksi seperti ini dilarang, karena terdapat indikasi riba, yaitu
penjual (pembeli kredit) tersebut mendapat keuntungan tanpa imbalan apapun yang diterima pembeli.

2 Bay al-‘Araya adalah transaksi jual beli kurma basah (matang) yang masih di pohon dengan kurma kering. Menurut
Imam Malik. ‘araya atau ariyyah itu, pengertian asalnya adalah pemberian kebebasan kepada orang lain untuk
memakan kurma yang masih di pohon. Kemudian karena orang yang memberi itu akhirnya merasa terganggu oleh
orang-orang yang masuk ke kebunnya untuk mengambil kurma tersebut, maka syara’ memberikan keringanan
(rukhsah) dengan membolehkan membeli kurma yang masih di pohon, yaitu membeli kurma basah yang masih di
pohon dengan ukuran takaran yang sama dengan kurma kering. Lihat al-Shan’ani, Subul al-Salam, Juz Ill, Dar al-
Fikr, t.th. h. 45



ditetapkan oleh syari’ harus dikaji dan diteliti makna-maknanya (al-iltifat ila al-ma ani), sehingga
mendapatkan pemahaman yang benar.
b. Mengembangkan cakupan mu’amalah

Dalam pensyari’atan bidang mu’amalah, Allah telah memberikan keleluasan dan
pengembangan melalui illat-illat dan hikmah-hikmah yang terdapat di dalamnya, bahwa al-syari’
mengarahkan kepada penelusuran dan pemahaman ma’na-ma’na, tidak hanya berpijak pada apa
yang telah ditetapkan (al-manshush ‘alaih) sebagaimana dalam ibadah. Dalam bidang mu’amalah,
akal manusia mempunyai peran penting untuk mengembangkannya, seperti Imam Malik

mengembangkannya dalam konsep al-mashalih al-mursalah.

2. Mvu’amalah yang mempunya sifat ta’abbudi

Pada umumnya bidang mu’amalah itu bersifat ta’aqquli, namun ada beberapa bentuk

mu’amalah yang mempunyai sifat ta’abbudi. Dalam konteks ini, menurut al-Syathibi, yang harus
dipegangi adalah yang tekstual nash (manshush).
Dan di antara bentuk mu’amalah yang mempunyai sifat ta’abbudi adalah keharusan mahar dalam
pernikahan, penyembelihan hewan yang halal dimakan dengan dipotong lehernya sesuai petunjuk
nash, ketentuan bagi-bagian tertentu (al-furud al-mugaddarah) dalam warisan, ketentuan bilangan
bulan dalam iddah dan yang serupa dengannya terhadap berbagai hal, dimana akal tidak
mempunyai peluang untuk memahami maslahatnya secara terperinci.

Kemudian al-Syathibi mengatakan bahwa secara rasional, syarat-syarat yang mu’tabar
dalam pernikahan berupa wali, mahar dan yang semacam itu adalah untuk membedakan antara
nikah dengan zina. Dan bagian-bagian tertentu dalam mawaris didasarkan atas urutan jenjang
kedekatan dengan yang meninggal dunia. Termasuk bilangan dalam talag dan iddah itu
dimaksudkan untuk menunjukkan bebas atau bersihnya Rahim, karena khawatir tercampurnya
benih. Namun apa yang ditemukan oleh akal dalam beberapa kasus di atas hanya merupakan
indikasi-indikasi umum yang sifatnya tidak mengikat, bukan illat hukum. Sama seperti dikatakan
bahwa al-khusyu’ (tunduk), al-ta’dzim wa al-ijlal (mengagungkan dan meninggikan Allah)
merupakan illat (hikmah) di syari’atkannya ibadah. Oleh karena itu, ukuran dan indikasi tersebut
di atas tidak menghendaki berlakunya giyas, sehingga tidak dapat disimpulkan bahwa jika berhasil
membedakan antara nikah dengan zina melalui indikasi lain, maka persyaratan (wali dan mahar)

tidak diperlukan lagi. Atau jika telah diketahui bebasnya Rahim, maka tidak perlu di syari’atkan



lagi iddah, baik dengan perhitungan quru’ atau bulan. Kelihatannya al-Syathibi masih
mempersoalkan, tentang tujuan Allah menetapkan mahar dalam pernikahan hanya sekedar untuk
membedakan antara nikah dengan zina, atau menentukan masa iddah hanya untuk mengetahui
bersihnya rahim saja. Oleh karena itu, al-Syathibi tidak mau menyelesaikan masalah-masalah
seperti itu dengan pendekatan iltifar ila al-ma’ani, meskipun ia mengelompokkannya ke dalam
mu’amalah. Dengan demikian, persoalan ta’abbudi, menurut al-Syathibi illatnya adalah semata-
mata al-ingiyad li awamir Allah (terikat dengan perintah-perintah Allah) tanpa ditambah dan

dikurangi.

C. Kiriteria Ta’abbudi dan Ta’aqquli

Sebagaimana dikemukakan dalam kaidahnya, al-Syathibi mengambil sikap dengan
mengabaikan nash-nash ta’abbudi didasarkan pada lahiriyah nash, sedangkan terhadap nash
ta’aqquli menekankan iltifat ila al-ma’ani. Namun tidak menjelaskan secara langsung untuk
mengetahui dan menentukan suatu nash itu ta’aqquli, ia lebih menekankan iltifat ila al-ma ‘ani.

Menurut hemat penulis, dengan memperhatikan uraian-uraian sebelumnya, terlihat ada
beberapa kriteria atau ukuran dan patokan yang dapat dijadikan dasar untuk menetapkan ta’abbudi
dan ta’aqquli dalam syari’at Islam. Dari sekian banyak kriteria atau ukuran tersebut, agaknya ada
ukuran yang merupakan tolak ukur kunci, yaitu apabila ketentuan syari’at menyangkut masalah
yang berhubungan dengan sebab dan akibat (kausalitas) dan illatnya tidak dapat diamati dan
dijangkau oleh akal, maka ketentauan tersebut dimasukkan dalam ta’abbudi. Sebaliknya ketentuan
syari’at yang hubungan kausalitas dan illatnya dapat diamati dan dapat dijangkau oleh akal,
digolongkan kepada ta’aqquli.

Sebagai konsekuensi logis dari tolak ukur di atas, dapat dimunculkan tolak ukur
berikutnya, yang kesemuanya saling berkaitan dan merupakan satu kesatuan dalam menetapkan
ketentuan syari’at sebagai ta’abbudi dan ta’aqquli. Kriteria berikutnya untuk ta’abbudi ialah
dogmatis irrasional dan ghairu ma’qulah al-makna, illatnya tidak efektif, tidak berlaku giyas
(analogis), statis, tidak ada perubahan dan perkembangan, terinci berdasarkan nash, dan umumnya
menyangkut bidang ibadah. Sebaliknya kriteria untuk ta’aqquli selain yang dapat diamati dan
dijangkau oleh akal tentang sebab atau illatnya adalah rasional, ma’qulah al-ma’na, illatnya efektif,
berlaku pada giyas (analogis), dinamis dan berpeluang besar terhadap adanya perubahan dan

perkembangan, hanya memuat garis-garis besarnya saja dan umunya berkaitan dengan mu’amalah.



Namun demikian, untuk menetapkan hubungan kausalitas dan illat tersebut dapat diamati
dan dijangkau oleh akal (rasional) atau tidak, tampaknya banyak ditentukan dan bergantung pada
persepsi masing-masing kelompok mujtahid. Disamping itu, Abu Hanifah pun menyatakan bahwa
pada dasarnya semua al-nushush al-diniyyah itu ma qulah al-ma’na, kecuali jika ada dalil yang
menunjukkan ta’aqquli (dapat dilacak illatnya), seperti nash pengharaman khamar. Hal tersebut
menunjukkan bahwa ta’abbudi atau ta’aqqulinya suatu nash banyak ditentukan oleh pikiran
mujtahid sesuai dengan kecenderungan dan alirannya masing-masing.

Adapun kriteria ta’abbudi dan ta’aqquli dalam pandangan al-Syathibi, menurut hemat
penulis tidak berbeda dengan apa yang telah dirumuskan di atas. Hal itu didasarkan atas pernyataan
al-Syathibi sendiri, baik melalui kaidah-kaidahnya maupun penjelasan-penjelasannya dalam
rangka membuktikan keabsahan kaidahnya tersebut, seperti ungkapannya tentang ta’abbudi.
Dalam ta’abbudi kita harus kembali kepada apa yang pengertiannya tidak terjangkau oleh akal.
Atau dalam ungkapan lain kita harus kembali hanya kepada apa yang telah ditentukan oleh al-
syari’ dengan tidak menambah atau mengurangi, atau membatasi diri pada yang di nashkan
(manshush semata). Sedangkan untuk ta’aqquli, ungkapannya yang menonjol adalah tidak hanya
berpijak pada apa yang telah ditetapkan (al-manshush alaih).

Meskipun demikian, kelihatannya al-Syathibi tidak melepaskan sama sekali nash-nash
yang bersifat ta’aqquli dari ikatan Ilahiyah. Sebagaimana telah diketahui bahwa di antara bentuk-
bentuk mu’amalah itu ada yang sah dilakukan, meskipun tanpa disertai niat. Dalam hal ini, as-
Syathibi tetap menekankan agar mu’amalah seperti itu dilakukan dengan niat ta’abbudi. Juga
dikatakan bahwa syari’at muamalah yang datang sebagai mutammimat (menyempurnakan dan
melegitimasi apa yang telah berlaku di masyarakat), tidak hanya memberi pengetahuan rinci
tentang maslahat hamba, tetapi juga sekaligus memberi nilai ta’abbudi pada bidang mu’amalah,
meskipun nilai ta’aqqulinya tetap berlaku.

Oleh karena itu, menurut al-Syathibi, jika syari’at memerintahkan atau melarang sesuatu
dalam masalah mu’amalah, akal harus mematuhinya, akal tidak memiliki pilihan, kecauli taat pada
perintah atau larangan yang berorientasi ta’abbudi. Tegasnya, meskipun hukum tentang muamalah
itu bersifat ta’aqquli dengan iltifat ila al-ma’ani, tetapi di dalamnya terdapat hak Allah yang tidak
dapat diabaikan karena merupakan ta’abbudi kepada-Nya, dan nilai ta’abbudi tersebut diberikan
oleh syari’at yang datang sebagai mutammimat (penyempurnaan apa yang telah berlaku di

masayarakat). Syari’atlah yang mengisi perbuatan mu’amalah dengan unsur ta’abbudi kepada



Allah, yang dengan unsur tersebut perbuatan muamalat dapat menjadi ibadah kepada-Nya, dan

dengan itu pulalah manusia akan memperoleh pahala.

D. Kesimpulan

Hukum Islam yang bersifat ta’abbudi adalah hukum yang tetap dan tidak pernah berubah,
serta tidak dapat di intervensi oleh ijtihad dan penalaran akal manusia. Pada umumnya hukum
yang bersifat ta’abbudi terdapat dalam bidang ibadah. Oleh karena itu, ta’abbudi dapat diartikan
sebagai ajaran Islam yang bersifat dogmatis, irrasional, dan ghairu ma 'qulah al-ma 'na (tidak dapat
dilacak makna atau illatnya).

Adapun bidang ta’aqquli sebagai salah satu unsur yang terdapat dalam ajaran Islam yang
bersifat rasional dan dapat di lacak ma’na dan illatnya (ma’qulah al-ma’na), pada umumnya
terdapat dalam bidang mu’amalah (kemasyarakatan). Ajaran ini mengandung unsur dinamis yang
memiliki kemampuan untuk menampung berbagai perkembangan dan perubahan, karena watak
dalilnya berupa prinsip-prinsip umum dan terbuka menerima berbagai penafsiran, dan memiliki
unsur illat dan tujuan hukum (magashid al-syari ‘ah).

Ada beberapa kriteria atau ukuran dan patokan yang dapat dijadikan dasar untuk
menetapkan ta’abbudi dan ta’aqquli dalam syari’at Islam. Dari sekian banyak kriteria atau ukuran
tersebut, agaknya ada ukuran yang merupakan tolak ukur kunci, yaitu apabila ketentuan syari’at
menyangkut masalah yang berhubungan dengan sebab dan akibat (kausalitas) dan illatnya tidak
dapat diamati dan dijangkau oleh akal, maka ketentauan tersebut dimasukkan dalam ta’abbudi.
Sebaliknya ketentuan syari’at yang hubungan kausalitas dan illatnya dapat diamati dan dapat
dijangkau oleh akal, digolongkan kepada ta’aqquli.

Al-Syathibi membagi materi hukum Islam menjadi dua bagian, yaitu materi hukum Islam
yang berkaitan dengan ibadah, dan yang berkaitan dengan mu’amalah. Kedua materi hukum Islam
tersebut mempunyai watak dan sifat yang berbeda. Yang pertama bersifat ta’abbudi, sedangkan
yang kedua bersifat ta’aqquli. Dalam konteks ini, al-Syathibi mengembangkan prinsip-prinsip

ta’abbudi dan ta’aqquli, dalam kitabnya al-Muwafagat fi Ushul al-Syari ah.

Pustaka Acuan

Fathurrahman Djamil, Filsafat Hukum Islam, Jakarta : Logos Wacana limu, 1977

Yusuf Qardhawi, al-Khashais al-Ammah li al-Islam, Cairo : Maktabah Wahbah, 1989



Satria Efendi, Dinamika Hukun Islam Suatu Tinjauan Historis, IAIN Jakarta, 1988

Abu al-Husain Ibn Muhammad al-Basri, al-Mu tamad fi Ushul al-Fiqih, Beirut : Dar al-Kutub al-
Islamiyah

Hasbi Ash Shiddieqy, Falsafah Hukum Islam, Jakarta : Bulan Bintang, 1995

Husein Hamid Hasan, Nazariyat al-Maslahat fi al-Figih al-Islami, Beirut : Dar al-Nahdhah al-
Arabiyah, 1971

Al-Syathibi, al-Muwafagat fi Ushul al-Syari’ah, Beirut : Dar al-Kutub al-limiyah, t.t.
...... al-1'tisham, Dar al-Kutub llmiyah, 1988

Muhammad Khalid Mas’ud, Islamic Legal Philosophy, A Study of Abu Ishaq al-Shatibi’s Life and
Thought, Islamabad : Islamic Research Institute, 1984

Abdul Wahhab al-Khallaf, limu Ushul Figih, Mesir : Maktabah al-Da’wah al-Islamiyah Syabbab
al-Azhar, 1968

Imam al-Bukhari, Shahih al-Bukhari, Dar wa Muthabi’ al-Sya’bi, t.t.
Ali Hasballah, Ushul al-Tasyri’ al-1slami, Cairo : Dar al-Ma’arif, 1964

Hamka Haqg, Aspek-Aspek Teologis Dalam Konsep Maslahat Menurut al-Syathibi Sebagai
Terdapat Dalam al-Muwafaqat, Jakarta : Disertasi PPs IAIN Jakarta, 1989



