
KESADARAN DAN MIMPI DALAM PERSPEKTIF ISLAM 

 

Oleh	:	M.Arfaini	Alif	
Email	:	alifabqori2014@gmail.com 

 

 

 

ABSTRAKSI 

 

Para filosof dan cerdik pandai tak pernah berhenti dalam melakukan penelitian dan 
kajian tentang manusia, pandangan dan persepktif mereka tentang manusia 
senantiasa berubah seiring dengan berkembangnya pengetahuan, sejak 14 abad 
silam, Islam melalui Al Qur’an dan As Sunnah serta para ulama telah menyebutkan 
dan menjelaskan hal-hal terkait dengan manusia, baik itu kemampuan berfikir, 
potensi jiwa, alam kesadaran, dan mimpi. Dalam jurnal ini secara spesifik penullis 
menjelaskan pandangan Islam terhadap kesadaran dan mimpi, penulis menjelaskan 
kedua hal tersebut dalam perspektif Islam 

 

Kata	Kunci	:	Islam	dan	Kesadaran,	mimpi,	psikologi	Islam.	

	

	

	

	

	

	

	

	

	

	



KESADARAN	DAN	MIMPI	DALAM	PERPEKTIF	ISLAM	

	

A. PENGERTIAN	KESADARAN	

	

Consciousness	 atau	 yang	 biasa	 diterjemahkan	 dengan	 kesadaran,	 berasal	 dari	 bahasa	 Latin	

conscio	 yang	dibentuk	dari	 kata	 cum	yang	berarti	with	 (dengan)	dan	 scio	 yang	berarti	 know	

(tahu).	Kata	menyadari	sesuatu	(to	be	conscious	of	something)	dalam	bahasa	Latin	pengertian	

aslinya	adalah	membagi	pengetahuan	tentang	sesuatu	itu	dengan	orang	lain	atau	diri	sendiri.	Kata	

conscious	 (sadar)	 dan	 consciousness	 (kesadaran)	 pertama	 kali	muncul	 dalam	 bahasa	 Inggris	

awal	abad	17.1	

Myers	 dalam	 Aisha	 Utz	 mengemukakan	 “Kesadaran	 (consciousness)	 umumnya	

didefinisikan	sebagai	kesadaran	kita	tentang	diri	kita	sendiri,	orang	lain,	dan	lingkungan	

kita.	 pemrosesan	 secara	 sadar	 memungkinkan	 untuk	 melakukan	 tugas	 sukarela,	

beralasan,	 untuk	memecahkan	masalah	 dan	 untuk	 berkomunikasi	 dengan	 orang	 lain,	

terkadang,	kita	 juga	secara	 tidak	sadar	memproses	sebuah	 informasi,	 terutama	ketika	

kita	melakukan	aktivitas	secara	otomatis.”2	

Zeman	dalam	Dicky	juga	menjelaskan	menjelaskan	tiga	arti	pokok	kesadaran,	yaitu	(a)	

kesadaran	sebagai	kondisi	bangun/terjaga.	Kesadaran	secara	umum	disamakan	dengan	

kondisi	bangun	serta	implikasi	keadaan	bangun.	Implikasi	keadaan	bangun	akan	meliputi	

kemampuan	 mempersepsi,	 berinteraksi,	 serta	 berkomunikasi	 dengan	 lingkungan	

maupun	 dengan	 orang	 lain	 secara	 terpadu.Pengertian	 ini	menggambarkan	 kesadaran	

bersifat	tingkatan	yaitu	dari	kondisi	bangun,	tidur	sampai	koma,	(b)	kesadaran	sebagai	

pengalaman.	Pengertian	kedua	ini	menyamakan	kesadaran	dengan	isi	pengalaman	dari	

waktu	ke	waktu:	seperti	apa	rasanya	menjadi	seorang	tertentu	sekarang.	Kesadaran	ini	

menekankan	dimensi,	kualitatif	dan	subjektif	pengalaman,	serta	(c)	kesadaran	sebagai	

pikiran	(mind).	Kesadaran	digambarkan	sebagai	keadaan	mental	yang	berisi	dengan	hal-	

hal	proposisional,	seperti	misalnya	keyakinan,	harapan,	kekhawatiran,	dan	keinginan.3	

Baars		mengkaji	kesadaran	secara	psikologis	dengan	mempopulerkan	analisis	kontrastif	

untuk	membandingkan	kesadaran	dengan	ketidaksadaran.	Kesadaran	itu	bersifat	lambat	

 
1	Dicky	Hastjarjo,	Sekilas	Tentang	Kesadaran,	Buletin	Psikologi,	V.13,	No.2,	2005,	hlm.	80	
2	Aisha	Utz,	Psychology	From	The	Islamic	Perspectif,	hlm.	205	
3Dicky	Hastjarjo,	Sekilas	Tentang	Kesadaran,	hlm.	81	



sebab	 terkait	 dengan	 keterbatasan	 kapasitas	 baik	 dalam	 memori,	 perhatian	 selektif	

maupun	 sistem	 serial.	 Sedangkan	 ketaksadaran	 bersifat	 cepat	 dan	 paralel.	 Hal	 ini	

merupakan	 teka-teki	 sebab	 kesadaran	 dan	 ketaksadaran	 keduanya	merupakan	 aspek	

otak.	 Menurut	 Baars	 teka-teki	 tersebut	 dapat	 dijawab	 dengan	 menyatakan	 bahwa	

kesadaran	merupakan	pintu	gerbang	kedalam	sumber	pengetahuan	yang	tidak	disadari.	

Kesadaran	dianalogikan	sebagai	tombol	perintah	Global	Search	pada	sebuah	komputer	

sebab	dengan	menekan	tombol	itu	maka	dokumen	apapun	dapat	ditemukan.	Analoginya,	

kesadaran	mempunyai	kemampuan	untuk	menciptakan	akses	global	dalam	otak.	Baars	

menggunakan	teater	sebagai	metapora	untuk	membuktikan	bahwa	kesadaran	berfungsi	

menciptakan	akses	global.	Sebuah	teater	menggabungkan	antara	sedikit	peristiwa	yang	

terjadi	 di	 panggung	 dengan	 banyak	 sekali	 penonton;	 begitu	 juga	 kesadaran	 akan	

mencakup	 sedikit	 informasi	 yang	 menciptakan	 akses	 kedalam	 banyak	 sumber	

pengetahuan	 tak	 sadar.	 Kesadaran	 merupakan	 organ	 publisitas	 otak:	 kesadaran	

merupakan	 fasilitas	 untuk	 mengakses,	 menyebarluaskan	 dan	 saling	 menukarkan	

informasi	serta	melakukan	koordinasi	dan	kontrol	secara	global.	4		

Dengan	demikian,	dari	penjelasan	yang	penulis	sampaikan	di	atas,	dapat	kita	simpulakan		

bahwa	kesadaran	diartikan	sebagai	suatu	mawas	diri	(awareness).	Dimana	ia	memiliki	

kendali	penuh	terhadap	stimulus	internal	maupun	stimulus	eksternal.		

Kesadaran	diri	dalam	al-qur’an	mengandung	arti	yaitu	menemukan	pribadi	dengan	cara	

memunculkan	 potensi-potensi	 fitrah	 dan	 internal	 yang	 ada	 pada	 wujud	 dirinya	 dan	

memahami	 dengan	menjiwai	 hakikat-hakikat	 suatu	 keberadaan	 dirinya,	 yaitu	 sebagai	

khalifatullah.	Pentingnya	kesadaran	diri	terkandung	dalam	Al-Qur’an:	

	

ـىسَنأَفَ 6ََّٱ ا۟وسُنَ نَيذَِّلٱكَ ا۟ونُوكُتَ لاَوَ  نَوقُسِفَٰلْٱ مُهُ كَئِلَٰٓو۟أُ ۚ مْهُسَفُنأَ مْهُٰ

 

4	Baars,	B.	J.1997.	In	the	Theatre	of	Consciousness:	Global	Workspace	Theory,	A	Rigorous	Scientific	Theory	of	
Consciousness.	Journal	of	Consciousness	Studies,	4,	No.	4,	hlm.	298	-	289	

	



Dan	janganlah	kamu	seperti	orang-orang	yang	lupa	kepada	Allah,	lalu	Allah	menjadikan	

mereka	lupa	kepada	mereka	sendiri.	Mereka	itulah	orang-orang	yang	fasik.	(QS.	AL	Hasyr	

:	19)	

Allah	 Ta’laa	 senantiasa	 mengajak	 manusia	 untuk	 memaksimalkan	 potensi	 akal	 guna	

memunculkan	 kesadaran	 diri	 terhadap	 kebesaran	 dan	 keagungan-	 Nya,	 Allah	 Ta’alaa	

berfirman	:	

 بِبَٰلْلأَْٱ لىِو۟لأُِّ تٍيَٰاءَلَ رِاهََّـنلٱوَ لِيَّْلٱ فِلَٰتِخْٱوَ ضِرْلأَْٱوَ تِوَٰمََّٰسلٱ قِلْخَ فىِ َّنإِ

Sesungguhnya	dalam	penciptaan	langit	dan	bumi,	dan	silih	bergantinya	malam	dan	siang	

terdapat	tanda-tanda	bagi	orang-orang	yang	berakal,	(QS.	Ali	Imran	:	190)	

Kesadaran	manusia	diperoleh	dari	proses	berfikir	yang	diolah	oleh	qalbu	(jantung)	dan	

akal.	Qalbu	(jantung)	dan	otak	mempertahankan	dialog	dua	arah	yang	 terus-menerus,	

masing-masing	memperngaruhi	fungsi	yang	lain.	Sinyal-sinyal	dari	jantung	yang	dikirim	

ke	otak	dapat	mempengaruhi	persepsi,	pengolahan	emosi	dan	fungsi-fungsi	kognitif	yang	

lebih	tinggi	lainnya.	Sistem	ini	dan	sirkit	dipandang	oleh	peneliti	neurocardiologi	sebagai	

“OTAK	JANTUNG”.	Berikut	ini	adalah	temuan	temua	dari	Institute		Of	Heart	Math	:	

a. Jantung	memancarkan	area-area	electromagnetic	yang	berubah	menurut	kondisi	

emosi	

b. Area	magnetic	jantung	dapat	diukur	sampai	beberapa	kali	dari	tubuh	

c. Emosi	positif	memberi	keuntungan	bagi	tubuh	

d. Orang	dapat	merubah	sistem	imun	dengan	merubah	enrgi	positif	

e. Emosi	negatif	dapat	membuat	sistem	syaraf	terganggu.	Dan	emosi	positif	sebaliknya	

f. Jantung	memiliki	suatu	sistem	saraf	yang	memiliki	short	time	memory	maupun	long	

time	memory,	dan	sinyal	sinyal	itu	dikirim	ke	otak	dan	dapat	mempengaruhi	

emosional	seseorang	

g. Dalam	pertumbuhan	janin,	pembentukan	jantung	dimulai	sebelum	otak	

h. Gelombang	otak	seorang	ibu	bisa	sinkron	dengan	jantung	janin	

i. Jantung	lebih	banyak	memberikan	informasi	keotak,	dibanding	sebaliknya	



j. Emosi-emosi	yang	positif	membantu	otak	dalam	hal	kreatifitas	dan	pemecahan	

maslah	yang	inovatif	

k. Emosi-emosi	yang	positif	dapat	meningkatkan	kemampuan	otak	untuk	membuat	

keputusan.	

Gary	E.	Schawrtz,Ph.D,	seorang	Professor	of	Psychology,	Medicine,	Neurology,	Psychiatry,	

and	Surgery	pada	university	of	Arizona,	pada	kampus	utama	di	Tuscon,	Bersama	dengan	

Prof.	Linda	Russek	yakin	bahwa	jantung	memiliki	kekuatan	khusus	yang		membuatnya	

dapat	menyimpan	dan	mengeolah	informasi.	Memori	itu	tidak	hanya	ada	di	otak,	tetapi	

juga	ada	di	jantung.	Prof	Gary	Schwartz	melakukan	penelitian	dengan	melibatkan	lebih	

dari	 300	 pasien	 yangmelakukan	 operasi	 pencangkokan	 jantung.	 Dengan	 melakukan	

interview	terhadap	keluarga	pendonor,	pasien	dan	juga	keluarga	pasien	,	dia	menemukan	

bahwa	 semua	pasien	 itu	mengalami	 berbagai	 perubahan	 psikologis	 setelah	 dilakukan	

operasi,	 setelah	 mereka	 mampu	 hidup	 dengan	 jantungbaru	 dari	 donor.	 Dari	 sekian	

banyak	kasus	perubahan	psikologis	dan	kepribadian	yangdialami	oleh	pasien	cangkok	

jantung,	inilah	diantaranya	:	

Prof	 Gary	 Schwartz	 berkata	 :	 “Kami	 melakukan	 operasi	 pencangkokan	 jantung	 pada	

seorang	 anak	 yang	 berasal	 dari	 anak	 lain	 yang	 telah	meninggal.	 Ibu	 anak	 yang	 telah	

meninggal	berkata	 :	“Setiap	kali	saya	memeluk	 	anak	ini,	saya	merasa	kalua	anak	saya	

masih	hidup	padahal	ini	bukan	anak	saya”	

Kasus	 A.	 Pendonor	 adalah	 pemuda	 Amerika	 –	 Afrika	 usia	 17	 tahun	 yang	 meninggal	

karena	kecelakaan	mobil.	Penerima	donor	adalah	laki-laki	kulit	putih	usia	47	tahun.	Ibu	

pendonor	menyampaikan	bahwa	:	“Anak	saya	lagi	jalan	kaki	untuk	ikut	kursus	biola	saat	

dia	tertembak	peluru.	Tidak	ada	yang	tahu	dari	mana	peluru	itu	berasal,	peluru	riba-tiba	

dating	 dan	 mengenainya	 lalu	 rubuh.	 Dia	 sangat	 mencintai	 music	 dan	 gurunya	

mengatatakan	bahwa	biola	adalah	kesenangannya.	Dia	sering	mendengarkan	music	dan	

memainkan	biola	mengiringi	music	 tersebut.	Saya	berpikir	bahwa	suatu	saat	dia	akan	

melakukan	 pergelaran	 di	 Carnegia	Hall	 “.	 Penerima	 donor	 jantung	melaporkan	 :	 saya	

benar-benar	 sedih,	menghargai	 laki-laki	 yang	meninggal	 dan	memberikan	 jantungnya	

kepada	 saya,	 tapi	 saya	 dalam	 masalah	 dengan	 kenyataan	 bahwa	 dia	 adalah	 berkulit	

hitam.	 Saya	 bukan	 bersikap	 rasis.	 Kebanyakan	 teman	 saya	 di	 pabrik	 adalah	 laki-laki	

berkulit	hitam.	Tapi	persoalannya	adalah,	ada	jantung	orang	hitam	di	dalam	orang	kulit	



putih,	dan	ini	nyata.	Saya	ceritakan	kepada	istri	saya	bahwa	saya	berpikir	bahwa	penis	

saya	 mungkin	 akan	 membesar	 seperti	 ukuran	 penis	 orang	 kulit	 hitam.	 Mereka	

mengatakan	orang	kulit	hitam	memiliki	penis	yang	besar,	tapi	saya	juga	tidak	tahu	pasti.	

Setelah	kami	berhubungan,	saya	kadangkala	merasa	bersalah	karena	seorang	kulit	hitam	

telah	menyetubuhi	istri	saya,	tapi	saya	juga	tidak	menganggapnya	serius.	Saya	katakana	

kepada	anda	sesuatu,	saya	benci	music	klasik,	tetapi	sekarang	saya	sangat	menyukainya.	

Jadi	saya	tahu	ini	bukanlah	hati	saya,	ini	tidak	akan	terjadi	pada	hati	 	saya.	Saya	selalu	

main	music	setiap	waktu.	Saya	tidak	pernah	menceritakan	kepada	orang	lain	bahwa	saya	

memiliki	hati	orang	kulit	hitam,	tapi	saya	sering	memikirkan	tentang	hal	ini.	

Emosi-emosi	 yang	 positif	 dapat	 meningkatkan	 kemampuan	 otak	 untuk	 membuat	

keputusan.	Dr.	J.	Andrew	dari	Heart	Math	memastikan	adanya	sebuah	otak	yang	sangat	

rumit	di	dalam	jantung.	Di	dalam	jantung	seseorang	terdapat	lebih	dari	40.000	neuron	

yang	 bekerja	 dengan	 presisi	 yang	 sangat	 tinggi	 untuk	 mengendalikan	 detak	 jantung,	

memproduksi	 hormon	 dan	 menyimpan	 rahasia	 informasi,	 selanjutnya	 informasi	 ini	

dikirim	ke	orak,	dan	informasi	inilah	yang	memegang	peranan	penting	dalam	kesadaran	

dan	pemahaman.	Kejadian	kasus	pencangkokan	kulit	hitam	dan	berbagai	kejadian	yang	

menunjukkan	adanya	berbagai	perubahan	psikologis	dan	kepribadian	yang	dialamidan	

dirasakan	oleh	pasien	penerima	pencangkokan	jantung	dituliskan	dan	dilaporkan	dalam	

journal	 dengan	 judul	 Change	 in	 Heart	 Transplant	 That	 Paralel	 the	 Pesonalities	 Their	

Donors	 yang	 dibuat	 oleh	 Paul	 Pearshal,	 Ph,D	 dari	 University	 of	 Hawaii,	 Gary	 E.R.	

Schwartz,	Ph.D,	dan	Linda	G.S.	Russe,	Ph.D	dari	University	of	Arizona		

Peneliti	di	Heart	math	memastikan	bahwa	infromasi	mengalir	dari	jantung	ke	dalam	otak	

melalui	jalur-jalur	khusus,	sehingga	mengarahkan	sel-sel	otak	agar	dapat	memahami	dan	

menyedari	secara	otomatis.	

Secara	khusus	tentang	kesadaran	dan	hubungannya	dengan	kemampuan	berfikir	telah	

Allah	Ta’alaa	sebutkan	:	

 يرِعَِّسلٱ بِحَٰصْأَ فىِٓ اَّنكُ امَ لُقِعْـَن وْأَ عُمَسْنَ اَّنكُ وْلَ ا۟ولُاقَوَ



Dan	 mereka	 berkata:	 "Sekiranya	 kami	 mendengarkan	 atau	 memikirkan	

(peringatan	 itu)	 niscaya	 tidaklah	 kami	 termasuk	 penghuni-penghuni	 neraka	

yang	menyala-nyala".(QS.	Al	Mulk	:	10)	

B. MIMPI	

a. Pengertian	Mimpi	Secara	Umum	

Mimpi	dalam	KBBI	diartikan	mengalami	atau	melihat	sesuatu	dl	khayal	ketika	tidur;	5	

Bermimpi	 dapat	 didefinisikan	 sebagai	 kondisi	 mental,	 kondisi	 kesadaran	 yang	

berubah,	yang	terjadi	selama	tidur.	Mimpi	biasanya	melibatkan	peristiwa	fiktif	yang	

diorganisasikan	 dalam	 cara	 yang	 mirip	 cerita,	 ditandai	 dengan	 serangkaian	

pengalaman	sensorik,	persepsi,	dan	emosional	yang	dihasilkan	secara	internal.6	

Nir	 dan	 Tononi	 dalam	 Yuminah	 menyebutkan	 “Mimpi	 merupakan	 pengalaman	

psikologis	yang	terjadi	dalam	tidur	seseorang.	Mimpi	menunjukkan	bagaimana	otak	

manusia	 yang	 tidak	 terhubung	 dengan	 lingkungan	 sekitarnya	 tersebut	 dapat	

mengalami	 kondisi	 dunia	 sadar	 dengan	 sendirinya.”	 Dan	 Mimpi	 terjadi	 dengan	

hadirnya	gambaran,	ide,	emosi,	dan	sensasi	yang	terjadi	di	luar	kendali	subjek	dalam	

kondisi	tidurnya.	Dari	segi	fenomenologis,	hal	yang	paling	mencolok	dari	pengalaman	

kesadaran	dalam	kondisi	tidur	adalah	sedemikian	miripnya	dunia	yang	hadir	dalam	

mimpi	dengan	kondisi	nyata	saat	tidak-tidur	(wakefulness).	7	

Dan	masih	banyak	pengeratian	dan	atau	teori	kontemporer	tentang	mimpi,	tetapi	ini	

tidak	dapat	 disimpulkan	karena	mimpi	hanya	dapat	 diverifikasi	 oleh	pemimpi	

dan	 tidak	 kondusif	 untuk	 penyelidikan	 ilmiah,	 untuk	 alasan	 inilah	 pengetahuan	

sejati	 mimpi	 hanya	 dapat	 benar-benar	 datang	 dari	 PENCIPTA	 dalam	 islam,	 mimpi		

dapat	 dianggap	 sebagai	 bentuk	 inspirasi.	 	 Dan	 faktanya,	 wahyu	 kepada	 Nabi	

Muhammad	 	datang	dalam	bentuk	mimpi,	begitu	juga	Nabi	Ibrahim	‘Alaihissalam	

dimana	Ia	bermimpi	tentang	mengorbankan	putranya	Ismail	‘Alaihissalam.	

 
5 Pusat Bahasa Departemen Pendidikan Nasional, Kamus Besar Bahasa Indonesia, hlm.957 
6 Desseilles	M	,	Dang-Vu	TT,	Sterpenich	V	et	al.		Cognitive	and	emotional	processes	during	dreaming:	a	neuroimaging	
view.	Conscious	Cogn2011;20:998–1008.	doi:10.1016/j.concog.2010.10.005. 
 
7 Yuminah,	Konsep	Mimpi	Dalam	Perspektif	Psikologi	Islam,	urnal	Psikologi	Islam,	Vol.	5,	No.2	(2018),	hlm.	89 



b. Mimpi Dalam Perspektif Islam 

Al-Qur`an	menyebut	mimpi	dalam	berbagai	bentuk	kata,	yaitu	Ahlām	dan	Ru’ya,		

1. Ar Ru’ya )ىؤرلا(  

Mimpi secara Bahasa dalam Bahasa Arab dikenal dengan lafazh )ىؤرلا(  bentuk 

pluralnya adalah )ؤرلا'( , artinya adalah sesuatu yang dilihat oleh manusia dalam 
tidurnya. 8 
 

2. Al Hulum )َملُلحُْا(  

Adapun		Al	Hulum	 )ملُلحُْاَ( 	 	 	dan		Al	Hulm		 ) ملْلحُْاَ(  	 	 	maknanya	adalah	AR	Ruyaa	 )&ؤرلا( 	dan	

plural	kata	Al	Hulum	adalah	Al	Ahlaam	 )ملاحلأا( ,	Halima	Yahlamu	 	apabila    ) مليح -.ملح(

seseorang	melihat	dalam	mimpinya.	Al	Hulum	dengan	makna	secara	Bahasa	ini	memiliki	

arti	 sesautu	 yang	 dilihat	 oleh	manusia	 dalam	mimpinya,	 apakah	 itu	mimpi	 baik	 atau	

buruk,	hanya	saja	menurut	istilah	syar’I	penggunaan	kata	Ar	Ru’ya	untuk	mimpi	yang	baik	

dan	benar,	sementara	kata	Al	Hulum	untuk	mimpi	buruk	dan	jelak.9	

 

Dengan	demikian	Ar	Ru’yaa	dan	Al	Hulum	merupakan	dua	kata	sinonim,	hanya	saja	

umumnya	untuk	mimpi	yang	baik	maka	digunakan	istilah	Ar	Ruyaa	dan	untuk	mimpi	

yang	buruk	 adalah	Al	Hulum,	 ini	 untuk	membedakan	keduanya,	 sebagaimaan	yang	

disampaikan	oleh	Al	Qaasimi	“	Diantara	istilah-istilah	yang	telah	diatur	dalam	syariat	

untuk	membedakan	yang	hak	dan	yang	bathil,	seolah-oleh	tidak	pantas	menggunana	

kata	yang	sama	sesauatu	yang	dating	dari	Allah	dan	yang	dtang	dari	syaitan.10	

	

Perbedaan	ini	kita	dapatkan	dalam	berbagai	hadits	Nabi	 	,	diantaranya. 

 TU ذوعتيلو ،Pلاث هراسي نع ثفنيلف هركي ام مكدحأ ىأر اذإف ،ناطيشلا نم مللحاو ،الله نم ةلحاصلا 'ؤرل
 اًدحأ اg بريخ لاو هرضت لا اaإف ،رخلآا هبنج ىلع بلقني ثم ،Pًلاث ىأر ام رش نمو ناطيشلا نم

 
8 Sahl AL ‘Utaibi, Ar Ruyaa ‘Inda Ahlissunnah wa Al Jama’ah wa A Mukhoolifiin, Riyadh : Daa Kunuz Isybiiliyaa, 
Cet.1, 2009, hlm. 43 
9 Sahl Al ‘Utaibi, Ar Ruyaa ‘Inda Ahlissunnah wa Al Jama’ah wa A Mukhoolifiin, hlm. 45 
10 Ahmad Bin Sulaiman Al ‘Uraini, Ar Ru’yaa wa Al Ahlaam Fii Al Manaam, Riyadh : Daa AL Wathan, Cet ke-1, 
1417 H, Hlm. 14 



“Mimpi	yang	baik	 itu	dari	Allah.	 Sedangkan	mimpi	yang	buruk	 itu	dari	 setan.	 Jika	

salah	seorang	dari	kalian	bermimpi	yang	tidak	ia	sukai,	maka	hendaknya	ia	meniup	

ke	sebelah	kirinya	tiga	kali	dan	membaca	ta’awwudz	sebanyak	tiga	kali.	Kemudian	

setelah	itu	hendaknya	ia	membalik	tubuhnya	ke	sisi	yang	lain,	dengan	demikian	tidak	

ada	 lagi	 yang	 membahayakan	 dan	 jangan	 ceritakan	 kepada	 seorang	 pun	 mimpi	

tersebut”11		

Mimpi menurut istilah, tidak terdapat perbedaan yang signifikan dengan istilah secara 

Bahasa yang telah disebutkan sebelumnya yakni “sesuatu yang dilihat manusia dalam 

mimpinya”, yang membedakan dari mimpi itu dan diperselisihkannya adalah mekanisme 

terjadinya mimpi dan hakikatnya. Dan perbedaan ini disebabkan karena berpalingnya dari 

nash-nash Al Qur’an dan As Sunnah12	

 مٍيقِتَسُّْم طٍرَٰصِ لىَٰإِ ءُآشَيَ نمَ ىدِهْـَيُ kَّٱوَ ۗ ۦهِنِذtِِْ قِّلحَْٱ نَمِ هِيفِ ا۟وفُلَـَتخْٱ امَلِ ا۟ونُمَاءَ نَيذَِّلٱُ kَّٱ ىدَهَـَف
 

Maka	Allah	memberi	petunjuk	orang-orang	yang	beriman	kepada	kebenaran	tentang	

hal	yang	mereka	perselisihkann	itu	dengan	kehendak-Nya.	Dan	Allah	selalu	memberi	

petunjuk	orang	yang	dikehendaki-Nya	kepada	jalan	yang	lurus.	(QS.	Al	Baqarah	:	213)	

Menurut	Khaldun	mimpi	ialah	sebuah	kesadaran	yang	timbul	dalam	jiwa	rasional	(an-

nafsan-nathiqah),	 yang	 berada	 dalam	 spiritualnya,	 sebagai	 percikan	 dari	 bentuk-	

bentuk	peristiwa.	13	

Menurut	 Ibnu	 Qayyim	 mimpi	 merupakan	 permisalan	 yang	 dibuat	 malaikat	 yang	

ditugaskan	 Allah	 untuk	mengurusi	 persoalan	 bermimpi	 agar	 orang	 bermimpi	 bisa	

mengambil	 petunjuk	 dari	 permisalan	 yang	 telah	 digambarkan	 baginya	 untuk	

mencocokkan	 dengan	 apa	 yang	 dialaminya,	 dan	 mengungkapkan	 apa	 yang	 samar		

baginya,	 oleh	 karena	 ituan	 dinamakan	 tawil	 mimpi	 adalah	 ta’birnya	 mimpi	

(tafsirnya).14	

 
11 HR.	Bukhari	no.	6995,	Muslim	no.	2261 
12 Sahl Al ‘Utaibi, Ar Ruyaa ‘Inda Ahlissunnah wa Al Jama’ah wa A Mukhoolifiin, hlm. 44 
13 Usamaha Abdul Qoodir Ar Rayyis, Ar Ru’yah Wa Al AHlaam Fii Nushuus As Syar’I, Jeddah : Daar Andalus, Cet 
ke-1, 1993, hlm. 27 
14 Abu Abdillah Muhammad Bin Abi Bakr, Bin Ayyub, I’laamu Al Muwaqii’iin, Dammam : Daar Ibnu AJ Jauzi, Cet 
ke 1, 1423 H.hlm. 329 



Para	ahli	psikologimuslim	kontemporer	berbicara	tentang	mimpi,	antra	lain	apa	yang	

disampaikan	 	 oleh	Muhammad	Ustaman	Najati,	 ia	mengatakan	 “Mimpi	merupakan	

Fenomena	 psikologis	 yang	 umum	 terjadi	 pada	 manusia,	 dan	 sesungguhnya	 para	

pemikir	 dan	 ulama	 sepanjang	 sejara	 berusaha	 untuk	 mentafsirkan	 mimpi	 dan	

mengetahui	sebab-sebab	terjadinya	mimpi	itu.	Sebagian	mimpi	muncul	sebagai	hasil	

dari	perasaan-perasaan	yang	dirasakan	seseorang	ketika	tidur,	perasaan	ini	muncul	

karena	efek	dari	luar	sebagai	hasil	dari	oleh	panca	indera,	atau	perasaa-perasaan	itu	

muncul	 karena	 efek	 dari	 dalam	 diri	 karena	 adanya	 kondisi	 fisik.	 Sebagian	 mimpi	

lainnya	 terjadi	 sebagai	 hasil	 dari	 terus	 berprosesnya	 pikiran-pikiran	 karena	 ketika	

terjaga	ada	yang	menyibukkan	pikiran-pikiran	tersebut.15		

Muhammad	 Utsman	 Najati	 dalam	 bukunya	 lain	 “Ilmu	 An	 NAfs	 Fii	 Hayaatinaa	 Al	

Yaumiyyah”	 menyitir	 pandangan	 Freud	 tentang	 mimpi	 “mimpi	 dihasilkan	 dari	

pertentangan	 psikologis	 antara	 keinginan-keinginan	 (hasrat)	 tak	 sadar	 	 dengan	

kondisi	 jiwa	 yang	 berusaha	 menghalangi	 hasrat	 tersebut	 untuk	 muncul	 dengan	

menekan	dan	mencegahnya.16	

Sebgian	 ahli	 psikologi	 berpendapat,	 mimpi	 merupakan	 realisasi	 dari	 keinginan-

keinginan	yang	tidak	dapat	dilaksanakan	ketika	dalam	keadaan	terjaga,	sebagian	yang	

lain	 menentang	 pendapat	 tersebut,	 mereka	 menafsirkan	 mimpi	 sebagia	 sebuah	

peringatan	atas	kejadian	–	kejahatan-	yang	pernah	dilakukan	sebelumnya.17	

Berbeda	 dengan	 psikologi	 analisisnya	 Freud	 dan	 yang	 se-mazhab	 dengannya	 yang	

telah	dikutip	diatas	oleh	para	psikolog	muslim	dimana	mazhabnya	 	hanya	berkutat	

pada	 area	 sensoris	 saja,	 Islam	menjadikan	mimpi	 sebagai	 hal	 yang	 bermakna	 dan	

menarik	 seseorang	 pada	 nilai	 keimanan	 dan	 memiliki	 implikasi	 nyata	 dalam	

kehidupan	 karena	 mimpi	 tidak	 terjadi	 dengan	 sendirinya,	 mimpi	 juga	 bukanlah	

semata-mata	aktivitas	 inderawi,	pengendapan	cita-cita,	kelanjutan	berpikir	apa	 lagi	

problem	 seksual	 dan	 nafsu	 seperti	 pada	 tafsir	mimpinya	 Freud.	 Islam	menjadikan	

mimpi	 sebagai	 salah	 satu	 stardar	mulainya	 taklif	 hukum	 yang	 diistilahkan	 dengan	

awal	baligh,	lebih	dari	itu	mimpi	bisa	jadi	petunjuk	atas	sebuah	kisah	yang	penuh	ibrah	

 
15 Muhammad aUtsman Najati, AL Qur’an WA Ilmu An Nafs, hlm. 202 
16 Usamaha Abdul Qoodir Ar Rayyis, Ar Ru’yah Wa Al AHlaam Fii Nushuus As Syar’I, hlm. 35 
17 idem 



bagi	rekosntruksi	iman.	Jelasnya,	mimpi	dalam	psikologi	Islam	adalah	sebuah	hal	yang	

diakui	 keberadaannya	 karena	 terdapat	 dalam	 kedua	 sumber	 ajaran	 Islam	 yang	

tentunya	memiliki	fungsi	dan	tujuan,	bahkan	mimpi	adalah	bagian	dari	kenabian	yang	

merupakan	 wahyu	 yang	 pertama	 seperti	 yang	 dikatakan	 oleh	 Ummul	

mukminin`Aisyah	 ra.	 Dari	 Aisyah	 beliau	 berkata:	 “Awal	 permulaan	 wahyu	 adalah	

penglihatan	yang	dalam	tidur	yang	benar,	 Ia	 tidak	melihat	dalam	mimpinya	kecuali	

sebagaimana	datang	fajar	kemudian	Ia	senang	menyepi	di	gua	Hira	beliau	melakukan	

tahannus	untuk	beberapa	malam	sebelum	kembali	kepada	isterinya	(Khadijah	ra.)”.18	

Dalam	psikologi	Islam	mimpi	bukan	hanya	dorongan	bawah	sadar	semata,	tapi	lebih	

dari	itu,	mimpi	merupakan	interpretasi	dari	pengalaman	yang	diperoleh	ruh	selama	

manusia	 berada	 dalam	 tidurnya.	 Saat	 tidur	 berlangsung	 ruh	 melepaskan	 diri	 dari	

tubuh	dan	melancong	 ke	 berbagai	 tempat	 dan	 kembali	 pada	 saat	 terbangun.	 Lebih	

lanjut,	 psikologi	 Islam	 mengatakan	 bahwa	 ruh	 yang	 sedang	 melancong	 tersebut	

berada	di	alam	arwah	di	mana	hukum	ruang	dan	waktu	dan	segala	dimensinya	tidak	

berlaku,	serta	terbebas	sementara	waktu	dari	kotoran-kotoran	tubuh	dan	hawa	nafsu,	

yang	turut	membantu	akal	untuk	menyelesaikan	problem	yang	menyulitkannya	dalam	

keadaan	terjaga.	19	

Menutup	pembahasan	terkait	konsep	mimpi	dalam	perspektif	Islam,	penulis	menukil	

ucapan	 Ibnu	 Rusyd	 :“Pembicaraan	 tentang	 jiwa	manusia	merupakan	 perkara	 yang	

sangat	 misterius,	 Allah	 Ta’alaa	 mengkhususkan	 pengetahuan	 tersebut	 kepadas	

ebagian	 ulama	 yang	mendalam	 ilmunya,	 oleh	 karena	Allah	 Ta’ala	 berfirman	 ketika	

mereka	bertanya	tentang	ruh	:	

  لاًيلِقَ َّلاإِ مِلْعِلْٱ نَمِّ متُيتِوأُ آمَوَ بىِّرَ رِمْأَ نْمِ حُوُّرلٱ لِقُ ۖ حِوُّرلٱ نِعَ كَنَولُـَٔسْيَوَ
 
Dan	mereka	bertanya	kepadamu	tentang	roh.	Katakanlah:	"Roh	itu	termasuk	urusan	

Tuhan-ku,	dan	tidaklah	kamu	diberi	pengetahuan	melainkan	sedikit".	(QS.	Al	Isra	:	85)	

	

 
18 Yuminah, hlm.91 
19 Yiminah, hlm. 100 



Dengan	demikian,	dari	 berbagai	pengertian	 tentang	mimpi	 yang	 telah	disampaikan	

diatas,	 maka	 kami	 dapati	 pandangan	 para	 ulama	 muslim	 yang	 lebih	 dekat	 pada	

kebenaran	berdasarkan	nash-nash	syar’i.20	

	
c. Pembagian Mimpi Dalam Perspektif Islam 

Pembahsan tentang mimpi telah menjadi sebuah perbinangan oleh kalangan para ulama semenjak 

dahulu, mereka membagi mimpi menjadi, yakni Ar Ru’yaa, dan Adghaastul Ahlaam, dan 

Adghaastul Ahlaam terbagi lagi menjadi 2 yakni mimpi yang berasal dari gangguan setan, dan 

mimpi karena fenomena psikologis.  sebagaimana Sabda Nabi  : 

 سٍخمَْ نْمِ ءٌزْجُ مِلِسْمُلْا َ'ؤْرُوَ اثًيدِحَ مْكُقُدَصْأَ َ'ؤْرُ مْكُقُدَصْأَوَ بُذِكْتَ مِلِسْمُلْا َ'ؤْرُ دْكَتَ لمَْ نُامََّزلا بَترََقْا اذَإِ

 ثُدِّيحَُ اَّممِ َ'ؤْرُوَ نِاطَيَّْشلا نْمِ نٌيزِتحَْ َ'ؤْرُوَ kَِّا نْمِ ىرَشْبُ ةِلحَِاَّصلا َ'ؤْرُـَف ةٌثَلاَثَ َ'ؤُّْرلاوَ ةَِّوـُبُّـنلا نْمِ اءًزْجُ ينَعِبَرْأَوَ

 سَاَّنلا اgَِ ثْدِّيحَُ لاَوَ لِّصَيُلْـَف مْقُـَيلْـَف هُرَكْيَ امَ مْكُدُحَأَ ىأَرَ نْإِفَ هُسَفْـَن ءُرْمَلْا

“Apabila	hari	 kiamat	 telah	dekat,	maka	 jarang	 sekali	mimpi	 seorang	muslim	yang	

tidak	benar.	Dan	orang	yang	paling	benar	mimpinya	di	 antara	kalian	adalah	yang	

paling	 benar	 ucapannya.	 Mimpi	 seorang	muslim	 adalah	 sebagian	 dari	 45	macam	

nubuwwah	(wahyu).	Mimpi	itu	ada	tiga	macam:	(1)	Mimpi	yang	baik	sebagai	kabar	

gembira	dari	Allah.	(2)	mimpi	yang	menakutkan	atau	menyedihkan,	datangnya	dari	

syetan.	(3)	dan	mimpi	yang	timbul	karena	ilusi	angan-angan,	atau	khayal	seseorang.	

Karena	 itu,	 jika	 kamu	 bermimpi	 yang	 tidak	 kamu	 senangi,	 bangunlah,	 kemudian	

shalatlah,	dan	jangan	menceritakannya	kepada	orang	lain.”21	 
 

1. Ar Ru’yaa 

Sebagian	manusia	secara	muthak	mengatakan	bahwa	mimpi	itu	tidak	ada	hakikatnya,	ia	

hanyalah	 khayalan	 yang	 dihasilkan	 dari	 pikiran	 bawah	 sadar	 tatkala	manusia	melihat	

sesuatu	 dalam	 keadaan	 terjaga,	 mimpi	 hanya	 refleksi	 atau	 respons	 alami	 terhadap	

peristiwa	hari	ini.	Demikian	juga	ada	yang	menduga	bahwa	mentafsirkan	mimpi	berarti	

 
20 Usamaha Abdul Qoodir Ar Rayyis, Ar Ru’yah Wa Al AHlaam Fii Nushuus As Syar’I, hlm. 36 

21 HR.	Muslim	no.	4200	
 
 



tenggelam	 kepada	 perkara	 yang	 ghaib	 dan	 menyia-nyiakan	 waktu	 serta	 dsibukkan	

dengan	perkara	yang	tidak	jelas.	

	

Dugaaan-dugaan	 tersebut	 tidaklah	 benar	 semuanya,	 harus	 dilihat	 lebih	 lanjut,	 mimpi	

apakah	yang	dimaksud,	apakah	mimpi	secara	umum,	maka	 jika	yang	dimaksud	mimpi	

secara	 umum	 ?,	 sungguh	 jelas	 ini	 keliru,	 ataukah	mimpi	 yang	 dimaksud	 adalah	 yang	

dikenal	dengan	istilah	Ar	Ruyaa	dalam	Al	Qur’an,	?	ini	juga	jelas	kekeliruannya	?,	ataukah	

yang	dimaksud	adalah	lainnya	?.	

Allah	Ta’alaa	berfirman	terkait	mimpi	benarnya	Yusuf	‘Alaihissalam’	

ـنسُ عَبْسَوَ فٌاجَعِ عٌبْسَ َّنهُلُكَُْ� نٍاسمَِ تٍرَٰقَـَب عَبْسَ ىٰرَأَ نىِّٓإِ كُلِمَلْٱ لَاقَوَ  اهَُّـيََٰٓ� ۖ تٍسَٰبَِ' رَخَأُوَ رٍضْخُ تٍلَٰـُبۢ
يىَٰءْرُ فىِ نىِوتُـْفأَ لأَُمَلْٱ

َ
  نَوبرُُعْـَت َ'ءُّْرللِ مْتُنكُ نإِ 

 
Raja	berkata	(kepada	orang-orang	terkemuka	dari	kaumnya):	"Sesungguhnya	aku	

bermimpi	melihat	tujuh	ekor	sapi	betina	yang	gemuk-gemuk	dimakan	oleh	tujuh	

ekor	sapi	betina	yang	kurus-kurus	dan	tujuh	bulir	(gandum)	yang	hijau	dan	tujuh	

bulir	lainnya	yang	kering".	Hai	orang-orang	yang	terkemuka:	"Terangkanlah	

kepadaku	tentang	ta'bir	mimpiku	itu	jika	kamu	dapat	mena'birkan	mimpi".(QS.	

Yusuf	:	43) 

 فيِ ةَنَوعُلْمَلْا ةَرَجََّشلاوَ سِاَّنللِ ةًنَْـتفِ َّلاإِ كَانَـْيرَأَيتَِّلا َ'ؤُّْرلا انَلْعَجَ امَوَ ۚ سِاَّنلTِ طَاحَأَ كََّبرَ َّنإِ كَلَ انَلْـُق ذْإِ
 ايرًبِكَ ً­ايَغْطُ َّلاإِ مْهُدُيزِيَ امَفَ مْهُـُفوِّنخَُوَ ۚ نِآرْقُلْا

Artinya:	“Dan	(ingatlah),	ketika	Kami	wahyukan	kepadamu:	“Sesungguhnya	(ilmu)	

Tuhanmu	meliputi	segala	manusia.”	Dan	Kami	tidak	menjadikan	mimpi	yang	telah	

Kami	 perlihatkan	 kepadamu,	melainkan	 sebagai	 ujian	 bagi	manusia	 dan	 (begitu	

pula)	 pohon	 kayu	 yang	 terkutuk	 dalam	 Al–Quran.	 Dan	 Kami	 menakut-nakuti	

mereka,	tetapi	yang	demikian	itu	hanyalah	menambah	besar	kedurhakaan	mereka.”	

(QS.	Al-Isra	:	60)	

 
Dalam	Al	Qur’an	dan	as	sunnah	terdapat	2	istilah	untuk	menyebutkan	kata	mimpi	

sebagaimana	 	 yang	 telah	 disebutkan,	 Ar	 Ru’yaa	 salah	 satu	 istilah	 yang	 biasa	

disebutkan	sesungguhnya	memiliki	bobot	ilmu,	ia	memiliki	hakikat	yangjelas,	dan	

ia	merupakan	ilmu	yang	dapat	dipelajari.	Al	Qur’an	dan	As	Sunnah	mengisyaratkan	

hal	tersebut. 



 ثِيدِاحَلأَْٱ لِيوَِْ° نمِ كَمُلِّعَـُيوَ كَُّبرَ كَيبِتَيجَْ كَلِذَٰكَوَ
 

	Dan	 demikianlah	 Tuhanmu,	 memilih	 kamu	 (untuk	 menjadi	 Nabi)	 dan	 diajarkan-Nya	

kepadamu	sebahagian	dari	ta'bir	mimpi-mimpi (QS.	Yusuf	:	6)	
	

	Al	 Qur’an	 menunjukkan	 bahwa	 ta’bir	 mimpi	 adalah	 ilmu,	 dan	 sungguh	 orang	 yang	

mempelajari	mimpi	 adalah	mereka	 yang	 telah	 dipilih	 Allah	 Ta’alaa,	maka	 ketika	mimpi	

adalah	sebuah	ilmu,	dan	dalam	ilmu	terdapat	hakikatnya,	maka	ini	menunjukkan	mimpi	

bukanlah	khayalan,	bahkan	 ini	benar	adanya,	sebagaimana	yang	telah	dialami	oleh	Nabi	

Yusuf	‘Alaihisslam.	22	

Mimpi	 yang	 baik	 (ru’ya	 shalihah	 hasanah),	 seperti	 yang	 dialami	 para	 nabi	

‘alaihimusslam,	 adalah	mimpi	yang	dating	dari	Allah	Ta’alaa	 sebagai	bagian	dari	

wahyu	untuk	mereka	‘alahimusslama.		

Dan	Sabda	Nabi	 	:	

 قَبْـَي لمَْ« :لُوْقُـَي – مََّلسَوَ هِيْلَعَ اللهُ ىَّلصَ – اللهِ لَوْسُرَ تُعْسمَِ :لَاقَ – هُنْعَ اللهُ يَضِرَ – ةَرَـْيرَهُ بيِأَ نْعَوَ

لما َّلاإِ ةَِّوـُبُّـنلا نَمِ
ُ
لما امَوَ :اوْلُاقَ »تِارَشِّبَ

ُ
 ُّيرِاخَبُلا هُاوَرَ .»ةُلحَِاَّصلا َ'ؤُّْرلا« :لَاقَ ؟تُارَشِّبَ

Dari	 Abu	 Hurairah	radhiyallahu	 ‘anhu,	 ia	 berkata,	 “Aku	 mendengar	

Rasulullah	shallallahu	 ‘alaihi	 wa	 sallam	bersabda,	 ‘Tidak	 tersisa	 dari	 kenabian	

kecuali	 kabar-kabar	 gembira.’	 Para	 sahabat	 bertanya,	 ‘Apa	 kabar	 gembira	

tersebut?’	Beliau	menjawab,	‘Mimpi	yang	baik.’”23		

Adapun mimpi yang dinamakan Adghaastul Ahlaam sebagai	 mimpi	 kosong	 dan	

terjadi	 akibat	 kondisi	 tubuh	merupakan	hal	 yang	 kerap	 juga	 terjadi	 dalam	diri	

manusia,	mimpi	 ini	 tidak	memilki	 konsekwensi	 ilmu	 seperti	 halnya	 Ar	 Ru’yaa,	

kendati	 demikian	 keduanya	 tidak	 ada	 pertentangan	 antara	 Ar	 Ru’yaa	 dan	

 
22 Usamha Muhammad Al “Audi, Ahkam Tafsir Ar Ru’yaa wa Al Ahlaam, Kairo : Maktabah As Sunnah, Cet ke-1, 
1990,Hlm.6 
23 HR. Bukhari. No. 6990 



Adghaastu	Ahlaam,	karena	keduanya	disebutkan	dalam	Al	Qur’an	dengan	bentuk	

yang	berbeda	

  2.   Adghaastu Al Ahlaam, dan adghaastul ahlaam terbagi menjadi dua macam : 

Adghasul Ahlaam  )ملاحلاا ثافضأ (  merupakan mimpi  kosong yang bercampur dan 

sulit di tafsirkan, Al Qur’an menyebutkan kata ini untuk seluruh bentuk Ahlaam 

(mimpi), dimana ini telah dikaji dan dibahas oleh para ahli kejiwaan.24. meski 

demikian masuk kedalam mimpi jenis ini adalah mimpi yang disebabkan karena 

gangguan setan, sebagaimana terdapat dalam hadits terdahulu tentang tiga macam 

mimpi. 
a) Berasal dari gangguan setan 

Mimpi	 buruk	 (ru’ya	 makruhah),	 mimpi	 ini	 datang	 dari	 setan.	 Mimpi	 ini	

menggelisahkan.	Salah	satu	terapi	dari	mimpi	seperti	ini	adalah	membaca	

ta’awudz,	 yaitu	 meminta	 perlindungan	 kepada	 Allah	 dari	 godaan	 setan.	

Mimpi	ini	baiknya	tidak	diceritakan	kepada	orang	lain	dan	yang	bermimpi	

harus	 bersabar	 dalam	 hal	 itu.	 Karena	 ingatlah	 bahwa	 setan	 itu	 musuh	

manusia	dan	berusaha	menyakiti,	juga	membuat	sedih	manusia.	Coba	kita	

renungkan	dengan	baik	ayat	berikut,	

 لَِّكوَـَتـَيلْـَف kَِّا ىلَعَوَهَِّۚللا نِذtِِْ َّلاإِ ائًْـيشَ مْهِرِّاضَبِ سَيْلَوَ اونُمَآ نَيذَِّلا نَزُحْيَلِ نِاطَيَّْشلا نَمِ ىٰوَجَّْنلا اََّنمإِ

	نَونُمِؤْمُلْا

“Sesungguhnya	pembicaraan	rahasia	itu	adalah	dari	syaitan,	supaya	orang-

orang	 yang	 beriman	 itu	 berduka	 cita,	 sedang	 pembicaraan	 itu	 tiadalah	

memberi	mudharat	sedikitpun	kepada	mereka,	kecuali	dengan	izin	Allah	dan	

kepada	Allah-lah	hendaknya	orang-orang	yang	beriman	bertawakkal.”	(QS.	

Al-Mujadalah:	10)	

b) Fenomena psikologis 

Mimpi	biasa	yang	tidak	ada	maksud	apa	pun.	Biasanya	itu	cuma	bisikan	jiwa	atau	

suatu	pikiran	yang	akhirnya	terbawa	dalam	mimpi.	

 
24 Muhammad Ustaman najati, AL QUr’an wa ‘Ilmu An Nafs, hlm.204 



Pandangan-pandangan ahli psikologi konvensional membahas tentang mimpi 

sebagaimana dijelaskan diatas masuk kedalam bagian dghaatsul Ahlaam sebagai bagian 

dari fenomena psikologis. 

Allah Ta’ala berfirman : 

  ينَمِلِعَٰبِ مِلَٰحْلأَْٱ لِيوِأْتَبِ نُنحَْ امَوَ ۖ مٍلَٰحْأَ ثُغَٰضْأَ ا۟وٓلُاقَ
 

Mereka	menjawab:	"(Itu)	adalah	mimpi-mimpi	yang	kosong	dan	kami	

sekali-kali	tidak	tahu	menta'birkan	mimpi	itu".	(QS.	Yusuf	:	44) 

	

		

	

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



DAFTAR PUSTAKA 
	

	
	
	

Buku	dan	Jurna	Ilmiah	

Al	Qur’an	dan	Terjemah	Departemen	Agama	RI.	

Ensiklopedi	Hadits	on	line,	https://www.dorar.net/hadith	

Al	Balkhi,	Abu	Zaid,	Mashaalihul	Abdaan	Wa	Al	Anfus,	Riyadh	:	Markaz	Al	Malik	Fasihal	

Lil	Buhuts	Waa	Ad	Diraasaat	Al	Islaamiyyah,	1424	H.	

Al	Maqdisi,	Ahmad	Bin	Abdurrahmaan	Bin	Qudaamah,	Mukhtashar	Minhajul	Qashidiin,	

Daar	Al	Bayaan	:	Beirut,	1978	M.	

Anas	Ahmad	Karzuun,	Manhaj	Islam	Fii	Tazkiyati	An	nafs,Makah	:	 	Universitas	Ummul	

Quro,	1415	H.	

Abdurrahman	As	Sa’di,	Al	Qowaa’id	Wa	Al	Ushuul	Al	Jaami’ah,	Maktabah	As	Sunnah.	

Abdurahman	 As	 Sa’di,	 Bahjah	 Qulubil	 Abrar,	 Riyadh	 :	 Wizaaratu	 As	 Syuu’unu	Wa	 Al	

Waqaafu	Wa	Ad	Da’wah	wa	Al	Irsyaad,	Cet	ke-4,	1423	H.	

At-Thobari,	Abu	Ja’far	Bin	Jarir,.	Jāmi’	al-Bayān	fı	̂Tafsır̂	Ay	al-Qur’ān,	Kairo	:		Hajr	cet	ke	-	

1.	2001.	

Ahmad	Mushtofa	Mutawalli,	 ‘Ijaazu	Al	Qur’an	wa	As	Sunnah	Nabawiyyah,	Kairo	 :	Daar	

Ibnu	Jauzi,	2005	

Abdul	Karim	Utsman,	Ad	Diroosah	An	Nafsiyyah	 ‘Inda	Al	Muslimiin,	Mesir	 :	Maktabah	

Wahbah.	

Adbul	Mujib,	Konsepsi	Dasar	Kepribadian	Islam,	Majalah	Tazkiyah,	Volume	3,	Desember,	

2003.	

Ali	Hasan	Al	Halabi,Mawaaridull	Amaan,	Daar	Ibnu	Jauzi	:	Dammam,	1428	H.	

Ahmad	Shodiq,	Prophetic	Character	Building,	Jakarta	:	Kencana,	edisi	pertama,	2018.		

Abdurrahman	Hassan,	Fathul	Majid	Syrh	Kitabi	At	Taihiid,	Muassasah	Qurtubah.	

Abu	Bara	Usahamh	Bin	Yasin	Al	Ma’ani,	Setan	Diantara	Dengki	dan	‘Ain,	Lumajang	:	RLC,	

2017.	

Aisha,	Utz,	Psychology	From	Islamic	Perspective,	International	Islamic	Publisher	House,	

Riyadh,	P.	28.	

Anwar	Abdul	Aziz	Al	Abaadasa,	Usus	As	Sihhah	An	Nafsiyyah	Min	Manzhuru	Al	Islaami,	

November	2011	

https://www.dorar.net/hadith


Al	Ghazali,	 Abdul	Hamid,	 Al-Ihyaa’	 “ulumuddiin,	 Beirut	 :	 Daar	 Ibnu	Hazam,	 Cet	Ke-	 1,	

2005.	

Amiruddin,	Psikoterapi	Dalam	Perspektif	Islam,	Ihyaa	Al	‘Arabiyyah,	Tahun	ke-	5,	NO.	10,	

Januari	–	juni	2015	

Desmita,	Psikologi	Perkembangan	Peserta	Didik,Bandung:	PT	Remaja	Rodakarya,	2009	

Dadang	 Hawari,	 Ilmu	 Kedokteran	 dan	 Kesehatan	 Jiwa	 Perspektif	 Al	 Qur’an	 dan	 As	

Sunnah,	Jakarta	:	Badan	Penerbit	FKUI,	Edisi	2,	2015.	

Dian	Wisnuwardhani	 dan	 Sri	 Fatmawati	 Mashoedi,	 Hubungan	 Interpersonal,	 Jakarta:	

Salemba	Humanika,	2012	

Frank	R.	Kardes,	Maria	L.	Cronley,	dan	Thomas	W.	Cline,	Consumer	Behavior,	 (Mason:	

South-Western	Cengage	Learning,	2011).	

Gudnanto,	 Peran	 Bimbingan	 Dan	 Konseling	 Islami	 Untuk	 Mencetak	 Generasi	 Emas	

Indonesia,	Jurnal	Keguruan	Ilmu	Pendidikan,	Vol	II,	No.	2,	2014	

Gusti	Abdurrahman.	Terapi	Sufistik	Untuk	Penyembuhan	Gangguan	Kejiwaan.	Antasari	

Press.	Yogyakarta.	2012.		

Hamdani	Bakran	Adz-Dzaky,	Konseling	dan	Psikoterapi	Islam	Yogyakarta:	Pajar	Pustaka	

Baru,	2006.	

Hamdi	Abdussalam	Zahron,	As	Sihhah	An	Nafsiyyah	Wa	‘Ilaaj		An	Nafsii,	Kairo:	‘Aalam	Al	

Kutub,	Cet	ke-4,	2005.	

Hamdi	Abdussalam	Zahron,	As	Sihhah	An	Nafsiyyah	Wa	‘Ilaaj		An	Nafsii,	2005	

Hijrah	Academy,	Modul	Certified	HIjrah	Mind	Practitioner.		

Ibnu	 Al	 Qoyyim	 AL	 Jauziyyah,	 Muhamad	 Bin	 Abu	 Bakar,	 Ighaatsatullahaafan	 Fii	

Mashooyidi	As	Syaithoon,	Daar’Alami	Al	Fawaaid,	Jilid	1.	

Ibnu	Qayyim	Al	Jauziyyah,	Muhamad	Bin	Abu	Bakar	,	Manajemen	Qalbu	:	Melumpuhkan	

Senjata	Syetan,	Daarul	Falah	:	Jakarta,	2005.	

Ibnu	Qayyim	Al	Jauziyyah,	Muhamad	Bin	Abu	Bakar,	At	Thib	An	Nabawi,	Riyadh	:	Daar	As	

Salaam	

Ibnu	Qayyim	Al	Jauziyyah,	Muhamad	Bin	Abu	Bakar	Syifaau	Al’Aliil	Fii	MAsaaili	Al	Qadhaa	

Wa	AL	Qadar	Wa	Al	Hikmah	Wa	At	Ta’liil,	Kairo	:	Daar	At	Turats.	

Ibnu	Qudaamah,	Mukhtashor	Minhaj	Al	Qooshidiin,	Daar	Al	Bayaan	:	Beirut,	1978.	

Ibnu	 Katsir,	 Abu	 Al	 Fida	 Isma’il	 Bin	 Umar,	 Tafsir	 Al	 Qur’an	 Al	 ‘Azhim,	 Riyadh	 :	 Daar	

Thayyibah,	Juz.3,	1999	



	


