Revitalisasi Khazanah Islam Klasik Menurut Hassan Hanafi

Imron Rosyadi, S.Ag., M.Si.

Sekolah Tinggi llmu Tarbiyah INSIDA, Jakarta

JI. Malaka Hijau no: 45 Pondok Kopi, Duren Sawit, Jakarta Timur 13460

Email: rosyadi.imron14@gmail.com

Abstract: Hassan Hanafi, an Islamic thinker, moslem intellectual, and professor at Cairo
University is the contemporary Egyptian Islamic scholar who calls for the need to revitalize the
treasure of classical Islam as a form of concrete steps for Islamic word’s struggle from the
cluntches of imperialism to revive the legacy of Islamic knowledge. As it is known that Hassan
Hanafi has three main pillars to raise the spirit and pride of Islamic tradition to fight Western
domination in the Islamic world. The three main pillars are: First, the revitalization of the
classical Islamic treasure. Second, against Western civilization. Third, analysis of the reality of
moslems. This short article aims to study and discuss Hassan Hanafi, an Islamic thinker, moslem
intellectual, and professor at Cairo University and his idea about the revitalization of the

classical Islamic treasure.

Keyword: Hassan Hanafi, the revitalization of the classical Islamic treasure

Abstrak: Hassan Hanafi, pemikir Islam, intelektual, dan guru besar di Universitas Kairo, adalah
seorang cendikiawan Mesir kontemporer yang menyerukan perlunya revitalisasi khazanah
Islam klasik sebagai sebuah bentuk langkah konkrit perjuangan dunia Islam yang masih berada
dalam cengkraman kuku-kuku imperialisme Barat untuk menghidupkan kembali warisan ilmu-
ilmu keislaman. Sebagaimana diketahui bahwasanya Hassan Hanafi memiliki tiga pilar utama
untuk membangkitkan semangat dan kebanggaan tradisi Islam guna melawan dominasi Barat
di kawasan dunia Islam. Ketiga pilar utama tersebut adalah: Pertama, revitalisasi khazanah
Islam klasik. Kedua, menentang peradaban Barat. Ketiga, analisis atas realitas umat Islam.

Tulisan yang singkat ini bertujuan untuk membahas dan mengkaji tentang Prof. Dr. Hassan



Hanafi, seorang pemikir Islam, intelektual, dan guru besar di Universitas Kairo, Mesir dan
gagasannya tentang revitalisasi khazanah Islam klasik.

Kata Kunci: Hassan Hanafi, revitalisasi khazanah Islam klasik

I. Pendahuluan

Ada pendapat yang menyatakan bahwa kebangkitan dunia Islam merupakan
kebangkitan rasionalisme yang bertujuan untuk menghidupkan kembali khazanah Islam klasik,
melakukan perlawanan terhadap hegemoni Barat, dan membangkitkan serta menyadarkan jati
diri akan realitas dunia Islam kontemporer. Sesungguhnya gagasan besar yang ada pada
pemikiran para sarjana dan intelektual muslim di Timur yang harus dibangkitkan dan
diberdayakan adalah meyakini bahwa Barat bukan lagi menjadi sebuah budaya besar yang
superior dan bukan lagi menjadi representasi peradaban dunia. Oleh karena itu, sudah
seyogianya dunia Islam bangkit dan meresponsnya dengan melakukan revitalisasi khazanah
Islam klasik sebagai sebuah bentuk perlawanan dalam menghadapi laju hegemoni Barat
(Hambali: 2001: 219) .

Di antara sarjana dan intelektual muslim kontemporer yang menyerukan perlunya
revitalisasi khazanah Islam klasik sebagai sebuah bentuk Ilangkah konkrit perjuangan dunia
Islam yang masih berada dalam cengkraman kuku-kuku penjajah Barat adalah Hassan Hanafi,
seorang guru besar filsafat dan pemikir Islam yang berasal dari Mesir. Menurut Hanafi,
revitalisasi khazanah Islam klasik sangat urgen dilakukan sebagai sarana untuk melihat dan
memandang Barat secara totalitas dan dengan sebenar-benarnya. Bahkan, secara lebih jauh
Abdurrahman Wahid (Wahid: 1994: xvii-xviii) menilai bahwasanya pemikiran Hassan Hanafi
sudah memasuki tataran paradigma ideologi baru, yaitu pembebasan rakyat jelata dari
kekuasan kaum feodal. Oleh karena itu, menurutnya, keadilan sosial bagi rakyat jelata dan
kaum muslimin di mana pun mereka berada harus direalisasikan, sehingga kebebasan menjadi
syarat terwujudnya keadilan sosial.

Il. Biografi Hassan Hanafi dan Beberapa Karya Intelektualnya
Ada ungkapan yang mengatakan bahwa apabila ingin mengetahui pemikiran dan

gagasan intelektual seorang tokoh, maka kita disarankan untuk mengetahui latar belakang



kehidupan, lingkungan tempat ia dibesarkan, dan juga biografi intelektualnya. Hal tersebut
perlu diperhatikan karena ternyata, pada galibnya, kondisi dan lingkungan tempat
dibesarkannya tokoh tersebut itulah yang akan menjadi latar belakang lahirnya gagasan dan
pemikiran yang cemerlang. Oleh karena itu, sebelum membahas pandangan Hassan Hanafi
tentang revitalisasi khazanah Islam klasik, maka alangkah baiknya terlebih dahulu kita mengkaji
riwayat hidup singkat Hassan Hanafi, perkembangan intelektualnya, dan juga karya-karya
ilmiah yang telah telah ditulisnya.

Secara umum telah diketahui bahwa Hassan Hanafi adalah seorang intelektual, pemikir
Islam, dan guru besar filsafat terkemuka yang terlahir di bumi Kinanah, Mesir. Dia dilahirkan di
kota Kairo, tepatnya di sekitar tembok Benteng Shalahuddin, sebuah wilayah yang memang
tidak jauh dari kampus al-Azhar, pada 13 Februari 1935. Sebagaimana diketahui bahwasanya
Kairo merupakan sebuah kota tempat bertemunya para pelajar dan mahasiswa Islam dari
pelbagai penjuru dunia untuk menimba ilmu agama, terutama di Universitas al-Azhar (Ghufron:
2018: 146). Maka, sesungguhnya ini merupakan satu keberuntungan tersendiri bagi Hanafi
bahwasanya ia dilahirkan di sebuah kota yang menjadi tujuan para mahasiswa Islam dari
penjuru dunia untuk menuntut ilmu agama di sebuah kampus terkenal dan tertua di dunia
Islam, Universitas al-Azhar, sehingga semangat belajar dan gairah menuntut ilmu pada dirinya
senantiasa terus bergelora. Sesungguhnya secara historis dan kultural, kota Kairo merupakan
tempat persemaian beberapa peradaban besar kuno dan modern yang dimulai dari peradaban
Fir'aun, Romawi, Byzantium, Arab, Turki, dan Eropa modern. Ini menunjukkan bahwasanya kota
Kairo memang benar-benar memiliki arti yang penting bagi perkembangan awal tradisi
keilmuan Hassan Hanafi. Selain itu, disebutkan pula bahwasanya Hassan Hanafi sangat tertarik
untuk mengkaji keadilan sosial dan Islam menurut perspektif Sayyid Qutb, salah seorang tokoh
gerakan Ikhwanul Muslimin (Jamarudin: 2015: 2).

Pada tahun 1956, Hanafi memperoleh gelar sarjana muda bidang filsafat dari Fakultas
Sastra, Jurusan Filsafat, Universitas Kairo. Kemudian pada tahun 1966, Hanafi berhasil
menggondol gelar doktor dari La Sorbonne, sebuah universitas terkenal di kota Paris, Prancis,
dengan menuntaskan disertasi monumentalnya, Essai sur la Methode d’Exegese . Selain itu,

selama rentang studi di negeri mode tersebut, Hanafi menyempatkan diri mengajar bahasa



Arab di Ecole des Langues Orientales (Akademi Bahasa-Bahasa Timur), Paris. Setelah
menamatkan studinya, Hanafi kembali ke Mesir untuk menjabat sebagai staf pengajar di
almamaternya, Universitas Kairo, untuk mata kuliah Pemikiran Kristen Abad Pertengahan dan
Filsafat Islam (Lukman: 2019: 3). Sementara itu, reputasi internasionalnya sebagai pemikir
muslim terkemuka telah mengantarkan Hanafi pada beberapa jabatan guru besar luar biasa di
banyak perguruan tinggi negara-negara asing. Secara berturut-turut Hanafi tercatat pernah
mengajar di Belgia pada tahun 1970, Amerika Serikat dari tahun 1971-1975, Kuwait pada tahun
1979, Maroko dari tahun 1982-1984, Jepang dari tahun 1984-1985, dan Uni Emirat Arab pada
tahun 1985. Kemudian dari tahun 1985 sampai tahun 1987, Hanafi juga dipercaya menjadi
penasehat pengajaran (academic consultant) pada Universitas Perserikatan Bangsa-Bangsa di
Tokyo (Boullata 1995: 98).

Dalam kapasitasnya sebagai guru besar dan konsultan tamu itulah, Hanafi
menyempatkan diri untuk mengamati secara langsung berbagai kontrakdiksi dan penderitaan
yang terjadi di banyak belahan dunia. Persentuhannya dengan agama revolusioner di Amerika
Serikat dan teologi pembebasan di Amerika Latin menghantarkan Hanafi pada suatu
kesimpulan bahwa teologi Islam sudah saatnya dan seyogianya menjadi semacam refleksi
kemanusiaan tentang kondisi-kondisi sosial, ekonomi, politik, dan budaya (Hanafi 1989 VI: 256).
Lebih lanjut, rekonstruksi teologi berfungsi untuk mentransformasikan kehidupan manusia,
pandangan dunia, dan cara hidupnya hingga tercipta perubahan struktur sosio-politik dan
terjadi restrukturisasi tauhid (Hanafi 1988: 38-39).

Sebagaimana diketahui dalam autobiografinya, banyak peristiwa dan pengalaman
pribadi yang telah membangkitkan kesadaran Hanafi tentang pentingnya suatu teologi tanah,
sebuah teologi yang diimajinasikannya sebagai nasionalisme dan kekuatan pembebas dari
kolonialisme---bahkan hal itu telah diaplikasikannya ketika dia masih duduk di bangku sekolah
menengah Khalil Aga. Kesadaran seperti itulah yang dulu pernah mendorong Hanafi menjadi
relawan perang Palestina pada tahun 1948. Sayangnya keinginan tersebut tidak pernah
terealisasi, mengingat saat itu dunia Islam telah menganut sistem negara-bangsa (nation-state),
di mana tidak dikenal lagi adanya kesatuan imperium Islam. Akibatnya, Hanafi menemui

kesulitan dalam memperoleh izin meninggalkan negerinya (Hanafi 1989 VI: 211-212).



Karena menemui kegagalan untuk berjihad dan berjuang di tanah Palestina, maka
Hanafi menyalurkan semangat revolusionernya dalam gerakan-gerakan politik-keagamaan di
negerinya sendiri. Pada tahun 1951, Hanafi mendapat kesempatan untuk ikut berjuang
membela tanah airnya dalam perang pembebasan Terusan Suez, ikut belajar memanggul
senjata pada Fakultas Tehnik di kawasan Abbasiah, dan menshalatkan para jenazah yang gugur
sebagai syahid di medan pertempuran di Masjid al-Kukhya (Hambali 2001: 222). Dari biografi
yang ditulisnya sendiri diketahui bahwa sebenarnya Hanafi telah lama berkenalan dengan
pemikiran dan aktivitas Ikhwan al-Muslimin sejak dia belajar dan menjadi siswa di sekolah
menengah Khalil Aga. Bahkan pada tahun 1952, Hanafi tercatat sebagai salah seorang anggota
resmi gerakan ini. Ketika menempuh kuliah di Universitas Kairo, Hanafi masih terus terlibat
secara aktif dalam pelbagai aktivitas gerakan Ikhwan hingga organisasi tersebut dinyatakan
terlarang oleh pemerintah Mesir (Boullata 1995: 98).

Ketika usianya, pada tahun 1956, menginjak dua puluh satu tahun, Hanafi mempunyai
kesempatan untuk melanjutkan pendidikannya ke jenjang yang lebih tinggi lagi ke negeri
Prancis. Akhirnya dia berangkat meninggalkan kota kelahirannya, Kairo, menuju kota mode,
Paris, untuk bermukim dan menimba ilmu di Universitas Sorbonne. Di universitas terkemuka
inilah, Hanafi dilatih untuk berpikir secara metodologis melalui kuliah-kuliah maupun bacaan-
bacaan atau karya-karya kaum orientalis. Dia, umpamanya, sempat belajar tentang metodologi
berpikir, pembaharuan, dan sejarah filsafat pada seorang reformis Katolik, Jean Gitton.
Kemudian Hanafi belajar fenomenologi dari Paul Ricouer, analisis kesadaran diri dari beberapa
karya Husserl, dan bimbingan penulisan tentang pembaharuan Ushul Fikih dari Profesor
Massignon (Kusnadiningrat 1999: 50).

Persentuhannya dengan pelbagai pemikiran dan pendirian metodologis tersebut
mendorong Hanafi untuk mempersiapkan sebuah proyek pembaharuan menyeluruh terhadap
pemikiran Islam yang kemudian dia tuangkan ke dalam proposal doktornya dengan judul al-
Manhaj al-Islami al-‘Amm. Rencana tersebut merupakan bagian usaha Hanafi untuk
meletakkan Islam sebagai teori komprehensif atau semacam proyek peradaban bagi

transformasi kehidupan individual dan masyarakat Islam.



Sayangnya, tanggapan dari publik akademisi, para orientalis dan filosof Prancis,
demikian memprihatinkan, kecuali apresiasi yang diberikan oleh dua sarjana orientalisme
kaliber dunia, Henry Corbin dan Louis Massignon. Kedua guru besar ini kemudian menyarankan
Hanafi untuk tetap melanjutkan rencana penelitiannya dengan melakukan beberapa modifikasi
yang difokuskan pada suatu bidang yang lebih spesifik. Atas saran tersebut, Hanafi
memutuskan untuk memulai pembaruan pemikiran Islam---yang kelak disebut sebagai at-turats
wa at-tajdid  (tradisi dan pembaharuan)---dengan meneliti metodologi pemikiran Islam
menurut para ulama Ushul Fikih dalam disertasinya yang berjudul Les Methodes d’Exegese,
essai sur La science des Fondaments de La Comprehension, ilm Ushul al-Figh (Beberapa Metode
Penafsiran: Sebuah Upaya dalam llmu Ushul Figih) (Hanafi 1989 VI: 228-231).

Kemudian, sekembalinya dari Prancis, Hanafi mulai mempersiapkan secara sungguh-
sungguh proyek peradabannya yang kemudian dikenal sebagai proyek at-turats wa at-tajdid
(tradisi dan pembaharuan). Usaha ini terus-menerus dia lakukan sambil mengajar di
almamaternya. Namun demikian, persiapan proyek pembaharuan tersebut makin lama makin
terbengkalai ketika Hanafi semakin intensif terlibat dalam kegiatan akademis yang lebih banyak
menyita perhatian.

Sebagai dosen Filsafat Kristen, Hanafi harus mengajar selama dua tahun pertama (1966-
1967) tanpa referensi yang jelas. Untuk mengatasi kesulitan pengajaran mata kuliah ini, maka
Hanafi memutuskan untuk menulis sebuah buku diktat yang berjudul Namadjiz min al-Falsafah
al-Masihiyyah fi al-‘Ashr al-Wasith: al-Mu’allam li Aghustin, al-lman Bahits an al-aql li Ansalim,
al-Wujud wa al-Mahiyah li Tuma al-Akwini (Beberapa Contoh Filsafat Kristen Abad
Pertengahan: Ajaran Santo Augustinus, Keimanan Butuh Penalaran menurut Santo Anselmus,
dan Bentuk dan Esensi menurut Thomas Aquinas) (Hanafi 1989 VI: 250).

Pada tahun 1980, barulah Hanafi kembali menuliskan pengantar teoritis untuk proyek
peradabannya. Menurut Hanafi, at-turats wa at-tajdid dimaksudkan sebagai sebuah rancangan
reformasi agama yang tidak saja berfungsi sebagai kerangka kerja dalam menghadapi tantangan
intelektual Barat, tetapi juga dalam rangka rekonstruksi pemikiran keagamaan Islam pada

umumnya (Hanafi 1989 VII: 14).



Menurut Hanafi (1992: 13) tradisi itu direpresentasikan oleh segala bentuk pemikiran
yang sampai ke tangan umat Islam yang berasal dari masa lalu ke dalam peradaban
kontemporer. Sementara pembaharuan adalah reinterpretasi tradisi tersebut agar sesuai
dengan tuntutan dan kebutuhan jaman. Reinterpretasi semacam itu sangat signifikan
mengingat tradisi akan kehilangan nilai aktualnya jika tidak dapat memberi perspektif dalam
menafsirkan realitas dan perubahan sosial. Selain itu, Hanafi juga menjelaskan bahwa,
“Persoalannya bukan pada pembaharuan tradisi (tajdid al-turats) atau pada tradisi dan
pembaharuan (al-turats wa al-tajdid), karena yang pertama kali muncul adalah tradisi dan
bukan pembaharuan dengan maksud untuk memelihara kontinuitas tradisi dalam kebudayaan
bangsa, otentifikasi kekinian, mendoroing kemajuan, dan ikut serta dalam perubahan sosial.
Tradisi adalah pijakan awal dari masalah kebudayaan, sedangkan pembaharuan atau
modernisasi adalah reinterpretasi tradisi tersebut agar sesuai dengan kebutuhan jaman. Masa
lalu mendahului kekinian, otentisitas mendahului kemodernan, dan instrumen membawa
kepada tujuan. Tradisi adalah instrumen dan pembaharuan adalah tujuan yaitu keikutseraan
dalam transformasi kehidupan dengan memberi solusi pada problem-problemnya dan
membuka keran-keran yang menyumbat kemajuan” (Hanafi 1992: 13).

Hassan Hanafi telah merumuskan eksperimentasi at-turats wa at-tajdid (tradisi dan
pembaharuan) berdasarkan tiga agenda yang saling berhubungan secara dialektis. Agenda
pertama, melakukan rekonstruksi tradisi Islam dengan interpretasi kritis dan kritik sejarah
yang tercermin dalam agenda sikap umat Islam terhadap tradisi klasik (maugifuna min al-turats
al-qodim). Agenda kedua, menetapkan kembali batas-batas kultural Barat melalui pendekatan
kritis yang mencerminkan sikap umat Islam terhadap peradaban Barat. Agenda ketiga atau
terakhir, upaya membangun sebuah teori interpretasi baru yang mencakup dimensi
kebudayaan dari agama dalam skala global yang memposisikan Islam sebagai fondasi ideologis
bagi kemanusiaan modern. Agenda ini mencerminkan sikap umat Islam terhadap realitas
(maugifuna min al-wagi’) (al-Hamdi 2019: 7).

Tak dapat dipungkiri bahwa ketika Hanafi meluncurkan sebuah jurnal berkala pada
tahun 1981, di mana pada edisi pertamanya bertajuk Al-Yasar Al-Islami: Kitabaat fi an-

Nahdhah al-Islamiyah (Kiri Islam: Beberapa Artikel Tentang Kebangkitan Islam), maka pada



hakikatnya secara khusus ini merupakan momen terpenting dalam kehidupan Hanafi dan
secara umum dalam wacana intelektual Islam-Arab. Sesungguhnya jurnal ini tidak saja
membahas tentang isu penting sehubungan dengan kebangkitan Islam dengan agenda yang
sama dalam proyek tradisi dan pembaharuan (at-turats wa at-tajdid). Tetapi yang lebih penting
lagi adalah bahwa jurnal tersebut merupakan manifesto gerakan pemikiran yang selama ini
diidam-idamkan oleh Hanafi dalam rangka pembaharuan yang menyeluruh terhadap umat
Islam.

Selain itu, jurnal Al-Yasar Al-Islami dan proyek at-turats wa at-tajdid menandai tahap
krusial dalam pemikiran Hanafi. Menurut Hanafi (1989 VI: 13) kedua karya tersebut, jurnal A/-
Yasar Al-Islami dan proyek at-turats wa at-tajdid, tidak saja terbit setelah kemenangan revolusi
Iran pada tahun 1979 yang tentu saja dapat memberi pembenaran bagi kebangkitan dunia
Islam, tetapi lebih dari itu juga menunjukkan terjadinya transformasi dalam pemikiran Hanafi
dari apa yang disebut sebagai dominannya kesadaran individual (al-wa’yu al-fardi) pada dekade
1960-1970 kepada dominannya kesadaran sosial (al-wa’yu al-ijtima’i) pada dekade 1980-an
(Hanafi 1992: 84).

Hassan Hanafi, dengan Kiri Islamnya, berupaya menjadikan kajian-kajian ilmiah atas
disiplin-disiplin keislaman yang terpisah-pisah kepada penciptaan paradigma ideologis yang
baru, termasuk dengan mengajukan Islam sebagai alternatif pembebasan kaum muslimin dari
kekuasaan feodal. Selain itu, Hanafi juga mempersiapkan rancangan tradisi dan pembaharuan
(at-turats wa at-tajdid) sebagai suatu penjelasan yang panjang lebar tentang kebangkitan
pemikiran Islam secara menyeluruh. Terlebih lagi rancangan tradisi dan pembaharuan tersebut
belakangan ini semakin menemukan arti pentingnya manakala gerakan Kiri Islam yang
cenderung frontal dalam menghadapi Barat itu ternyata menemukan kegagalannya. Menurut
Abdurrahman Wahid (1994: xviii) rancangan tradisi dan pembaharuan yang lebih lebih
apresiatif terhadap paradigma universalistik dalam memahami tradisi klasik, peradaban Barat,
dan kemodernan itu bukan hanya berhasil menghantarkan Hanafi kepada cara berpikir yang
lebih anggun, akan tetapi juga lebih memberikan harapan kepada dunia Islam untuk dapat
menjadi mitra bagi peradaban-peradaban lain dalam menciptakan tatanan dunia baru dan

universal.



Sebagaiman telah diketahui bahwasanya Hassan Hanafi adalah seorang pemikir Islam
yang produktif dalam menulis. Banyak karya tulisnya yang telah dibukukan dalam bentuk karya
kompilasi ataupun karya mandiri. Disebutkan oleh Saenong (2002: 78) bahwasanya ada sekitar
dua puluh buah karya tulis Hanafi yang telah dibukukan. Sebenarnya karya-karya Hanafi
tersebut dapat diklasifikasikan ke dalam, pertama, karya kesarjanaan di Universitas Sorbonne;
dan kedua, buku, kompilasi tulisan dan artikel, dan ketiga, karya terjemahan, suntingan, dan
saduran.

Dalam klasifikasi pertama, yaitu karya kesarjanaan Hanafi, ada tiga buah disertasi: Les
Methodes d’Exegese essai sur La science des fondements de la Comprehension, ilm Ushul al-Figh
(1965); L’Exegese de la Phenomenologie L’etat actuel de la methode phenomenologique et son
application au phenomene religieux (1965), dan La Phenomenologie de L’Exegese: essai d’une
hermeneutique a parti du Nouvea Testament (1966).

Sementara klasifikasi kedua dari karya-karya Hanafi adalah beberapa buah buku di
antaranya Religious Dialog and Revolution (Agama, Dialog, dan Revolusi) terbit tahun 1977, At-
Turats wa at-Tajdid (Tradisi dan Pembaharuan) terbit pada tahun 1980 yang memuat dasar-
dasar rancangan pembaharuan Hanafi, Dirasat Islamiah (Beberapa Kajian Keislaman) terbit
pada tahun 1981 yang membahas tentang beberapa disiplin keilmuan tradisional Islam seperti
teologi Islam (ushul ad-dien), ushul al-figh, filsafat, tasawuf, dan sirnanya wacana manusia dan
sejarah dalam tradisi klasik, Al-Yasar Al-Islami: Kitaabaat fi an-Nahdhah al-Islamiah (Kiri Islam:
Beberapa Esei Tentang Kebangkitan Islam) sebuah jurnal yang direncanakan terbit secara
berkala---dan edisi perdananya terbit tahun 1981---yang memuat manifesto “Kiri Islam”,
Qodaya Mu’ashirah: fi Fikrina al-Mu’ashir dan fi Fikril Gharbi (Beberapa Masalah Kontemporer:
Pemikiran Islam Kontemporer dan Pemikiran Barat) dua jilid, Dirasat Falsafiyyah (1988), Min al-
Agidah ila ats-Tsaurah (Dari Teologi Menuju Revolusi) terbit tahun 1988, lima jilid tebal yang
merupakan karya terbesar Hassan Hanafi yang membahas tentang rekonstruksi teologi Islam
dalam rangka pembebasan menyeluruh, ad-Din wa ats-Tsaurah fi Misr 1952-1981 (Agama dan
Revolusi di Mesir 1952-1981) yang terdiri dari delapan jilid yang memuat tulisan Hanafi di
pelbagai media terbit pada tahun 1989, Hiwar al-Masriq wa al-Maghrib (Dialog Timur dan
Barat) terbit tahun 1990 buku yang ditulis bersama koleganya, M. Abid al-Jabiri, dalam rangka



debat bersama sejumlah pemikir muslim lainnya, Islam in The Modern World (Islam di Dunia
Modern) dua jilid buku tebal berbahasa Inggris yang membahas tentang tafsir kontekstual
Hanafi terhadap beberapa ayat Al-Qur’an terbit tahun 1995, Humum al-Fikr wa al-Wathan
(Duka Cita Pemikiran dan Tanah Air) terbit tahun 1997 dua jilid buku yang mengkaji tentang
agama, pemikiran, dan transformasi kenyataan, Jamaluddin al-Afghani (Biografi dan Perjuangan
Jamaluddin) terbit tahun 1997 seorang pemikir dan tokoh kebangkitan dunia Islam, Hiwar al-
Ajyal (Dialog Antar Generasi) terbit 1998) kumpulan komentar dan tanggapan Hanafi terhadap
pemikiran sejumlah intelektual Islam terkemuka di masanya, ad-Din wa ats-Tsaqgafah wa as-
Siyasah fi al-Wathan al-Arabi (Agama, Kebudayaan, dan Politik di Dunia Arab) kumpulan artikel
Hanafi di koran harian “al-Bayan” Dubai yang membahas tentang kebangkitan negara Mesir,
persatuan dunia Arab, kebudayaan, dan politik di Timur Tengah, buku Min an-Nagql ila al-lbda’
(Dari Transferensi Menuju Kreasi) terdiri dari tiga jilid yang membahas tentang munculnya
penerjemahan teks-teks asing (Yunani dan Latin) ke dalam bahasa Arab dan perkembangan
penyusunan ilmu filsafat di dunia Islam, terbit pada tahun 2000, buku Fisytah Failasuf al-
Mugawamah (Fichte: Seorang Filosof Perlawanan) 2002, buku Minal Fana ilal Baqa:
Muhawalah li i‘adati Binaai llmi Tasawuf (Dari Kehampaan Menuju Kepada Keberadaan: Suatu
Upaya Untuk Membangun Kembali llmu Tasawuf) yang terdiri dari 2 jilid besar dan terbit pada
tahun 2009, buku Minal Naql ilal Aql: al-Juz al-Awwal Ulumul Qur’an (Dari Teks Kepada
Konteks: Volume 1 limu-llmu al-Qur’an) 2012, buku Minal Nagql ilal Aqgl: al-Juz ats-Tsani Ulumul
Hadits (Dari Teks Kepada Konteks: Volume 2 IImu-limu Hadits) 2012, dan buku Zikrayaat 1935-
2018 (Kenang-Kenangan 1935-2018) sebuah buku otobiografi tentang perjalanan hidup Prof.
Hassan Hanafi yang ditulis olehnya sendiri.

Kemudian klasifikasi ketiga adalah beberapa karya awal Hanafi yang berkaitan dengan
saduran, suntingan, dan terjemahan mengingat akan kebutuhan diktat kuliah bagi para
mahasiswa dan ingin memperkenalkan beberapa materi filsafat Islam dan Barat yang
terkemuka. Di antara karya Hanafi yang membahas tentang filsafat Islam adalah buku yang
berjudul Abu Husein al-Basri: al-Mu’tamad fi Ushul al-Figh (Abu Husein al-Basri: Yang Otentik
dalam ilmu Ushul Fikih) terdiri dari dua jilid yang membahas tentang filsafat hukum Islam terbit

pada tahun 1964-1965, al-Hukumah al-Islamiyah li al-lmam Khomeini (Pemerintahan Islam



menurut Imam Khomeini) terbit tahun 1979 dan Jihad an-Nafsi aw al-Jihad al-Akbar li al-Imam
Khomeini (Jihad Melawan Hawa Nafsu atau Jihad Yang Terbesar Menurut Imam Khomeini)
terbit tahun 1980. Tak pelak lagi dua buku terakhir adalah berkaitan dengan perjuangan dan
pemikiran mendiang Imam Khomeini, tokoh spiritual Republik Islam Iran.

Kemudian mengenai filsafat Barat, Hanafi telah menyusun dan menganotasi beberapa
buah buku di antaranya Namadzij min al-Falsafah al-Masihiyyah fi al-Ashr al-Wasith: al-
Mu’allam li Agustin, al-Iman Bahits ‘an al-Aql li Ansalim, al-Wujud wa al-Mahiyyah |li Tuma al-
Akwini (Beberapa Contoh Filsafat Kristen Pada Abad Pertengahan: Ajaran oleh Santo
Augustinus, Keimanan Butuh Penalaran oleh Santo Anselmus, Bentuk dan Esensi oleh Thomas
Aquinas) terbit pada tahun 1968, Isbinoza: Risalah fi Lahut wa Siyasah (Baruch Spinoza: Suatu
Risalah Tentang Teologi dan Politik) terbit pada tahun 1973, Lessing: Tarbiyah al-Jinsi al-Basyari
wa A’mal Ukhra (Lessing: Pembinaan- Manusia dan Beberapa Karya Lainnya) terbit tahun 1977,
Jean Baul Sartre: Ta’ali al-Ana Maujud (Jean Paul Sartre: Transendensi Eksistensialisme) terbit
tahun 1978.

Filosof dan pemikir Islam yang produktif asal Mesir ini akhirnya meninggal dunia pada 21
Oktober 2021 di kota kelahirannya, Kairo, dalam usia kurang lebih 86 tahun dengan mewariskan

banyak karya ilmiah yang bermanfaat bagi generasi muslim berikutnya.

lll. Revitalisasi Khazanah Islam Klasik Menurut Hassan Hanafi
Sebagaimana telah disinggung sebelumnya bahwa yang dimaksud dengan khazanah

Islam klasik menurut Hassan Hanafi tidak lain adalah ilmu-ilmu keislaman yang berkembang
sepanjang sejarah peradaban Islam. Oleh karena itu, ketika membahas tentang khazanah Islam
klasik, maka tanpa ragu-ragu Hanafi akan menunjuk beberapa ilmu keislaman sebagai topik
kajiannya. Setelah itu, ia pun akan melontarkan kritikan terhadap sejumlah kelemahannya dan
menyampaikan beberapa alternatif sebagai jalan keluarnya. Dengan demikian, masih menurut
Hanafi, yang dimaksud dengan merevitalisasi khazanah Islam klasik adalah menafsirkan
kembali warisan intelektual Islam klasik, menjelaskan tentang latar belakang kemunculan dan
perkembangannya, dan berupaya untuk membangun kembali struktur baru dari ilmu-ilmu

keislaman tersebut secara keseluruhannya (Hanafi 1992: 149-180).



Sementara itu, menurut Moh. Nurhakim (2003: 40-41), Hassan Hanafi membagi
khazanah Islam klasik atau ilmu-ilmu keislaman kepada empat kelompok. Kelompok pertama
adalah ilmu-ilmu nagliyat. Yang termasuk dalam ilmu-ilmu nagliyat di antaranya adalah figih
Islam, ilmu-ilmu hadits, ilmu-ilmu Al-Qur’an, Sirah Nabawiyah dan lain-lain. Kelompok kedua
adalah ilmu-ilmu agliyat. Menurutnya, yang termasuk dalam ilmu-ilmu agliyat adalah ilmu
eksakta dan ilmu kealaman. Kelompok ketiga adalah ilmu-ilmu agliyat naqgliyat. Di antara yang
termasuk ke dalam ilmu-ilmu agliyat dan nagliyat adalah empat disiplin ilmu, yaitu ilmu kalam,
filsafat, ushul figih, dan tasawuf. Kelompok keempat adalah ilmu-ilmu insaniyat (humaniora)
yang meliputi sejarah, sastra, bahasa, geografi, dan ilmu-ilmu sosial lainnya.

Apabila diamati dan diteliti secara cermat, maka akan dapat diperoleh informasi bahwa
kelompok ilmu-ilmu keislaman yang pertama, seperti Ulumul Qur’an, Ulumul Hadits, dan Fikih
Islam, kesemuanya itu berlandaskan kepada sumber wahyu (nagliyat). Oleh karena itu, maka
pengembangannya pun harus tetap berdasarkan kepada riwayat teks wahyu. Kemudian pada
kelompok ilmu-ilmu keislaman yang kedua, yaitu ilmu eksakta, kedokteran, ilmu kealaman dan
yang sejenisnya (aqliyat), sepertinya para sarjana dan ilmuan muslim klasik memperoleh hasil
penemuan ilmiah mereka hanya dengan berlandaskan kepada penelitian ilmiah dan tidak
berlandaskan kepada wahyu. Oleh karena itu, maka ilmu-ilmu semacam ini dapat disebut
sebagai bersumberkan kepada akal dan temuan empirik belaka. Selanjutnya, kelompok ketiga,
yaitu ilmu-ilmu agliyat nagliyat, seperti ilmu kalam, filsafat, ushul fikih, dan tasawuf,
berlandaskan kepada sumber wahyu yang juga didukung oleh rasio. Oleh karena itu, maka
kelompok ilmu agliyat-naqliyat dapat dikategorikan sebagai hasil pemahaman terhadap teks
wahyu melalui akal pikiran murni (rasio). Dan kelompok keempat, ilmu insaniyat (humaniora),
yang memang secara tidak langsung bersumber kepada nilai-nilai yang ada pada teks wahyu
meskipun pada kenyataan memang lebih banyak berlandaskan kepada perkembangan sosial.

Selanjutnya, dalam upaya merevitalisasi khazanah Islam klasik atau ilmu-ilmu keislaman
tersebut di atas, maka Hassan Hanafi  berusaha melakukan penafsiran kembali warisan
intelektual Islam klasik tersebut agar dapat berdialog dengan kondisi kontemporer. Pada
hakikatnya, ini merupakan sebuah respons atas agenda Maugifuna minat Turast al-Qodiim

(Sikap Kita Terhadap Khazanah Islam Klasik). Pada hakikatnya, menurut Hanafi, revitalisasi



adalah membangun kembali khazanah ilmu-ilmu Islam klasik berdasarkan semangat
modernitas dan kebutuhan dunia Islam kontemporer (Hadirois 2015: 125). Dalam upaya
melakukan revitalisasi dan pembaharuan terhadap khazanah Islam klasik, maka Hassan Hanafi
melakukan tiga pendekatan. Pertama, merekonstruksi bahasa atau terminologi yang
digunakan dalam khazanah Islam klasik. Kedua, merekonstruksi makna-makna (kesadaran)
yang ada di balik khazanah klasik tersebut. Ketiga, merekonstruksi obyek yang hendak
diperbaharui (Hanafi 1992: 109).

Pertama, rekonstruksi bahasa. Bahasa adalah alat utuk mengekspresikan gagasan, ide,
dan pemikiran sehingga ia perlu direvitalisasi dan diperbaharui, agar tetap dapat memenubhi
fungsinya sebagai media ekspresi dan komunikasi. Oleh karena itu, dalam pandangan penulis,
revitalisasi bahasa memang sangat dibutuhkan agar dapat memberikan perspektif dan
wawasan keislaman yang luas dan mendalam bagi dunia Islam. Dengan demikian, istilah-istilah
dan terminologi dalam khazanah Islam klasik dapat diperbaharui dan dikembangkan demi
kemaslahatan kaum muslimin di dunia Islam. Sebagai contoh, kata al-islaam yang biasanya
secara umum diartikan dan dipahami sebagai nama sebuah agama tertentu, lalu direkonstruksi
dan diperbaharui dengan arti pembebasan. Menurut Hanafi, asumsi dasar dari revitalisasi
istilah dan terminologi teologi semacam itu adalah bahwa al-islaam adalah protes, oposisi, dan
revolusi. Sesungguhnya, menurut Hanafi, terminologi al-islaam itu mempunyai makna ganda.
Untuk mempertahankan status quo sebuah rezim politik, maka kata al-islaam ditafsirkan
sebagai tunduk dan patuh. Akan tetapi, apabila ingin memulai suatu perubahan sosial politik
melawan status quo, maka terminologi al-islaam diinterpretasikan sebagai suatu pergolakan
(Hadirois 2015: 26).

Kedua, rekonstruksi makna kesadaran. Menurut Hanafi, yang dimaksud dengan makna
di sini adalah kesadaran yang paling dalam pada diri seseorang tentang khazanah atau warisan
tersebut. Apabila rekonstruksi bahasa telah mampu melahirkan kemampuan untuk
mengekspresikan arti kata, maka rekonstruksi makna akan mampu membuka lapisan
kesadaran yang paling dalam pada diri seseorang tentang khazanah itu sendiri. Contohnya,

dalam ilmu kalam. Apabila kaum muslimin, selama ini, memahami ilmu kalam sebagai suatu



kesadaran teosentris (ketuhanan), maka perlu direkonstruksi dan diubah menjadi suatu
kesadaran antroposentris (kemanusiaan).

Ketiga, rekonstruksi obyek. Menurut Hanafi, sesungguhnya khazanah Islam klasik
tumbuh dan berkembang dalam realitas tertentu, yaitu realitas kebudayaan klasik dan realitas
kesejarahannya. Selanjutnya, realitas tersebut akan dapat menentukan kerangka setiap ilmu,
esensi, metodologi, dan bahasanya. Dalam pengertian tersebut, maka pada hakikatnya ilmu-
ilmu Islam klasik tidaklah bersifat absolut dan mutlak, akan tetapi ia malah bersifat relatif.
Hanafi mencoba untuk memberikan contoh yang sederhana pada rekonstruksi obyek. Pada
masa klasik Islam dahulu, ilmu fikih banyak membicarakan tentang topik-topik ibadah an sich
dan hampir tidak memberikan porsi untuk topik muamalat. Akan tetapi, kini, realitas
kontemporer menyatakan bahwa ternyata topik muamalat lebih banyak diminati dan
didiskusikan orang. Pada prinsipnya, ketiga pendekatan yang dikemukakan Hassan Hanafi
tersebut di atas adalah mengikuti langkah-langkah yang dikenal dalam metode deskripsi
fenomena kesadaran yang terdiri atas tiga langkah: peringkasan, pembentukan, dan

penjelasan (Hanafi 1992: 143-145).

IV. Kesimpulan

Apabila dicermati dengan seksama kajian tentang revitalisasi khazanah Islam klasik
yang dilakukan oleh Hassan Hanafi di atas, maka kita dapat menarik suatu kesimpulan bahwa
pada prinsipnya Hassan Hanafi inginmengangkat martabat dunia Islam dan membawanya
kepada sebuah peradaban yang maju dan modern sejajar dengan dunia Barat. Berkaca kepada
dunia Barat yang merupakan sebuah investasi besar bagi kemajuan dunia Islam dan dunia
Timur lainnya, maka Hassan Hanafi menegaskan bahwa sesungguhnya revitalisasi khazanah
Islam klasik tidak akan menyebabkan musnahnya tradisi-tradisi lama (at-Turats). Akan tetapi,
sebaliknya, bahwa revitalisasi khazanah Islam klasik akan dapat menggiring dunia Islam untuk
melakukan interpretasi terhadap dunia kontemporer, sehingga kaum muslimin akan

memperoleh kemajuan, penyatuan identitas kembali, persamaan sosial, dan kemerdekaan.



V. Daftar Pustaka

Al-Hamdi, Ridho, Hassan Hanafi’s Epistemology On Occidentalism: Dismantling Western
Superiority, Constructing Equal Civilization, Episteme, vol. 14, No.1, June 2019.

Boullata, Issa, “Hassan Hanafi”, dalam John L. Esposito, (ed) The Oxford Encyclopedia of Islamic
World, vol. |, Oxford University Press: New York, 1995.

Ghufron, M, Transformasi Paradigma Teologi Teosentris Menuju Antroposentris (Telaah Atas
Pemikiran Hassan Hanafi), Millati, Journal of Islamic Studies and Humanities, Vol.3, No. 1, Edisi
Juni 2018.

Hadirois, Ahmad Efendi dan Suryo Ediyono, Pemikiran Hassan Hanafi Tentang Kritik Tradisi
Islam (Analisis Hermeunetika), Jurnal CMES, Vol. 8, No. 2, Edisi Juli — Desember 2015.

Hambali, M. Ridlwan, Hassan Hanafi Dari Islam Kiri, Revitalisasi Turats, Hingga Oksidentalisme”,
dalam M. Aunul Abied Shah et. Al (ed) Islam Garda Depan, Mizan: Bandung, cet. 1, 2001.

Hanafi, Hassan, Ad-Dien wa Ats-Tsaurah fi Misr 1952-1981, vol. VI, Maktabah Madbuli: Kairo,
1989.

Hanafi, Hassan, Ad-Dien wa Ats-Tsaurah fi Misr 1952-1981, vol. VII, Maktabah Madbuli: Kairo,
1989.

Hanafi, Hassan, Ad-Dien wa Ats-Tsaurah fi Misr 1952-1981, vol. VIIl, Maktabah Madbuli: Kairo,
1989.

Hanafi, Hassan, At-Turats wa At-Tajdid: Maugifuna min at-Turats al-Qadim, al-Muassasah al-
Jami’iyyah li ad-Diraasat wa an-Nasyr wa at-Tauzi’: Beirut, cet. IV., 1992.

Hanafi, Hassan, Minal Agidah llaa at-Tsaurah: al-Muqaddamaat an-Nazhariyyah, vol.1,
Muassasah Hindawi: Kairo, 2017.

Haq, Achmad Faisol, Pemikiran Teologi Teosentris Menuju Antroposentris Hassan Hanafi, Jurnal
Spiritualis, Vol. 6, no. 2, September, 2020.
Jamarudin, Ade, Social Approach in Tafsir Al-Qur’an: Perspective of Hasan Hanafi, Jurnal
Ushuluddin, Vol. 23, no. 1, Juni, 2015.

Kusnadiningrat, E, Teologi dan Pembebasan: Gagasan Islam Kiri Hassan Hanafi, PT Logos

Wacana limu: Pamulang Timur, 1999.



Lukman, Fadhli, Hermeunetikan Pembebasan Hassan Hanafi, Jurnal al-Aqidah, Vol. 6, Edisi. 2,
Desember, 2014.

Nurhakim, Moh, Islam, Tradisi, dan Reformasi: Pragmatisme Agama dalam Pemikiran Hassan
Hanafi, Bayumedia Publishing: Malang, 2003.

Prasetya, Marzuki Agung, Model Penafsiran Hassan Hanafi, Jurnal Penelitian, Vol.7, No. 2,
Agustus, 2013.

Shimogaki, Kazuo, Kiri Islam Antara Modernisme dan Posmodernisme: Kajian Kritis Atas
Pemikiran Hassan Hanafi, (Terjemahan M. Imam Aziz dan M. Jadul Maula), LKiS Yogyakarta:
Yogyakarta, cet. Il, 1994.

Sucipto, Hery, Ensiklopedi Tokoh Islam: Dari Abu Bakr Sampai Nashr dan Qardhawi, Hikmah:
Jakarta, 2003.

Suhelmi, Ahmad, Hassan Hanafi: Menggagas Kiri Islam dan Oksidentalisme, dalam Dari Kanan
Islam Hingga Kiri Islam, Darul Falah: Jakarta, 2001.

Tauhedi, As’ad, Kritik Paradigma Teologi Islam Klasik: Membangun Hermeneutika Pembebasan
Menurut Hasan Handfi, al-Adalah, Vol. 16, No. 1, Mei, 2013.

Wahid, Abdurrahman, ”“Hassan Hanafi dan Eksperimentasinya”, (Pengantar dalam Kazuo
Shimogaki “Kiri Islam Antara Modernisme dan Postmodernisme: Telaah Kritis atas Pemikiran

Hassan Hanafi”), LKiS: Yogyakarta, 1994



