
Revitalisasi Khazanah Islam Klasik Menurut Hassan Hanafi 

Imron Rosyadi, S.Ag., M.Si. 

Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah INSIDA, Jakarta 

Jl. Malaka Hijau no: 45 Pondok Kopi, Duren Sawit, Jakarta Timur 13460 

Email: rosyadi.imron14@gmail.com  

Abstract: Hassan Hanafi, an Islamic thinker, moslem intellectual, and professor at Cairo 

University is the contemporary Egyptian Islamic scholar  who calls for the need to revitalize the 

treasure of classical Islam as a form of concrete steps for Islamic word’s struggle from the 

cluntches of imperialism to revive the legacy of Islamic knowledge.  As it is known that Hassan 

Hanafi has three main pillars to raise the spirit and pride of Islamic tradition to fight Western 

domination in the Islamic world.  The three main pillars are:  First, the revitalization of the 

classical  Islamic treasure. Second, against Western civilization. Third, analysis of the reality of 

moslems. This short article aims to study and discuss Hassan Hanafi, an Islamic thinker, moslem 

intellectual, and professor at  Cairo University and his idea about the revitalization of the 

classical Islamic treasure.  

Keyword: Hassan Hanafi, the revitalization of the classical Islamic treasure     

Abstrak: Hassan Hanafi,  pemikir Islam, intelektual, dan guru besar  di Universitas Kairo, adalah 

seorang cendikiawan  Mesir kontemporer  yang menyerukan perlunya revitalisasi khazanah 

Islam klasik sebagai sebuah bentuk  langkah konkrit perjuangan dunia Islam  yang masih berada 

dalam cengkraman kuku-kuku imperialisme Barat untuk menghidupkan kembali warisan ilmu-

ilmu keislaman. Sebagaimana diketahui bahwasanya Hassan Hanafi memiliki tiga pilar utama 

untuk membangkitkan semangat dan kebanggaan tradisi Islam guna melawan dominasi Barat  

di kawasan dunia Islam. Ketiga pilar utama tersebut adalah: Pertama, revitalisasi khazanah 

Islam klasik. Kedua, menentang peradaban Barat. Ketiga, analisis atas realitas umat Islam. 

Tulisan yang singkat ini bertujuan untuk membahas dan mengkaji tentang Prof. Dr. Hassan 



Hanafi, seorang pemikir Islam, intelektual, dan guru besar  di Universitas Kairo, Mesir dan 

gagasannya tentang revitalisasi khazanah Islam klasik. 

Kata Kunci: Hassan Hanafi, revitalisasi khazanah Islam klasik 

  

I. Pendahuluan  

Ada pendapat yang menyatakan bahwa  kebangkitan dunia Islam merupakan 

kebangkitan rasionalisme yang bertujuan untuk menghidupkan kembali khazanah Islam klasik, 

melakukan perlawanan terhadap hegemoni Barat, dan membangkitkan serta menyadarkan jati 

diri akan realitas dunia Islam kontemporer. Sesungguhnya gagasan besar yang ada pada 

pemikiran para sarjana dan intelektual muslim di Timur yang harus dibangkitkan dan 

diberdayakan adalah meyakini bahwa Barat bukan lagi menjadi sebuah budaya besar yang 

superior dan bukan lagi menjadi representasi peradaban dunia. Oleh karena itu, sudah 

seyogianya dunia Islam bangkit dan meresponsnya  dengan  melakukan revitalisasi khazanah 

Islam klasik sebagai sebuah bentuk perlawanan  dalam menghadapi laju hegemoni Barat 

(Hambali: 2001: 219) .  

Di antara sarjana dan intelektual muslim kontemporer yang menyerukan perlunya 

revitalisasi khazanah Islam klasik sebagai sebuah bentuk  langkah konkrit perjuangan dunia 

Islam  yang masih berada dalam cengkraman kuku-kuku penjajah Barat  adalah Hassan Hanafi, 

seorang guru besar filsafat dan pemikir Islam yang berasal dari Mesir. Menurut Hanafi, 

revitalisasi khazanah Islam klasik sangat urgen dilakukan sebagai sarana untuk melihat dan 

memandang Barat secara totalitas dan dengan sebenar-benarnya. Bahkan, secara lebih jauh  

Abdurrahman Wahid (Wahid: 1994: xvii-xviii) menilai bahwasanya pemikiran Hassan Hanafi 

sudah memasuki tataran paradigma ideologi baru, yaitu pembebasan rakyat jelata dari 

kekuasan kaum feodal. Oleh karena itu, menurutnya, keadilan sosial bagi rakyat jelata dan 

kaum muslimin di mana pun mereka berada harus direalisasikan, sehingga kebebasan menjadi 

syarat terwujudnya keadilan sosial. 

II.  Biografi  Hassan Hanafi dan Beberapa Karya Intelektualnya 

Ada ungkapan yang mengatakan bahwa apabila ingin mengetahui pemikiran dan 

gagasan intelektual seorang tokoh, maka kita disarankan untuk mengetahui latar belakang 



kehidupan,  lingkungan tempat ia dibesarkan, dan juga biografi intelektualnya. Hal tersebut 

perlu diperhatikan karena ternyata, pada galibnya, kondisi dan lingkungan tempat 

dibesarkannya tokoh tersebut itulah yang akan menjadi latar belakang lahirnya gagasan dan 

pemikiran yang cemerlang. Oleh karena itu, sebelum membahas pandangan Hassan Hanafi 

tentang revitalisasi khazanah Islam klasik, maka alangkah baiknya terlebih dahulu kita mengkaji  

riwayat hidup  singkat Hassan Hanafi,  perkembangan intelektualnya, dan juga karya-karya 

ilmiah yang telah telah ditulisnya.  

Secara umum telah diketahui bahwa Hassan Hanafi adalah seorang intelektual, pemikir 

Islam, dan guru besar filsafat terkemuka  yang terlahir di bumi Kinanah, Mesir. Dia dilahirkan di 

kota Kairo, tepatnya di sekitar tembok Benteng Shalahuddin, sebuah wilayah yang memang  

tidak jauh dari kampus al-Azhar,  pada 13 Februari 1935. Sebagaimana diketahui bahwasanya 

Kairo merupakan sebuah kota tempat bertemunya para pelajar dan mahasiswa Islam dari 

pelbagai penjuru dunia untuk menimba ilmu agama, terutama di Universitas al-Azhar (Ghufron: 

2018: 146). Maka, sesungguhnya ini merupakan satu keberuntungan tersendiri bagi Hanafi 

bahwasanya ia dilahirkan di sebuah kota yang menjadi tujuan para mahasiswa Islam dari 

penjuru dunia untuk menuntut ilmu agama di sebuah kampus terkenal dan tertua di dunia 

Islam, Universitas al-Azhar, sehingga semangat belajar  dan gairah menuntut ilmu  pada dirinya 

senantiasa terus bergelora. Sesungguhnya secara historis dan kultural, kota Kairo  merupakan 

tempat persemaian beberapa peradaban besar kuno dan modern yang dimulai dari peradaban 

Fir’aun, Romawi, Byzantium, Arab, Turki, dan Eropa modern. Ini menunjukkan bahwasanya kota 

Kairo memang benar-benar memiliki arti yang penting bagi perkembangan awal tradisi 

keilmuan Hassan Hanafi. Selain itu, disebutkan pula bahwasanya Hassan Hanafi sangat tertarik 

untuk mengkaji keadilan sosial dan Islam menurut perspektif Sayyid Qutb, salah seorang tokoh 

gerakan Ikhwanul Muslimin   (Jamarudin: 2015: 2).     

Pada tahun  1956, Hanafi memperoleh gelar sarjana muda bidang filsafat dari Fakultas 

Sastra, Jurusan Filsafat, Universitas Kairo. Kemudian pada tahun 1966, Hanafi berhasil 

menggondol gelar doktor dari La Sorbonne, sebuah universitas terkenal di kota Paris, Prancis,  

dengan menuntaskan  disertasi monumentalnya, Essai sur la Methode d’Exegese . Selain itu, 

selama rentang  studi  di negeri mode  tersebut, Hanafi menyempatkan diri mengajar bahasa 



Arab di Ecole des Langues Orientales (Akademi Bahasa-Bahasa Timur), Paris. Setelah 

menamatkan studinya, Hanafi kembali ke Mesir untuk menjabat sebagai staf pengajar di 

almamaternya, Universitas Kairo, untuk mata kuliah Pemikiran Kristen Abad Pertengahan dan 

Filsafat Islam (Lukman: 2019: 3). Sementara itu, reputasi internasionalnya sebagai pemikir 

muslim terkemuka telah mengantarkan Hanafi pada beberapa jabatan guru besar luar biasa di 

banyak perguruan tinggi negara-negara asing. Secara berturut-turut Hanafi tercatat pernah 

mengajar di Belgia pada tahun 1970, Amerika Serikat dari tahun 1971-1975, Kuwait pada tahun 

1979, Maroko dari tahun 1982-1984, Jepang dari tahun 1984-1985, dan Uni Emirat Arab pada 

tahun 1985. Kemudian dari tahun 1985 sampai tahun 1987, Hanafi juga dipercaya menjadi 

penasehat pengajaran (academic consultant) pada Universitas Perserikatan Bangsa-Bangsa di 

Tokyo (Boullata 1995: 98). 

Dalam kapasitasnya sebagai guru besar dan konsultan tamu itulah, Hanafi 

menyempatkan diri untuk mengamati secara langsung berbagai kontrakdiksi dan penderitaan 

yang terjadi di banyak belahan dunia. Persentuhannya dengan agama revolusioner di Amerika 

Serikat  dan teologi pembebasan di Amerika Latin menghantarkan Hanafi pada suatu 

kesimpulan  bahwa teologi Islam sudah saatnya dan seyogianya menjadi semacam refleksi 

kemanusiaan tentang kondisi-kondisi sosial, ekonomi, politik, dan budaya (Hanafi 1989 VI: 256). 

Lebih lanjut, rekonstruksi teologi berfungsi untuk mentransformasikan kehidupan manusia, 

pandangan dunia, dan cara hidupnya hingga tercipta perubahan struktur sosio-politik dan 

terjadi restrukturisasi tauhid (Hanafi 1988: 38-39). 

Sebagaimana diketahui dalam autobiografinya, banyak peristiwa dan pengalaman 

pribadi yang telah membangkitkan kesadaran Hanafi tentang pentingnya suatu teologi tanah, 

sebuah teologi yang diimajinasikannya sebagai nasionalisme dan kekuatan pembebas dari 

kolonialisme---bahkan hal itu telah diaplikasikannya ketika dia masih duduk di bangku sekolah 

menengah Khalil Aga. Kesadaran seperti itulah yang dulu pernah mendorong Hanafi menjadi 

relawan perang Palestina pada tahun 1948. Sayangnya keinginan tersebut tidak pernah 

terealisasi, mengingat saat itu dunia Islam telah menganut sistem negara-bangsa (nation-state), 

di mana tidak dikenal lagi adanya kesatuan imperium Islam. Akibatnya, Hanafi menemui 

kesulitan dalam memperoleh izin meninggalkan negerinya (Hanafi 1989 VI: 211-212). 



Karena menemui kegagalan untuk berjihad dan berjuang di tanah Palestina, maka 

Hanafi menyalurkan semangat revolusionernya dalam gerakan-gerakan politik-keagamaan di 

negerinya sendiri. Pada tahun 1951, Hanafi mendapat kesempatan untuk ikut berjuang 

membela tanah airnya dalam perang pembebasan Terusan Suez, ikut belajar memanggul 

senjata pada Fakultas Tehnik di kawasan Abbasiah, dan menshalatkan para jenazah yang gugur 

sebagai  syahid di medan pertempuran di Masjid al-Kukhya (Hambali 2001: 222). Dari biografi 

yang ditulisnya sendiri diketahui bahwa sebenarnya Hanafi telah lama berkenalan  dengan 

pemikiran dan aktivitas Ikhwan al-Muslimin sejak dia belajar dan menjadi siswa   di sekolah 

menengah Khalil Aga. Bahkan pada tahun 1952, Hanafi tercatat sebagai salah seorang anggota 

resmi gerakan ini. Ketika menempuh kuliah di Universitas Kairo, Hanafi masih terus terlibat 

secara aktif dalam pelbagai aktivitas gerakan Ikhwan hingga organisasi tersebut dinyatakan 

terlarang oleh pemerintah Mesir (Boullata 1995: 98). 

Ketika usianya, pada tahun 1956, menginjak dua puluh satu tahun, Hanafi mempunyai 

kesempatan  untuk melanjutkan pendidikannya ke jenjang yang lebih tinggi lagi ke negeri 

Prancis. Akhirnya dia  berangkat meninggalkan kota kelahirannya, Kairo, menuju kota mode,  

Paris,  untuk bermukim  dan menimba ilmu  di Universitas  Sorbonne. Di universitas terkemuka 

inilah, Hanafi dilatih untuk berpikir secara metodologis melalui kuliah-kuliah maupun bacaan-

bacaan atau karya-karya kaum orientalis. Dia, umpamanya, sempat belajar tentang metodologi 

berpikir, pembaharuan, dan sejarah filsafat pada seorang reformis Katolik, Jean Gitton. 

Kemudian Hanafi belajar fenomenologi dari Paul Ricouer, analisis kesadaran diri dari beberapa 

karya Husserl, dan bimbingan penulisan tentang pembaharuan Ushul Fikih dari Profesor 

Massignon (Kusnadiningrat 1999: 50). 

Persentuhannya dengan pelbagai pemikiran dan pendirian metodologis tersebut 

mendorong Hanafi untuk mempersiapkan sebuah proyek  pembaharuan menyeluruh terhadap 

pemikiran Islam yang kemudian dia tuangkan ke dalam proposal doktornya dengan judul al-

Manhaj al-Islami al-‘Amm. Rencana tersebut merupakan bagian usaha Hanafi untuk 

meletakkan Islam sebagai teori komprehensif atau semacam proyek peradaban bagi 

transformasi kehidupan individual dan masyarakat Islam. 



Sayangnya, tanggapan dari publik akademisi, para orientalis dan filosof Prancis, 

demikian memprihatinkan, kecuali  apresiasi yang diberikan oleh dua sarjana orientalisme 

kaliber dunia, Henry Corbin dan Louis Massignon. Kedua guru besar ini kemudian menyarankan 

Hanafi untuk tetap melanjutkan rencana penelitiannya dengan melakukan beberapa modifikasi 

yang difokuskan pada suatu bidang yang lebih spesifik. Atas saran tersebut,  Hanafi 

memutuskan untuk memulai pembaruan pemikiran Islam---yang kelak disebut sebagai at-turats 

wa at-tajdid  (tradisi dan pembaharuan)---dengan meneliti metodologi pemikiran Islam 

menurut para ulama Ushul Fikih dalam disertasinya yang berjudul Les Methodes d’Exegese, 

essai sur La science des Fondaments de La Comprehension, ilm Ushul al-Fiqh (Beberapa Metode 

Penafsiran: Sebuah Upaya dalam Ilmu Ushul Fiqih) (Hanafi 1989 VI: 228-231). 

Kemudian, sekembalinya dari Prancis, Hanafi mulai mempersiapkan secara sungguh-

sungguh proyek peradabannya yang kemudian dikenal sebagai proyek at-turats wa at-tajdid 

(tradisi dan pembaharuan). Usaha ini terus-menerus dia lakukan sambil mengajar di 

almamaternya. Namun demikian, persiapan proyek pembaharuan tersebut makin lama makin 

terbengkalai ketika Hanafi semakin intensif terlibat dalam kegiatan akademis yang lebih banyak 

menyita perhatian. 

Sebagai dosen Filsafat Kristen, Hanafi harus mengajar selama dua tahun pertama (1966-

1967) tanpa referensi  yang jelas. Untuk mengatasi kesulitan pengajaran mata kuliah ini, maka 

Hanafi memutuskan untuk menulis sebuah buku diktat yang berjudul Namadjiz min al-Falsafah 

al-Masihiyyah fi al-‘Ashr al-Wasith: al-Mu’allam li Aghustin, al-Iman Bahits an al-aql li Ansalim, 

al-Wujud wa al-Mahiyah li Tuma al-Akwini (Beberapa Contoh Filsafat Kristen Abad 

Pertengahan: Ajaran Santo Augustinus, Keimanan Butuh Penalaran menurut Santo Anselmus, 

dan Bentuk dan Esensi menurut Thomas Aquinas) (Hanafi 1989  VI: 250). 

Pada tahun 1980, barulah Hanafi kembali menuliskan pengantar teoritis untuk proyek 

peradabannya. Menurut Hanafi, at-turats wa at-tajdid dimaksudkan sebagai sebuah rancangan 

reformasi agama yang tidak saja berfungsi sebagai kerangka kerja dalam menghadapi tantangan 

intelektual Barat, tetapi juga dalam rangka rekonstruksi pemikiran keagamaan Islam pada 

umumnya (Hanafi 1989  VII: 14). 



Menurut Hanafi (1992: 13) tradisi itu direpresentasikan oleh segala bentuk pemikiran 

yang sampai ke tangan umat Islam yang berasal dari masa lalu ke dalam peradaban 

kontemporer. Sementara pembaharuan adalah reinterpretasi tradisi tersebut agar sesuai 

dengan tuntutan dan kebutuhan jaman. Reinterpretasi semacam itu sangat signifikan 

mengingat tradisi akan kehilangan nilai aktualnya jika tidak dapat memberi perspektif dalam 

menafsirkan realitas dan perubahan sosial. Selain itu, Hanafi juga menjelaskan bahwa, 

“Persoalannya bukan pada pembaharuan tradisi (tajdid al-turats) atau pada tradisi dan 

pembaharuan (al-turats wa al-tajdid), karena yang pertama kali muncul adalah tradisi dan 

bukan pembaharuan dengan maksud untuk memelihara kontinuitas tradisi dalam kebudayaan 

bangsa, otentifikasi kekinian, mendoroing kemajuan,  dan ikut serta dalam perubahan sosial. 

Tradisi adalah pijakan awal dari masalah kebudayaan, sedangkan pembaharuan atau 

modernisasi adalah reinterpretasi tradisi tersebut agar sesuai dengan kebutuhan jaman. Masa 

lalu mendahului kekinian, otentisitas mendahului kemodernan, dan instrumen membawa 

kepada tujuan. Tradisi adalah instrumen dan pembaharuan adalah tujuan yaitu keikutseraan 

dalam transformasi kehidupan dengan memberi solusi pada problem-problemnya dan 

membuka keran-keran yang menyumbat kemajuan” (Hanafi 1992: 13). 

Hassan Hanafi telah merumuskan eksperimentasi at-turats wa at-tajdid  (tradisi dan 

pembaharuan) berdasarkan tiga agenda yang saling berhubungan secara dialektis. Agenda 

pertama, melakukan rekonstruksi  tradisi Islam dengan interpretasi  kritis dan kritik sejarah 

yang tercermin dalam  agenda sikap umat Islam terhadap tradisi klasik (mauqifuna min al-turats 

al-qodim). Agenda kedua, menetapkan kembali batas-batas kultural Barat melalui pendekatan 

kritis yang mencerminkan sikap umat Islam terhadap peradaban Barat. Agenda ketiga atau 

terakhir, upaya membangun sebuah teori interpretasi baru yang mencakup dimensi 

kebudayaan dari agama dalam skala global yang memposisikan Islam sebagai fondasi ideologis 

bagi kemanusiaan modern. Agenda ini mencerminkan sikap umat Islam terhadap realitas 

(mauqifuna min al-waqi’) (al-Hamdi 2019: 7). 

Tak dapat dipungkiri bahwa ketika Hanafi meluncurkan sebuah jurnal berkala pada 

tahun 1981,   di mana pada edisi pertamanya bertajuk Al-Yasar Al-Islami: Kitabaat fi an-

Nahdhah al-Islamiyah (Kiri Islam: Beberapa Artikel Tentang Kebangkitan Islam), maka pada 



hakikatnya secara khusus ini merupakan momen terpenting dalam kehidupan Hanafi   dan  

secara umum  dalam wacana intelektual Islam-Arab. Sesungguhnya jurnal ini tidak saja 

membahas tentang isu penting sehubungan dengan kebangkitan Islam dengan agenda yang 

sama dalam proyek tradisi dan pembaharuan (at-turats wa at-tajdid). Tetapi yang lebih penting 

lagi adalah bahwa jurnal tersebut merupakan manifesto gerakan pemikiran yang selama ini 

diidam-idamkan oleh Hanafi dalam rangka pembaharuan yang menyeluruh terhadap umat 

Islam.       

 Selain itu, jurnal Al-Yasar Al-Islami  dan proyek at-turats wa at-tajdid menandai tahap 

krusial dalam pemikiran Hanafi.  Menurut Hanafi (1989 VI: 13) kedua karya tersebut, jurnal Al-

Yasar Al-Islami dan proyek at-turats wa at-tajdid, tidak saja terbit setelah kemenangan revolusi 

Iran pada tahun 1979 yang tentu saja dapat memberi pembenaran bagi kebangkitan dunia 

Islam, tetapi lebih dari itu juga menunjukkan terjadinya transformasi dalam pemikiran Hanafi 

dari apa yang disebut sebagai dominannya kesadaran individual (al-wa’yu al-fardi) pada dekade 

1960-1970 kepada dominannya kesadaran sosial (al-wa’yu al-ijtima’i) pada dekade 1980-an 

(Hanafi 1992: 84). 

Hassan Hanafi, dengan Kiri Islamnya,  berupaya menjadikan kajian-kajian ilmiah atas 

disiplin-disiplin keislaman yang terpisah-pisah kepada penciptaan paradigma ideologis yang 

baru, termasuk dengan mengajukan Islam sebagai alternatif pembebasan kaum muslimin dari 

kekuasaan feodal.  Selain itu, Hanafi juga mempersiapkan rancangan tradisi dan pembaharuan 

(at-turats wa at-tajdid) sebagai suatu penjelasan yang panjang lebar tentang kebangkitan 

pemikiran Islam secara menyeluruh. Terlebih lagi rancangan tradisi dan pembaharuan tersebut 

belakangan ini semakin menemukan arti pentingnya manakala gerakan Kiri Islam yang 

cenderung frontal dalam menghadapi Barat itu ternyata menemukan kegagalannya. Menurut 

Abdurrahman Wahid (1994: xviii) rancangan tradisi dan pembaharuan yang lebih lebih 

apresiatif terhadap paradigma universalistik dalam memahami tradisi klasik, peradaban Barat, 

dan kemodernan itu bukan hanya berhasil  menghantarkan Hanafi kepada cara berpikir yang 

lebih anggun, akan tetapi juga lebih memberikan harapan kepada dunia Islam untuk dapat 

menjadi  mitra bagi peradaban-peradaban lain dalam menciptakan tatanan dunia baru dan 

universal. 



Sebagaiman telah diketahui bahwasanya Hassan Hanafi adalah seorang pemikir Islam 

yang produktif dalam menulis. Banyak karya tulisnya yang telah dibukukan dalam bentuk karya 

kompilasi ataupun karya mandiri. Disebutkan oleh Saenong (2002: 78) bahwasanya ada sekitar 

dua puluh buah karya tulis Hanafi yang telah dibukukan. Sebenarnya karya-karya Hanafi 

tersebut dapat diklasifikasikan ke dalam, pertama, karya kesarjanaan di Universitas Sorbonne; 

dan kedua, buku, kompilasi tulisan dan artikel, dan ketiga, karya terjemahan, suntingan,  dan 

saduran. 

Dalam klasifikasi pertama, yaitu karya kesarjanaan Hanafi, ada tiga buah disertasi: Les 

Methodes d’Exegese essai sur La science des fondements de la Comprehension, ilm Ushul al-Fiqh 

(1965); L’Exegese de la Phenomenologie L’etat actuel de la methode phenomenologique et son 

application au phenomene religieux (1965), dan La Phenomenologie de L’Exegese: essai d’une 

hermeneutique a parti du Nouvea Testament (1966). 

Sementara klasifikasi kedua dari karya-karya Hanafi adalah beberapa buah buku di 

antaranya Religious Dialog and Revolution (Agama, Dialog, dan Revolusi) terbit tahun 1977, At-

Turats wa at-Tajdid (Tradisi dan Pembaharuan) terbit pada tahun 1980 yang memuat dasar-

dasar rancangan pembaharuan Hanafi, Dirasat Islamiah (Beberapa Kajian Keislaman) terbit 

pada tahun 1981 yang membahas tentang beberapa disiplin keilmuan tradisional Islam seperti 

teologi Islam (ushul ad-dien), ushul al-fiqh, filsafat, tasawuf, dan sirnanya wacana manusia dan 

sejarah dalam tradisi klasik, Al-Yasar Al-Islami: Kitaabaat fi an-Nahdhah al-Islamiah (Kiri Islam: 

Beberapa Esei Tentang Kebangkitan Islam) sebuah jurnal yang direncanakan terbit secara 

berkala---dan edisi perdananya terbit tahun 1981---yang memuat manifesto “Kiri Islam”, 

Qodaya Mu’ashirah: fi Fikrina al-Mu’ashir dan fi Fikril Gharbi (Beberapa Masalah Kontemporer: 

Pemikiran Islam Kontemporer dan Pemikiran Barat) dua jilid, Dirasat Falsafiyyah (1988), Min al-

Aqidah ila ats-Tsaurah (Dari Teologi Menuju Revolusi) terbit tahun 1988, lima jilid tebal yang 

merupakan karya terbesar  Hassan Hanafi yang membahas tentang rekonstruksi teologi Islam 

dalam rangka pembebasan menyeluruh, ad-Din wa ats-Tsaurah fi Misr 1952-1981 (Agama dan 

Revolusi di Mesir 1952-1981) yang terdiri dari delapan jilid yang memuat tulisan Hanafi di 

pelbagai media terbit pada tahun 1989, Hiwar al-Masriq wa al-Maghrib (Dialog Timur dan 

Barat) terbit tahun 1990 buku yang ditulis bersama  koleganya, M. Abid al-Jabiri, dalam rangka 



debat bersama sejumlah pemikir muslim lainnya, Islam in The Modern World (Islam di Dunia 

Modern) dua jilid buku tebal berbahasa Inggris yang membahas tentang tafsir kontekstual 

Hanafi terhadap beberapa ayat Al-Qur’an terbit tahun 1995, Humum al-Fikr wa al-Wathan 

(Duka Cita Pemikiran dan Tanah Air) terbit tahun 1997 dua jilid buku yang mengkaji tentang 

agama, pemikiran, dan transformasi kenyataan, Jamaluddin al-Afghani (Biografi dan Perjuangan 

Jamaluddin) terbit tahun 1997 seorang pemikir dan tokoh kebangkitan dunia Islam, Hiwar al-

Ajyal (Dialog Antar Generasi) terbit 1998) kumpulan komentar dan tanggapan Hanafi terhadap 

pemikiran sejumlah intelektual Islam terkemuka di masanya, ad-Din wa ats-Tsaqafah wa as-

Siyasah fi al-Wathan al-Arabi (Agama, Kebudayaan, dan Politik di Dunia Arab) kumpulan artikel 

Hanafi di koran harian “al-Bayan” Dubai yang membahas tentang kebangkitan negara Mesir, 

persatuan dunia Arab,  kebudayaan,  dan politik di Timur Tengah, buku Min an-Naql ila al-Ibda’ 

(Dari Transferensi Menuju Kreasi) terdiri dari tiga jilid yang membahas tentang munculnya 

penerjemahan teks-teks asing (Yunani dan Latin)  ke dalam bahasa Arab dan perkembangan 

penyusunan ilmu filsafat di dunia Islam, terbit pada tahun 2000, buku Fisytah Failasuf al-

Muqawamah (Fichte: Seorang Filosof Perlawanan) 2002, buku Minal Fana ilal Baqa: 

Muhawalah li i’adati Binaai Ilmi Tasawuf (Dari Kehampaan Menuju Kepada Keberadaan:  Suatu 

Upaya Untuk Membangun Kembali Ilmu Tasawuf) yang terdiri dari 2 jilid besar dan terbit pada 

tahun 2009,  buku Minal Naql ilal Aql: al-Juz al-Awwal Ulumul Qur’an (Dari Teks Kepada 

Konteks: Volume 1 Ilmu-Ilmu al-Qur’an) 2012, buku Minal Naql ilal Aql: al-Juz  ats-Tsani Ulumul 

Hadits (Dari Teks Kepada Konteks: Volume 2 Ilmu-Ilmu Hadits) 2012, dan buku Zikrayaat 1935-

2018 (Kenang-Kenangan 1935-2018) sebuah buku otobiografi tentang perjalanan hidup Prof. 

Hassan Hanafi yang ditulis olehnya sendiri.  

Kemudian klasifikasi ketiga  adalah beberapa karya awal Hanafi yang berkaitan dengan 

saduran, suntingan, dan terjemahan mengingat akan kebutuhan diktat kuliah  bagi para 

mahasiswa dan ingin memperkenalkan beberapa materi filsafat Islam dan Barat yang 

terkemuka. Di antara karya Hanafi yang membahas tentang filsafat Islam adalah buku yang 

berjudul Abu Husein al-Basri: al-Mu’tamad fi Ushul al-Fiqh (Abu Husein al-Basri: Yang Otentik 

dalam ilmu Ushul Fikih) terdiri dari dua jilid yang membahas tentang filsafat hukum Islam terbit 

pada tahun 1964-1965, al-Hukumah al-Islamiyah li al-Imam Khomeini (Pemerintahan Islam 



menurut Imam Khomeini) terbit tahun 1979 dan Jihad an-Nafsi aw al-Jihad al-Akbar li al-Imam 

Khomeini  (Jihad Melawan Hawa Nafsu atau Jihad Yang Terbesar Menurut Imam Khomeini) 

terbit tahun 1980.   Tak pelak lagi dua buku terakhir adalah berkaitan dengan perjuangan dan 

pemikiran mendiang Imam Khomeini, tokoh spiritual Republik Islam Iran. 

Kemudian mengenai filsafat Barat, Hanafi telah menyusun dan menganotasi beberapa 

buah buku di antaranya Namadzij min al-Falsafah al-Masihiyyah fi al-Ashr al-Wasith: al-

Mu’allam li Agustin, al-Iman Bahits  ‘an al-Aql li Ansalim, al-Wujud wa al-Mahiyyah li Tuma al-

Akwini (Beberapa Contoh Filsafat Kristen Pada Abad Pertengahan: Ajaran oleh Santo 

Augustinus, Keimanan Butuh Penalaran oleh Santo Anselmus, Bentuk dan Esensi oleh Thomas 

Aquinas) terbit pada tahun 1968, Isbinoza: Risalah fi Lahut wa Siyasah (Baruch Spinoza: Suatu 

Risalah Tentang Teologi dan Politik) terbit pada tahun 1973, Lessing: Tarbiyah  al-Jinsi al-Basyari 

wa A’mal Ukhra (Lessing: Pembinaan- Manusia dan Beberapa Karya Lainnya) terbit tahun 1977, 

Jean Baul Sartre:  Ta’ali al-Ana Maujud (Jean Paul Sartre: Transendensi Eksistensialisme) terbit 

tahun 1978. 

Filosof dan pemikir Islam yang produktif asal Mesir ini akhirnya meninggal dunia pada 21 

Oktober 2021 di kota kelahirannya, Kairo, dalam usia kurang lebih 86 tahun dengan mewariskan 

banyak karya ilmiah yang bermanfaat bagi generasi muslim berikutnya. 

III. Revitalisasi Khazanah Islam Klasik Menurut Hassan Hanafi 

Sebagaimana telah disinggung sebelumnya bahwa yang dimaksud dengan khazanah 

Islam klasik menurut Hassan Hanafi tidak lain adalah ilmu-ilmu keislaman yang berkembang 

sepanjang sejarah peradaban Islam. Oleh karena itu, ketika membahas tentang khazanah Islam 

klasik, maka tanpa ragu-ragu Hanafi  akan menunjuk beberapa ilmu keislaman sebagai topik 

kajiannya. Setelah itu, ia pun akan melontarkan kritikan terhadap sejumlah kelemahannya dan 

menyampaikan beberapa alternatif sebagai jalan keluarnya. Dengan demikian, masih menurut 

Hanafi,  yang dimaksud dengan merevitalisasi khazanah Islam klasik adalah menafsirkan 

kembali warisan intelektual Islam klasik, menjelaskan tentang latar belakang kemunculan dan 

perkembangannya, dan berupaya untuk membangun kembali struktur baru dari ilmu-ilmu 

keislaman tersebut secara keseluruhannya (Hanafi 1992: 149-180). 



Sementara itu, menurut Moh. Nurhakim (2003: 40-41), Hassan Hanafi membagi 

khazanah Islam klasik atau ilmu-ilmu keislaman kepada empat kelompok.  Kelompok pertama 

adalah ilmu-ilmu naqliyat. Yang termasuk dalam ilmu-ilmu naqliyat di antaranya adalah  fiqih 

Islam, ilmu-ilmu hadits, ilmu-ilmu Al-Qur’an, Sirah Nabawiyah dan lain-lain. Kelompok kedua 

adalah ilmu-ilmu  aqliyat. Menurutnya, yang termasuk dalam ilmu-ilmu aqliyat adalah ilmu 

eksakta dan ilmu kealaman. Kelompok ketiga adalah ilmu-ilmu aqliyat naqliyat. Di antara yang 

termasuk ke dalam ilmu-ilmu aqliyat dan naqliyat  adalah empat disiplin ilmu, yaitu ilmu kalam, 

filsafat, ushul fiqih, dan tasawuf.  Kelompok keempat adalah ilmu-ilmu insaniyat (humaniora) 

yang meliputi sejarah, sastra, bahasa, geografi, dan ilmu-ilmu sosial lainnya.  

Apabila diamati dan diteliti secara cermat, maka akan dapat diperoleh informasi bahwa 

kelompok ilmu-ilmu keislaman yang pertama,  seperti Ulumul Qur’an, Ulumul Hadits, dan Fikih 

Islam, kesemuanya itu  berlandaskan kepada  sumber  wahyu (naqliyat). Oleh karena itu, maka 

pengembangannya pun harus tetap berdasarkan kepada riwayat teks wahyu. Kemudian pada 

kelompok ilmu-ilmu keislaman yang kedua, yaitu ilmu eksakta, kedokteran, ilmu kealaman dan 

yang sejenisnya (aqliyat), sepertinya para sarjana dan ilmuan muslim klasik memperoleh hasil 

penemuan ilmiah mereka hanya dengan berlandaskan  kepada penelitian ilmiah dan tidak 

berlandaskan kepada wahyu. Oleh karena itu, maka ilmu-ilmu semacam ini dapat disebut 

sebagai bersumberkan kepada akal dan temuan empirik belaka. Selanjutnya, kelompok ketiga, 

yaitu ilmu-ilmu aqliyat naqliyat,  seperti  ilmu kalam,  filsafat, ushul fikih, dan tasawuf,  

berlandaskan kepada sumber wahyu yang juga didukung oleh rasio. Oleh karena itu, maka 

kelompok ilmu aqliyat-naqliyat dapat dikategorikan sebagai hasil pemahaman terhadap teks 

wahyu melalui akal pikiran murni (rasio). Dan kelompok keempat, ilmu insaniyat (humaniora), 

yang memang secara tidak langsung bersumber kepada nilai-nilai yang ada pada teks wahyu 

meskipun pada kenyataan memang lebih banyak berlandaskan kepada perkembangan sosial. 

Selanjutnya, dalam upaya merevitalisasi khazanah Islam klasik atau ilmu-ilmu keislaman 

tersebut di atas, maka Hassan Hanafi   berusaha melakukan penafsiran kembali warisan 

intelektual Islam klasik tersebut agar dapat berdialog dengan kondisi kontemporer. Pada 

hakikatnya, ini merupakan sebuah respons atas agenda Mauqifuna minat Turast al-Qodiim 

(Sikap Kita Terhadap Khazanah Islam Klasik). Pada hakikatnya, menurut Hanafi,  revitalisasi 



adalah membangun kembali khazanah ilmu-ilmu Islam klasik berdasarkan semangat 

modernitas dan kebutuhan dunia Islam kontemporer (Hadirois 2015: 125).  Dalam upaya 

melakukan revitalisasi dan pembaharuan terhadap  khazanah Islam klasik, maka Hassan Hanafi 

melakukan tiga pendekatan. Pertama, merekonstruksi  bahasa atau terminologi yang  

digunakan dalam khazanah Islam klasik. Kedua,  merekonstruksi makna-makna (kesadaran) 

yang ada di balik khazanah klasik tersebut. Ketiga, merekonstruksi obyek yang hendak 

diperbaharui  (Hanafi 1992: 109).  

Pertama, rekonstruksi bahasa. Bahasa adalah alat utuk mengekspresikan gagasan, ide, 

dan pemikiran sehingga ia perlu direvitalisasi dan diperbaharui, agar tetap dapat memenuhi 

fungsinya sebagai media ekspresi dan komunikasi. Oleh karena itu, dalam pandangan penulis, 

revitalisasi bahasa memang sangat dibutuhkan agar dapat memberikan  perspektif  dan 

wawasan keislaman yang luas dan mendalam bagi dunia Islam. Dengan demikian, istilah-istilah 

dan terminologi dalam khazanah Islam klasik dapat diperbaharui dan dikembangkan demi 

kemaslahatan kaum muslimin di  dunia Islam. Sebagai contoh, kata al-islaam yang biasanya 

secara umum diartikan dan dipahami sebagai nama sebuah agama tertentu, lalu direkonstruksi 

dan diperbaharui dengan arti pembebasan. Menurut Hanafi, asumsi dasar dari  revitalisasi 

istilah dan terminologi teologi semacam itu adalah bahwa al-islaam adalah protes, oposisi, dan 

revolusi.  Sesungguhnya, menurut Hanafi, terminologi al-islaam itu mempunyai  makna ganda. 

Untuk mempertahankan status quo sebuah rezim politik, maka kata al-islaam  ditafsirkan 

sebagai tunduk dan patuh. Akan tetapi, apabila ingin memulai suatu perubahan sosial politik 

melawan status quo, maka terminologi al-islaam diinterpretasikan sebagai suatu pergolakan 

(Hadirois 2015: 26). 

Kedua, rekonstruksi  makna kesadaran. Menurut Hanafi, yang dimaksud dengan makna 

di sini adalah kesadaran yang paling dalam pada diri seseorang tentang khazanah atau warisan 

tersebut. Apabila rekonstruksi bahasa telah mampu melahirkan kemampuan untuk 

mengekspresikan arti kata, maka rekonstruksi makna akan mampu membuka lapisan 

kesadaran yang paling dalam pada diri seseorang tentang khazanah itu sendiri. Contohnya, 

dalam ilmu kalam. Apabila kaum muslimin, selama ini,  memahami ilmu kalam sebagai suatu 



kesadaran teosentris (ketuhanan), maka perlu direkonstruksi dan diubah menjadi suatu 

kesadaran antroposentris (kemanusiaan).  

Ketiga, rekonstruksi obyek. Menurut Hanafi, sesungguhnya khazanah Islam klasik 

tumbuh dan berkembang dalam realitas tertentu, yaitu realitas kebudayaan klasik dan realitas 

kesejarahannya. Selanjutnya, realitas tersebut akan dapat menentukan kerangka setiap  ilmu, 

esensi, metodologi, dan bahasanya. Dalam pengertian tersebut, maka pada hakikatnya ilmu-

ilmu Islam klasik tidaklah bersifat absolut dan mutlak, akan tetapi ia malah bersifat relatif.  

Hanafi mencoba untuk memberikan contoh yang sederhana pada rekonstruksi obyek. Pada 

masa klasik Islam dahulu, ilmu fikih banyak membicarakan tentang topik-topik ibadah an sich 

dan hampir tidak memberikan porsi untuk topik muamalat. Akan tetapi, kini, realitas 

kontemporer menyatakan bahwa ternyata topik muamalat lebih banyak  diminati dan 

didiskusikan orang. Pada prinsipnya, ketiga pendekatan  yang dikemukakan Hassan Hanafi 

tersebut di atas  adalah mengikuti langkah-langkah yang dikenal dalam metode deskripsi 

fenomena kesadaran yang terdiri atas tiga langkah: peringkasan, pembentukan, dan 

penjelasan (Hanafi 1992: 143-145). 

 

IV. Kesimpulan  

 Apabila dicermati dengan seksama kajian tentang revitalisasi khazanah Islam     klasik 

yang dilakukan oleh Hassan Hanafi di atas, maka kita dapat menarik  suatu kesimpulan bahwa 

pada prinsipnya Hassan Hanafi inginmengangkat martabat dunia Islam dan membawanya 

kepada sebuah peradaban yang maju dan modern sejajar dengan dunia Barat. Berkaca kepada 

dunia Barat yang merupakan sebuah investasi besar bagi kemajuan dunia Islam dan dunia 

Timur lainnya, maka Hassan Hanafi menegaskan bahwa sesungguhnya revitalisasi khazanah 

Islam klasik tidak akan menyebabkan musnahnya tradisi-tradisi lama (at-Turats). Akan tetapi, 

sebaliknya, bahwa revitalisasi khazanah Islam klasik akan dapat menggiring dunia Islam untuk 

melakukan interpretasi terhadap dunia kontemporer, sehingga kaum muslimin akan 

memperoleh kemajuan, penyatuan identitas kembali, persamaan sosial, dan kemerdekaan.   

 

 



 

V. Daftar Pustaka 

Al-Hamdi, Ridho, Hassan Hanafi’s Epistemology On Occidentalism: Dismantling Western 

Superiority, Constructing Equal Civilization, Episteme, vol. 14, No.1, June 2019. 

Boullata, Issa, ”Hassan Hanafi”, dalam John L. Esposito, (ed) The Oxford Encyclopedia of Islamic 

World, vol. I, Oxford University Press: New York, 1995. 

Ghufron, M, Transformasi Paradigma Teologi Teosentris Menuju Antroposentris (Telaah Atas 

Pemikiran Hassan Hanafi), Millati, Journal of Islamic Studies and Humanities, Vol.3, No. 1, Edisi 

Juni 2018. 

 Hadirois, Ahmad Efendi dan Suryo Ediyono,  Pemikiran Hassan Hanafi Tentang Kritik Tradisi 

Islam (Analisis Hermeunetika), Jurnal CMES, Vol. 8, No. 2, Edisi Juli – Desember 2015.   

Hambali, M. Ridlwan, Hassan Hanafi Dari Islam Kiri, Revitalisasi Turats, Hingga Oksidentalisme”, 

dalam M. Aunul Abied Shah et. Al (ed) Islam Garda Depan, Mizan: Bandung, cet. 1, 2001.  

Hanafi, Hassan, Ad-Dien wa Ats-Tsaurah fi Misr 1952-1981, vol. VI, Maktabah Madbuli: Kairo, 

1989. 

Hanafi, Hassan, Ad-Dien wa Ats-Tsaurah fi Misr 1952-1981, vol. VII, Maktabah Madbuli: Kairo, 

1989. 

Hanafi, Hassan, Ad-Dien wa Ats-Tsaurah fi Misr 1952-1981, vol. VIII, Maktabah Madbuli: Kairo, 

1989. 

Hanafi, Hassan, At-Turats wa At-Tajdid: Mauqifuna min at-Turats al-Qadim, al-Muassasah al-

Jami’iyyah li ad-Diraasat wa an-Nasyr wa at-Tauzi’: Beirut, cet. IV., 1992. 

Hanafi, Hassan, Minal Aqidah Ilaa at-Tsaurah: al-Muqaddamaat an-Nazhariyyah,  vol.1, 

Muassasah Hindawi: Kairo, 2017. 

Haq, Achmad Faisol, Pemikiran Teologi Teosentris Menuju Antroposentris Hassan Hanafi, Jurnal 

Spiritualis, Vol. 6, no. 2, September, 2020. 

Jamarudin, Ade, Social Approach in Tafsir Al-Qur’an: Perspective of Hasan Hanafi, Jurnal 

Ushuluddin,  Vol. 23, no. 1, Juni, 2015.   

Kusnadiningrat, E, Teologi dan Pembebasan: Gagasan Islam Kiri Hassan Hanafi, PT Logos 

Wacana Ilmu: Pamulang Timur, 1999. 



Lukman, Fadhli, Hermeunetikan Pembebasan Hassan Hanafi, Jurnal al-Aqidah, Vol. 6, Edisi. 2, 

Desember, 2014.  

Nurhakim, Moh, Islam, Tradisi, dan Reformasi: Pragmatisme Agama dalam Pemikiran Hassan 

Hanafi, Bayumedia Publishing: Malang, 2003. 

Prasetya, Marzuki Agung, Model Penafsiran Hassan Hanafi, Jurnal Penelitian, Vol.7, No. 2, 

Agustus, 2013. 

Shimogaki, Kazuo, Kiri Islam Antara Modernisme dan Posmodernisme: Kajian Kritis Atas 

Pemikiran Hassan Hanafi, (Terjemahan M. Imam Aziz dan M. Jadul Maula), LKiS Yogyakarta: 

Yogyakarta, cet. II, 1994. 

Sucipto, Hery, Ensiklopedi Tokoh Islam: Dari Abu Bakr Sampai Nashr dan Qardhawi, Hikmah: 

Jakarta, 2003.  

Suhelmi, Ahmad, Hassan Hanafi: Menggagas Kiri Islam dan Oksidentalisme, dalam Dari Kanan 

Islam Hingga Kiri Islam, Darul Falah: Jakarta, 2001.  

Tauhedi, As’ad, Kritik Paradigma Teologi Islam Klasik: Membangun Hermeneutika Pembebasan 

Menurut Hasan Hanafi, al-Adalah, Vol. 16, No. 1, Mei, 2013. 

Wahid, Abdurrahman, ”Hassan Hanafi dan Eksperimentasinya”, (Pengantar dalam Kazuo 

Shimogaki ”Kiri Islam Antara Modernisme dan Postmodernisme: Telaah Kritis atas Pemikiran 

Hassan Hanafi”), LKiS: Yogyakarta, 1994    

 

 

 

 


