PARADIGMA TEOLOGI ANTROPOSENTRISME HASSAN HANAFI
Imron Rosyadi
Sekolah Tinggi llmu Tarbiyah Insida, Jakarta
JI. Malaka Hijau no: 45 Pondok Kopi, Duren Sawit, Jakarta Timur 13460

Email: rosyadi.imron14@gmail.com

Abstract: This article focused on Hassan Hanafi’'s paradigm of Islamic theology. As it is
known that Hassan Hanafi is a contemporer Islamic thinker and philosopher from Egypt,
whose Islamic theological thinking is very progressive and revolutionary. According to him
that classic Islamic theology is no longer able to answer the modern challenges. This is
because Islamic classic theology has long shackled moslems in different situations, spaces
and times, resulting in this theology being dry of meaning and unable to engage in dialectics
with the realities and phenomena of life. And then Hanafi tried to re-elaborate the
arguments from Al-Qur'an and hadits nabawi by using phenomenological and dialectical
analysis knife. Hanafi no longer used theological arguments to prove God’s omnipotence
and holiness. However, he uses these propositions only as a guide for moslems, so that they
can apply them in their lives. Indeed, this kind of theological concept is the same ones put
forward by other contemporer Islamic thinkers, such as Mohammed Arkoun, Mohammed
Abied al-Jabiri, Faried Issac and others. Hanafi has tried to reconstruct classical Islamic
theology from theocentric to anthropocentric. Subsequently, he implemented it in the
Islamic Left movement and Islamic Liberation Theology, so that it can inspire other Islamic
thinkers to re-elaborate Islamic theology that can make a positive contribution to the lives

of moslems.
Keyword: Classic Islamic Theology, Theocentrism Theology, Anthropocentrism Theology

Abstrak: Artikel ini membahas tentang paradigma teologi Islam dalam pandangan Hassan
Hanafi. Sebagaimana diketahui bahwasanya Hassan Hanafi merupakan seorang pemikir dan
filosof Islam kontemporer asal negeri Mesir, yang mana pemikiran teologi Islamnya sangat
progresif dan revolusioner. Menurutnya, teologi Islam klasik tidak mampu lagi menjawab
tantangan-tantangan modern. Hal itu disebabkan karena teologi Islam klasik telah lama

membelenggu pemikiran kaum muslimin dalam situasi, ruang, dan waktu yang berbeda,



hingga mengakibatkan teologi tersebut kering dari makna dan tidak mampu berdialektika
dengan realitas dan fenomena kehidupan. Kemudian Hassan Hanafi mencoba untuk
mengelaborasi kembali dalil-dalil dari Al-Qur’an dan hadits nabawi dengan menggunakan
pisau analisis fenomenologi dan dialektika. Hanafi tidak lagi menggunakan dalil-dalil teologi
untuk membuktikan kemahakuasaan dan kesucian Tuhan. Akan tetapi, Hanafi mengunakan
dalil-dalil tersebut hanya sebagai tuntunan bagi kaum muslimin agar mereka dapat
menerapkannya dalam kehidupan nyata. Sesungguhnya konsep teologi seperti ini jualah
yang sama dikemukakan oleh para pemikir Islam kontemporer lainnya, seperti Muhammad
Arkoun, M. Abied al-Jabiri, Faried Issac dan lain-lainnya. Hassan Hanafi telah mencoba
untuk merekonstruksi teologi Islam klasik dari teologi yang bercorak teosentris kepada
teologi yang bercorak antroposentris dan selanjutnya dia implementasikan dalam gerakan
Kiri Islam dan Teologi Pembebasan Islam, sehingga dapat menginspirasi para pemikir Islam
lainnya untuk mengelaborasi kembali teologi Islam yang dapat memberikan kontribusi

positif bagi kehidupan kaum muslimin.

Kata Kunci: Teologi Islam Klasik, Teologi Teosentrisme, Teologi Antroposentrisme

I. Pendahuluan
Apabila sejarah pertumbuhan dan perkembangan aliran teologi Islam dikaji dengan

seksama, maka kita akan mendapatkan bahwasanya doktrin teologi yang tetap eksis hingga
saat ini, paling kokoh bertahan dari gempuran jaman, dan juga sekaligus banyak
pengikutnya adalah doktrin teologi Sunni dengan sistem berpikir moderatnya yang bercorak
teosentris. Akan tetapi, sayangnya, konsep nalar keislaman kaum muslimin ala teologi Sunni
ini, sepertinya belum dapat memberikan pencerahan terhadap perkembangan fenomena
sosial keagamaan kontemporer. Tentunya, ada beberapa hal yang perlu dibenahi dalam
rumusan sistem teologi Islam klasik yang cenderung berkutat hanya kepada masalah
ketuhanan belaka tanpa adanya pertautan yang signifikan terhadap persoalan kemanusiaan,
hingga akhirnya memunculkan tafsiran keagamaan yang bercorak doktriner dan statis.
Sesungguhnya harus diakui bahwasanya doktrin teologi Islam klasik telah lama
merasuk ke dalam pola berpikir kaum muslimin yang hidup pada saat ini dengan ruang dan
situasi yang berbeda. Oleh karena itu, agar tetap dapat diakui dan diberdayakan, maka
nalar teologi Islam klasik harus mampu berdialektika dengan realitas dan fenomena yang

terjadi saat ini (As’ad: 2013: 282).



Sebagaimana diketahui bahwasanya kemunculan aliran-aliran pemikiran keagamaan
klasik dalam Islam itu dimulai dengan adanya perdebatan mengenai zat, sifat, dan nama
Tuhan, hingga timbullah sikap saling mengklaim kebenaran di antara kaum muslimin dan
juga sikap saling mengkafirkan sesama mereka. Bahkan di antara mereka ada yang berupaya
dengan sekuat tenaga untuk menjadikan aliran teologi mereka sebagai ideologi resmi
sebuah rezim atau penguasa. Harus diakui bahwasanya sikap rigid kaum muslimin untuk
berpegang teguh kepada prinsip ideologinya masing-masing, pada hakikatnya, akan
berdampak kepada ketertinggalan kaum muslimin dari kebudayaan, peradaban manusia,
dan ilmu pengetahuan. Oleh karena itu, sudah seyogianyalah penafsiran keagamaan kaum
muslimin berorientasi kepada nilai-nilai kemanusiaan yang relevan dengan perkembangan
isu-isu global kontemporer, seperti pluralisme, sekulerisme, HAM, gender, liberalisme,
multikulturalisme dan lain-lain. Pada prinsipnya, kaum muslimin akan mampu menghadapi
isu-isu global tersebut dengan cara mengkaji ulang pemahaman dan penafsiran Islam secara
intensif agar tidak terjadi sikap diskriminatif-subordinatif, ketidakadilan-penindasan, dan
kemiskinan dengan menggunakan pendekatan multidisipliner.

Oleh karena itu, maka Hassan Hanafi berupaya untuk memberikan sebuah
pandangan cara berpikir yang kritis dan revolusioner kepada kaum muslimin agar mereka
dapat mengatasi pelbagai problematikanya dengan menggunakan pendekatan
multidisipliner. Urgensinya Hassan Hanafi untuk merekonstruksi produk pemikiran dan
teologi Islam klasik adalah agar kaum muslimin mampu menghadapi serta mengatasi
berbagai tantangan modern yang berkembang pada saat ini. Memang harus diakui
bahwasanya jebakan ideologi teologi Islam klasik membuat kaum muslimin mandek dalam
berpikir, sehingga kini mereka berada dalam posisi tertinggal dan terbelakang dari pelbagai
dimensi.

Menurut Hanafi, konsep teologi yang dianut dan diyakini kaum muslimin pada saat
ini lebih banyak memuat konsep-konsep yang melangit dan ide-ide yang kosong ketimbang
ide-ide yang mampu menuntun mereka agar dapat menjalani kehidupan yang nyata.
Karena, bagaimana pun, harus diakui bahwa konsep teologi yang berkembang pada saat ini
hanya digunakan untuk melanggengkan dogma yang bersifat teosentris saja daripada
mendiskusikan permasalahan-permasalahan yang berkaitan dengan umat manusia dan
kaum muslimin yang bersifat antroposentris (Hag: 2020: 160). Sesuai dengan perkembangan

jaman, maka pada prinsipnya kaum muslimin membutuhkan sebuah dimensi teologi Islam

3



yang bersifat empirik, yaitu sebuah teologi yang bersifat membumi daripada sebuah
konsepsi yang bersifat melangit, seperti yang berlangsung selama ini. Dialektika-teologis
terus berkelanjutan sepanjang sejarah peradaban manusia, sesuai dengan konteks jaman
yang melingkupinya. Bagaimana pun teologi bukan berarti hanya membahas masalah
keimanan saja. Oleh karena itu, Hassan Hanafi mempunyai gagasan tersendiri tentang
teologi. Menurut pendapatnya, pada awalnya sebuah teologi banyak memuat teori-teori
ketuhanan (teosentris) belaka. Akan tetapi, kemudian teori-teori dalam teologi tersebut
akhirnya diaplikasikan dalam sendi-sendi kehidupan umat yang lebih bersifat kemanusiaan

dan membumi (antroposentris) (Ghufron: 2018: 143)

Il. Biografi Intelektual Hassan Hanafi dan Beberapa Karya limiahnya

Sebelum mengelaborasi konsep Teologi Antroposentrisme Hassan Hanafi, alangkah
baiknya kita mengetahui terlebih dahulu biografi singkat Hassan Hanafi, perkembangan
intelektualnya, dan juga karya-karya ilmiah yang telah dihasilkannya.

Tak dapat diragukan lagi bahwasanya Hassan Hanafi adalah seorang intelektual,
pemikir Islam, dan guru besar filsafat terkemuka di Mesir saat ini. Dia dilahirkan di kota
Kairo, tepatnya di sekitar tembok Benteng Shalahuddin, sebuah wilayah yang memang tidak
jauh dari kampus al-Azhar, pada 13 Februari 1935. Sebagaimana diketahui bahwasanya
Kairo merupakan sebuah kota tempat bertemunya para pelajar dan mahasiswa Islam dari
pelbagai penjuru dunia untuk menimba ilmu agama, terutama di Universitas al-Azhar
(Ghufron: 2018: 146). Maka, sesungguhnya ini merupakan satu keberuntungan tersendiri
bagi Hanafi bahwasanya ia dilahirkan di sebuah kota yang menjadi tujuan para mahasiswa
Islam dari penjuru dunia untuk menuntut ilmu agama di sebuah kampus terkenal dan tertua
di dunia Islam, Universitas al-Azhar, sehingga semangat belajar dan gairah menuntut ilmu
pada dirinya senantiasa terus bergelora. Sesungguhnya secara historis dan kultural, kota
Kairo merupakan tempat persemaian beberapa peradaban besar kuno dan modern yang
dimulai dari peradaban Fir'aun, Romawi, Byzantium, Arab, Turki, dan Eropa modern. Ini
menunjukkan bahwasanya kota Kairo memang benar-benar memiliki arti yang penting bagi
perkembangan awal tradisi keilmuan Hassan Hanafi (Kusnadiningrat: 1999: 48).

Pada tahun 1956, Hanafi memperoleh gelar sarjana muda bidang filsafat dari
Fakultas Sastra, Jurusan Filsafat, Universitas Kairo. Kemudian pada tahun 1966, Hanafi

berhasil menggondol gelar doktor dari La Sorbonne, sebuah universitas terkenal di kota



Paris, Prancis, dengan menuntaskan disertasi monumentalnya, Essai sur la Methode
d’Exegese . Selain itu, selama rentang studi di negeri mode tersebut, Hanafi
menyempatkan diri mengajar bahasa Arab di Ecole des Langues Orientales (Akademi
Bahasa-Bahasa Timur), Paris. Setelah menamatkan studinya, Hanafi kembali ke Mesir untuk
menjabat sebagai staf pengajar di almamaternya, Universitas Kairo, untuk mata kuliah
Pemikiran Kristen Abad Pertengahan dan Filsafat Islam (Lukman: 2019: 3). Sementara itu,
reputasi internasionalnya sebagai pemikir muslim terkemuka telah mengantarkan Hanafi
pada beberapa jabatan guru besar luar biasa di banyak perguruan tinggi negara-negara
asing. Secara berturut-turut Hanafi tercatat pernah mengajar di Belgia pada tahun 1970,
Amerika Serikat dari tahun 1971-1975, Kuwait pada tahun 1979, Maroko dari tahun 1982-
1984, Jepang dari tahun 1984-1985, dan Uni Emirat Arab pada tahun 1985. Kemudian dari
tahun 1985 sampai tahun 1987, Hanafi juga dipercaya menjadi penasehat pengajaran
(academic consultant) pada Universitas Perserikatan Bangsa-Bangsa di Tokyo (Boullata
1995: 98).

Dalam kapasitasnya sebagai guru besar dan konsultan tamu itulah, Hanafi
menyempatkan diri untuk mengamati secara langsung berbagai kontrakdiksi dan
penderitaan yang terjadi di banyak belahan dunia. Persentuhannya dengan agama
revolusioner di Amerika Serikat dan teologi pembebasan di Amerika Latin menghantarkan
Hanafi pada suatu kesimpulan bahwa teologi Islam sudah saatnya dan seyogianya menjadi
semacam refleksi kemanusiaan tentang kondisi-kondisi sosial, ekonomi, politik, dan budaya
(Hanafi 1989 VI: 256). Lebih lanjut, rekonstruksi teologi berfungsi untuk
mentransformasikan kehidupan manusia, pandangan dunia, dan cara hidupnya hingga
tercipta perubahan struktur sosio-politik dan terjadi restrukturisasi tauhid (Hanafi 1988: 38-
39).

Sebagaimana diketahui dalam otobiografinya, banyak peristiwa dan pengalaman
pribadi yang telah membangkitkan kesadaran Hanafi tentang pentingnya suatu teologi
tanah, sebuah teologi yang diimajinasikannya sebagai nasionalisme dan kekuatan pembebas
dari kolonialisme---bahkan hal itu telah diaplikasikannya ketika dia masih duduk di bangku
sekolah menengah Khalil Aga. Kesadaran seperti itulah yang dulu pernah mendorong Hanafi
menjadi relawan perang Palestina pada tahun 1948. Sayangnya keinginan tersebut tidak
pernah terealisasi, mengingat saat itu dunia Islam telah menganut sistem negara-bangsa

(nation-state), di mana tidak dikenal lagi adanya kesatuan imperium Islam. Akibatnya,

5



Hanafi menemui kesulitan dalam memperoleh izin meninggalkan negerinya (Hanafi 1989 VI:
211-212).

Karena menemui kegagalan untuk berjihad dan berjuang di tanah Palestina, maka
Hanafi menyalurkan semangat revolusionernya dalam gerakan-gerakan politik-keagamaan
di negerinya sendiri. Pada tahun 1951, Hanafi mendapat kesempatan untuk ikut berjuang
membela tanah airnya dalam perang pembebasan Terusan Suez, ikut belajar memanggul
senjata pada Fakultas Tehnik di kawasan Abbasiah, dan menshalatkan para jenazah yang
gugur sebagai syahid di medan pertempuran di Masjid al-Kukhya (Hambali 2001: 222). Dari
biografi yang ditulisnya sendiri diketahui bahwa sebenarnya Hanafi telah lama berkenalan
dengan pemikiran dan aktivitas Ikhwan al-Muslimin sejak dia belajar dan menjadi siswa di
sekolah menengah Khalil Aga. Bahkan pada tahun 1952, Hanafi tercatat sebagai salah
seorang anggota resmi gerakan ini. Ketika menempuh kuliah di Universitas Kairo, Hanafi
masih terus terlibat secara aktif dalam pelbagai aktivitas gerakan Ikhwan hingga organisasi
tersebut dinyatakan terlarang oleh pemerintah Mesir (Boullata 1995: 98).

Ketika usianya, pada tahun 1956, menginjak dua puluh satu tahun, Hanafi
mempunyai kesempatan untuk melanjutkan pendidikannya ke jenjang yang lebih tinggi lagi
ke negeri Prancis. Akhirnya dia berangkat meninggalkan kota kelahirannya, Kairo, menuju
kota mode, Paris, untuk bermukim dan menimba ilmu di Universitas Sorbonne. Di
universitas terkemuka inilah, Hanafi dilatih untuk berpikir secara metodologis melalui
kuliah-kuliah maupun bacaan-bacaan atau karya-karya kaum orientalis. Dia, umpamanya,
sempat belajar tentang metodologi berpikir, pembaharuan, dan sejarah filsafat pada
seorang reformis Katolik, Jean Gitton. Kemudian Hanafi belajar fenomenologi dari Paul
Ricouer, analisis kesadaran diri dari beberapa karya Husserl, dan bimbingan penulisan
tentang pembaharuan Ushul Fikih dari Profesor Massignon (Kusnadiningrat 1999: 50).

Persentuhannya dengan pelbagai pemikiran dan pendirian metodologis tersebut
mendorong Hanafi untuk mempersiapkan sebuah proyek pembaharuan menyeluruh
terhadap pemikiran Islam yang kemudian dia tuangkan ke dalam proposal doktornya
dengan judul al-Manhaj al-Islami al-‘Amm. Rencana tersebut merupakan bagian usaha
Hanafi untuk meletakkan Islam sebagai teori komprehensif atau semacam proyek
peradaban bagi transformasi kehidupan individual dan masyarakat Islam.

Sayangnya, tanggapan dari publik akademisi, para orientalis dan filosof Prancis,

demikian memprihatinkan, kecuali apresiasi yang diberikan oleh dua sarjana orientalisme

6



kaliber dunia, Henry Corbin dan Louis Massignon. Kedua guru besar ini kemudian
menyarankan Hanafi untuk tetap melanjutkan rencana penelitiannya dengan melakukan
beberapa modifikasi yang difokuskan pada suatu bidang yang lebih spesifik. Atas saran
tersebut, Hanafi memutuskan untuk memulai pembaruan pemikiran Islam---yang kelak
disebut sebagai at-turats wa at-tajdid (tradisi dan pembaharuan)---dengan meneliti
metodologi pemikiran Islam menurut para ulama Ushul Fikih dalam disertasinya yang
berjudul Les Methodes d’Exegese, essai sur La science des Fondaments de La
Comprehension, ilm Ushul al-Figh (Beberapa Metode Penafsiran: Sebuah Upaya dalam limu
Ushul Figih) (Hanafi 1989 VI: 228-231).

Kemudian, sekembalinya dari Prancis, Hanafi mulai mempersiapkan secara sungguh-
sungguh proyek peradabannya yang kemudian dikenal sebagai proyek at-turats wa at-tajdid
(tradisi dan pembaharuan). Usaha ini terus-menerus dia lakukan sambil mengajar di
almamaternya. Namun demikian, persiapan proyek pembaharuan tersebut makin lama
makin terbengkalai ketika Hanafi semakin intensif terlibat dalam kegiatan akademis yang
lebih banyak menyita perhatian.

Sebagai dosen Filsafat Kristen, Hanafi harus mengajar selama dua tahun pertama
(1966-1967) tanpa referensi yang jelas. Untuk mengatasi kesulitan pengajaran mata kuliah
ini, maka Hanafi memutuskan untuk menulis sebuah buku diktat yang berjudul Namadjiz
min al-Falsafah al-Masihiyyah fi al-‘Ashr al-Wasith: al-Mu’allam li Aghustin, al-Iman Babhits
an al-aql li Ansalim, al-Wujud wa al-Mahiyah |i Tuma al-Akwini (Beberapa Contoh Filsafat
Kristen Abad Pertengahan: Ajaran Santo Augustinus, Keimanan Butuh Penalaran menurut
Santo Anselmus, dan Bentuk dan Esensi menurut Thomas Aquinas) (Hanafi 1989 VI: 250).

Pada tahun 1980, barulah Hanafi kembali menuliskan pengantar teoritis untuk
proyek peradabannya. Menurut Hanafi, at-turats wa at-tajdid dimaksudkan sebagai sebuah
rancangan reformasi agama yang tidak saja berfungsi sebagai kerangka kerja dalam
menghadapi tantangan intelektual Barat, tetapi juga dalam rangka rekonstruksi pemikiran
keagamaan Islam pada umumnya (Hanafi 1989 VIl: 14).

Menurut Hanafi (1992b: 13) tradisi itu direpresentasikan oleh segala bentuk
pemikiran yang sampai ke tangan umat Islam yang berasal dari masa lalu ke dalam
peradaban kontemporer. Sementara pembaharuan adalah reinterpretasi tradisi tersebut
agar sesuai dengan tuntutan dan kebutuhan jaman. Reinterpretasi semacam itu sangat

signifikan mengingat tradisi akan kehilangan nilai aktualnya jika tidak dapat memberi

7



perspektif dalam menafsirkan realitas dan perubahan sosial. Selain itu, Hanafi juga
menjelaskan bahwa, “Persoalannya bukan pada pembaharuan tradisi (tajdid al-turats) atau
pada tradisi dan pembaharuan (al-turats wa al-tajdid), karena yang pertama kali muncul
adalah tradisi dan bukan pembaharuan dengan maksud untuk memelihara kontinuitas
tradisi dalam kebudayaan bangsa, otentifikasi kekinian, mendoroing kemajuan, dan ikut
serta dalam perubahan sosial. Tradisi adalah pijakan awal dari masalah kebudayaan,
sedangkan pembaharuan atau modernisasi adalah reinterpretasi tradisi tersebut agar sesuai
dengan kebutuhan jaman. Masa lalu mendahului kekinian, otentisitas mendahului
kemodernan, dan instrumen membawa kepada tujuan. Tradisi adalah instrumen dan
pembaharuan adalah tujuan yaitu keikutseraan dalam transformasi kehidupan dengan
memberi solusi pada problem-problemnya dan membuka keran-keran yang menyumbat
kemajuan” (Hanafi 1992b: 13).

Hassan Hanafi telah merumuskan eksperimentasi at-turats wa at-tajdid (tradisi dan
pembaharuan) berdasarkan tiga agenda yang saling berhubungan secara dialektis. Agenda
pertama, melakukan rekonstruksi tradisi Islam dengan interpretasi kritis dan kritik sejarah
yang tercermin dalam agenda sikap umat Islam terhadap tradisi klasik (maugifuna min al-
turats al-qodim). Agenda kedua, menetapkan kembali batas-batas kultural Barat melalui
pendekatan kritis yang mencerminkan sikap umat Islam terhadap peradaban Barat. Agenda
ketiga atau terakhir, upaya membangun sebuah teori interpretasi baru yang mencakup
dimensi kebudayaan dari agama dalam skala global yang memposisikan Islam sebagai
fondasi ideologis bagi kemanusiaan modern. Agenda ini mencerminkan sikap umat Islam
terhadap realitas (maugifuna min al-wagi’) (al-Hamdi 2019: 7).

Tak dapat dipungkiri bahwa ketika Hanafi meluncurkan sebuah jurnal berkala pada
tahun 1981, di mana pada edisi pertamanya bertajuk Al-Yasar Al-Islami: Kitabaat fi an-
Nahdhah al-Islamiyah (Kiri Islam: Beberapa Artikel Tentang Kebangkitan Islam), maka pada
hakikatnya secara khusus ini merupakan momen terpenting dalam kehidupan Hanafi dan
secara umum dalam wacana intelektual Islam-Arab. Sesungguhnya jurnal ini tidak saja
membahas tentang isu penting sehubungan dengan kebangkitan Islam dengan agenda yang
sama dalam proyek tradisi dan pembaharuan (at-turats wa at-tajdid). Tetapi yang lebih
penting lagi adalah bahwa jurnal tersebut merupakan manifesto gerakan pemikiran yang
selama ini diidam-idamkan oleh Hanafi dalam rangka pembaharuan yang menyeluruh

terhadap umat Islam.



Selain itu, jurnal Al-Yasar Al-Islami dan proyek at-turats wa at-tajdid menandai
tahap krusial dalam pemikiran Hanafi. Menurut Hanafi (1989 VI: 13) kedua karya tersebut,
jurnal Al-Yasar Al-Islami dan proyek at-turats wa at-tajdid, tidak saja terbit setelah
kemenangan revolusi Iran pada tahun 1979 yang tentu saja dapat memberi pembenaran
bagi kebangkitan dunia Islam, tetapi lebih dari itu juga menunjukkan terjadinya transformasi
dalam pemikiran Hanafi dari apa yang disebut sebagai dominannya kesadaran individual (al-
wa’yu al-fardi) pada dekade 1960-1970 kepada dominannya kesadaran sosial (al-wa’yu al-
ijtima’i) pada dekade 1980-an (Hanafi 1992b: 84).

Hassan Hanafi, dengan Kiri Islamnya, berupaya menjadikan kajian-kajian ilmiah atas
disiplin-disiplin keislaman yang terpisah-pisah kepada penciptaan paradigma ideologis yang
baru, termasuk dengan mengajukan Islam sebagai alternatif pembebasan kaum muslimin
dari kekuasaan feodal. Selain itu, Hanafi juga mempersiapkan rancangan tradisi dan
pembaharuan (at-turats wa at-tajdid) sebagai suatu penjelasan yang panjang lebar tentang
kebangkitan pemikiran Islam secara menyeluruh. Terlebih lagi rancangan tradisi dan
pembaharuan tersebut belakangan ini semakin menemukan arti pentingnya manakala
gerakan Kiri Islam yang cenderung frontal dalam menghadapi Barat itu ternyata
menemukan kegagalannya. Menurut Abdurrahman Wahid (1994: xviii) rancangan tradisi
dan pembaharuan yang lebih lebih apresiatif terhadap paradigma universalistik dalam
memahami tradisi klasik, peradaban Barat, dan kemodernan itu bukan hanya berhasil
menghantarkan Hanafi kepada cara berpikir yang lebih anggun, akan tetapi juga lebih
memberikan harapan kepada dunia Islam untuk dapat menjadi mitra bagi peradaban-
peradaban lain dalam menciptakan tatanan dunia baru dan universal.

Sebagaiman telah diketahui bahwasanya Hassan Hanafi adalah seorang pemikir
Islam yang produktif dalam menulis. Banyak karya tulisnya yang telah dibukukan dalam
bentuk karya kompilasi ataupun karya mandiri. Disebutkan oleh Saenong (2002: 78)
bahwasanya ada sekitar dua puluh buah karya tulis Hanafi yang telah dibukukan.
Sebenarnya karya-karya Hanafi tersebut dapat diklasifikasikan ke dalam, pertama, karya
kesarjanaan di Universitas Sorbonne; dan kedua, buku, kompilasi tulisan dan artikel, dan
ketiga, karya terjemahan, suntingan, dan saduran.

Dalam klasifikasi pertama, yaitu karya kesarjanaan Hanafi, ada tiga buah disertasi:
Les Methodes d’Exegese essai sur La science des fondements de la Comprehension, ilm Ushul

al-Figh (1965); L’Exegese de Ila Phenomenologie L’etat actuel de Ila methode

9



phenomenologique et son application au phenomene religieux (1965), dan La
Phenomenologie de L’Exegese: essai d’une hermeneutique a parti du Nouvea Testament
(1966).

Sementara klasifikasi kedua dari karya-karya Hanafi adalah beberapa buah buku di
antaranya Religious Dialog and Revolution (Agama, Dialog, dan Revolusi) terbit tahun 1977,
At-Turats wa at-Tajdid (Tradisi dan Pembaharuan) terbit pada tahun 1980 yang memuat
dasar-dasar rancangan pembaharuan Hanafi, Dirasat Islamiah (Beberapa Kajian Keislaman)
terbit pada tahun 1981 yang membahas tentang beberapa disiplin keilmuan tradisional
Islam seperti teologi Islam (ushul ad-dien), ushul al-figh, filsafat, tasawuf, dan sirnanya
wacana manusia dan sejarah dalam tradisi klasik, Al-Yasar Al-Islami: Kitaabaat fi an-
Nahdhah al-Islamiah (Kiri Islam: Beberapa Esei Tentang Kebangkitan Islam) sebuah jurnal
yang direncanakan terbit secara berkala---dan edisi perdananya terbit tahun 1981---yang
memuat manifesto “Kiri Islam”, Qodaya Mu’ashirah: fi Fikrina al-Mu’ashir dan fi Fikril Gharbi
(Beberapa Masalah Kontemporer: Pemikiran Islam Kontemporer dan Pemikiran Barat) dua
jilid, Dirasat Falsafiyyah (1988), Min al-Agidah ila ats-Tsaurah (Dari Teologi Menuju
Revolusi) terbit tahun 1988, lima jilid tebal yang merupakan karya terbesar Hassan Hanafi
yang membahas tentang rekonstruksi teologi Islam dalam rangka pembebasan menyeluruh,
ad-Din wa ats-Tsaurah fi Misr 1952-1981 (Agama dan Revolusi di Mesir 1952-1981) yang
terdiri dari delapan jilid yang memuat tulisan Hanafi di pelbagai media terbit pada tahun
1989, Hiwar al-Masriq wa al-Maghrib (Dialog Timur dan Barat) terbit tahun 1990 buku yang
ditulis bersama koleganya, M. Abid al-Jabiri, dalam rangka debat bersama sejumlah pemikir
muslim lainnya, Islam in The Modern World (Islam di Dunia Modern) dua jilid buku tebal
berbahasa Inggris yang membahas tentang tafsir kontekstual Hanafi terhadap beberapa
ayat Al-Qur’an terbit tahun 1995, Humum al-Fikr wa al-Wathan (Duka Cita Pemikiran dan
Tanah Air) terbit tahun 1997 dua jilid buku yang mengkaji tentang agama, pemikiran, dan
transformasi kenyataan, Jamaluddin al-Afghani (Biografi dan Perjuangan Jamaluddin) terbit
tahun 1997 seorang pemikir dan tokoh kebangkitan dunia Islam, Hiwar al-Ajyal (Dialog
Antar Generasi) terbit 1998) kumpulan komentar dan tanggapan Hanafi terhadap pemikiran
sejumlah intelektual Islam terkemuka di masanya, ad-Din wa ats-Tsagafah wa as-Siyasah fi
al-Wathan al-Arabi (Agama, Kebudayaan, dan Politik di Dunia Arab) kumpulan artikel Hanafi
di koran harian “al-Bayan” Dubai yang membahas tentang kebangkitan negara Mesir,

persatuan dunia Arab, kebudayaan, dan politik di Timur Tengah, buku Min an-Nagql ila al-

10



Ibda’ (Dari Transferensi Menuju Kreasi) terdiri dari tiga jilid yang membahas tentang
munculnya penerjemahan teks-teks asing (Yunani dan Latin) ke dalam bahasa Arab dan
perkembangan penyusunan ilmu filsafat di dunia Islam, terbit pada tahun 2000, buku
Fisytah Failasuf al-Mugawamah (Fichte: Seorang Filosof Perlawanan) 2002, buku Minal Fana
ilal Baga: Muhawalah li i’adati Binaai lImi Tasawuf (Dari Kehampaan Menuju Kepada
Keberadaan: Suatu Upaya Untuk Membangun Kembali Ilmu Tasawuf) yang terdiri dari 2 jilid
besar dan terbit pada tahun 2009, buku Minal Naql ilal Aql: al-Juz al-Awwal Ulumul Qur’an
(Dari Teks Kepada Konteks: Volume 1 Iimu-llmu al-Qur’an) 2012, buku Minal Naql ilal Aq!: al-
Juz ats-Tsani Ulumul Hadits (Dari Teks Kepada Konteks: Volume 2 limu-limu Hadits) 2012,
dan buku Zikrayaat 1935-2018 (Kenang-Kenangan 1935-2018) sebuah buku otobiografi
tentang perjalanan hidup Prof. Hassan Hanafi yang ditulis olehnya sendiri.

Kemudian klasifikasi ketiga adalah beberapa karya awal Hanafi yang berkaitan
dengan saduran, suntingan, dan terjemahan mengingat akan kebutuhan diktat kuliah bagi
para mahasiswa dan ingin memperkenalkan beberapa materi filsafat Islam dan Barat yang
terkemuka. Di antara karya Hanafi yang membahas tentang filsafat Islam adalah buku yang
berjudul Abu Husein al-Basri: al-Mu’tamad fi Ushul al-Figh (Abu Husein al-Basri: Yang
Otentik dalam ilmu Ushul Fikih) terdiri dari dua jilid yang membahas tentang filsafat hukum
Islam terbit pada tahun 1964-1965, al-Hukumah al-Islamiyah i al-Imam Khomeini
(Pemerintahan Islam menurut Imam Khomeini) terbit tahun 1979 dan Jihad an-Nafsi aw al-
Jihad al-Akbar li al-lmam Khomeini (Jihad Melawan Hawa Nafsu atau Jihad Yang Terbesar
Menurut Imam Khomeini) terbit tahun 1980. Tak pelak lagi dua buku terakhir adalah
berkaitan dengan perjuangan dan pemikiran mendiang Imam Khomeini, tokoh spiritual
Republik Islam Iran.

Kemudian mengenai filsafat Barat, Hanafi telah menyusun dan menganotasi
beberapa buah buku di antaranya Namadzij min al-Falsafah al-Masihiyyah fi al-Ashr al-
Wasith: al-Mu’allam li Agustin, al-Iman Bahits ‘an al-Agl li Ansalim, al-Wujud wa al-
Mahiyyah |li Tuma al-Akwini (Beberapa Contoh Filsafat Kristen Pada Abad Pertengahan:
Ajaran oleh Santo Augustinus, Keimanan Butuh Penalaran oleh Santo Anselmus, Bentuk dan
Esensi oleh Thomas Aquinas) terbit pada tahun 1968, Isbinoza: Risalah fi Lahut wa Siyasah
(Baruch Spinoza: Suatu Risalah Tentang Teologi dan Politik) terbit pada tahun 1973, Lessing:

Tarbiyah al-Jinsi al-Basyari wa A’mal Ukhra (Lessing: Pembinaan- Manusia dan Beberapa

11



Karya Lainnya) terbit tahun 1977, Jean Baul Sartre: Ta’ali al-Ana Maujud (Jean Paul Sartre:
Transendensi Eksistensialisme) terbit tahun 1978.

Filosof dan pemikir Islam yang produktif asal Mesir ini akhirnya meninggal dunia
pada 21 Oktober 2021 di kota kelahirannya, Kairo, dalam usia kurang lebih 86 tahun dengan

mewariskan banyak karya ilmiah yang bermanfaat bagi generasi muslim berikutnya.

. Teologi Antroposentrisme: Perspektif Hassan Hanafi

Tak dapat dipungkiri bahwasanya ilmu Kalam atau teologi Islam merupakan
kajian strategis sebagai sebuah landasan dalam upaya untuk melakukan pembaharuan
dan pembinaan umat Islam, karena ilmu tersebut memang sangat bersifat metodologis.
Sementara itu, ada juga pendapat yang menyatakan bahwasanya teologi merupakan
aspek yang sangat penting, karena ia berfungsi sebagai sebuah refleksi kritis dalam
tindakan seseorang untuk melihat realitas sosial yang dihadapinya (Haq 2020: 169).
Sebagaimana dikemukakan oleh Rumadi (2000:23) bahwasanya ilmu Kalam atau teologi
Islam, dalam tradisi keagamaan Islam, dipandang sebagai sebuah unsur yang melandasi
adanya sebuah agama. Tanpa adanya teologi yang menjadi dasar keimanan seseorang,
maka tidak ada agama baginya. Oleh karena itu tidaklah mengherankan apabila teologi
menjadi sebuah kajian yang telah mendarahdaging pada semua agama. Bahkan dapat
dikatakan bahwasanya sejarah-sejarah agama itu sendiri pada hakikatnya adalah sejarah
teologi. Ratusan hingga ribuan buku telah ditulis orang untuk membahas tentang teologi
yang bertujuan untuk mengagungkan Tuhan.

Dalam dikursus keislaman, maka ilmu Kalam atau teologi Islam itu, pada
hakikatnya, telah mengalami pembakuan-pembakuan, akan tetapi tetap banyak
permintaan. Sayangnya, ketika permintaan tersebut dicari jawabannya, maka kita pun
akan mendapatkannya dalam suatu doktrin agama yang menyatakan bahwasanya tidak
layak bagi seorang yang beriman dan bertakwa untuk berpikir tentang Tuhannya. Akan
tetapi, cukuplah baginya untuk memikirkan mahkluk ciptaan-Nya saja. Kemudian ada juga
sebuah adagium sufisme yang berkata, “Barangsiapa yang mengenal Tuhannya, maka ia
pun akan mengenal dirinya. Dan barangsiapa yang mengenal dirinya, maka ia pun akan
mengenal Tuhannya.” Sepertinya, pembahasan mengenai ketuhanan dan beberapa hal
yang berkenaan dengannya, dalam ajaran Islam, itu sebagai suatu area yang mustahil

didapatkan jawaban yang tegas (Pribadi dan Haryono 2003: 89-90).

12



Ketika relasi antara Tuhan dengan manusia dikaji dan dibahas secara serius, maka
secara umum dalam kajian teologinya selalu bersifat teosentris, yaitu di mana Tuhan
akan menjadi pusat segala kekuatan dan kekuasaan, sedangkan manusia harus patuh dan
tunduk di hadapan Tuhan. Karena begitu rumit dan jelimetnya pembahasan teologi,
maka akhirnya banyak orang yang mempertanyakan kontribusi ilmu teologi dalam
menyelesaikan problem sosial yang sering kali muncul di tengah masyarakat.
Sesungguhnya pertanyaan seperti ini kerap kali dikemukakan, dikarenakan teologi sering
dimanfaatkan untuk melanggengkan status quo suatu rezim dan juga untuk menindas
suatu masyarakat. Oleh karena itu, sepertinya teologi bukanlah sebuah sarana untuk
melakukan transformasi masyarakat, tetapi malah menjadi sebuah bidang kajian untuk
menonjolkan hal-hal yang berkaitan dengan Tuhan (Haq 2020: 12).

Sebagai penyeimbang dan sekaligus bertolak belakang terhadap pemikiran yang
menganggap agama sebagai cara orang mengagungkan dan memuliakan Tuhan atau yang
dikenal sebagai perspektif teologi teosentris, maka muncullah sebuah metode dan cara
pandang sebaliknya, yaitu sebuah teologi yang memuliakan dan menghargai manusia
seutuhnya atau yang dikenal sebagai perspektif teologi antroposentris. Dengan demikian,
maka dapatlah dikatakan bahwasanya teologi antroposentris adalah sebuah teologi yang
memposisikan manusia sebagai pusat dari segalanya di alam semesta ciptaan Tuhan Yang
Mahakuasa ini. Bahkan, di antara para penganjur dan penganut teologi antroposentrisme
ini ada yang berpendapat bahwasanya adalah suatu hal yang lumrah manakala ada
sebagian manusia yang mengeksploitasi kekayaan alam secara serakah dan tamak untuk
kepentingan pribadinya tanpa memikirkan nasib orang lainnya (Pribadi dan Haryono
2003: 95).

Akan tetapi, dalam pandangan Hanafi, sepertinya teologi antroposentrisme
tidaklah semutlak itu. Menurutnya, teologi antroposentrisme tetaplah harus mengacu
kepada teologi teosentrisme. Dalam karya monumentalnya, Minal Agidah Illa Tsaurah:
Mugaddamat an-Nazhariyyah (Dari Akidah Menuju Revolusi: Beberapa Aksioma),
Hanafi mencoba menyampaikan kritikannya kepada karya-karya pemikiran ilmu Kalam
klasik. Menurutnya, karya para ulama ilmu Kalam klasik tersebut sebagai suatu
pemikiran yang cenderung mensubordinasi manusia. Pada beberapa karya ilmu Kalam
atau teologi Islam klasik, biasanya, yang pertama adalah disampaikannya pujian-pujian

kepada Allah Ta’ala dan pernyataan kelemahan manusia di hadapan kemahaagungan-

13



Nya. Sesungguhnya, bagi Hanafi, hal ini secara tidak langsung akan dapat menumbuhkan
dan mengokohkan sikap pasivitas pada diri manusia. Bahkan, secara psikologis, hal itu
juga dapat menciptakan sebuah kondisi di mana seseorang tidak akan mampu melakukan
suatu perubahan apapun pada dirinya. Sikap pasif yang begitu jauh terhunjam dalam diri
manusia, pada hakikatnya, akan dapat menyebabkan manusia tidak percaya diri terhadap
dirinya dan tidak berkuasa atas dirinya sendiri pada saat berhadapan dengan para
penguasa temporal, baik itu penguasa ekonomi, penguasa budaya, penguasa politik,
penguasa peradaban dan penguasa-penguasa lainnya. Sepertinya, ia telah kehilangan
progresivitasnya dalam upaya melakukan perubahan. Menurut Hanafi, sesungguhnya
inilah akar metodologis ilmu Kalam klasik yang selayaknya harus direvisi dan diperbaiki
(Hanafi 2017: 11-12). Masih menurut Hanafi, dalam kajian lImu Kalam atau teologi Islam
itu seyogianya dimukadimahi dengan ungkapan-ungkapan, “Demi bumi kaum muslimin
yang sedang dijajah. Demi kebebasan kaum muslimin dalam menghadapi musuh-
musuhnya. Demi keadilan sosial dan seterusnya”. Sesungguhnya kritikan Hanafi terhadap
pemikiran ilmu Kalam klasik seperti tersebut di atas dilandasi pada sebuah realitas di
mana ia memandang perlunya revitalisasi dan reaktualisasi ilmu Kalam atau teologi Islam
dalam konteks kehidupan masa kini. lImu Kalam yang diklaim sudah mandul dan
ketinggalan jaman, seyogianya disegarkan kembali, hingga mampu berdialektika dengan

realitas kekinian dan dapat melahirkan paradigma baru yang sesuai dengan jaman.

V. Kesimpulan

Dari pembahasan singkat di atas jelaslah bahwasanya Hassan Hanafi, seorang
guru besar filsafat Islam, intelektual muslim kontemporer, pemikir Islam terkemuka dari
Mesir menginginkan adanya paradigma baru dalam pemikiran teologi Islam yang
cenderung lebih memihak kepada nasib manusia dan bukan kepada nasib Tuhan. Namun
demikian, Hanafi tetap menginginkan agar kajian teologi yang digagasnya tetap berada
pada bingkai ilmu Kalam. Atau dengan ungkapan lain, Hanafi berupaya agar ilmu Kalam
itu lebih membumi dan relevan dengan problematika kontemporer. Selanjutnya, ia pun
berupaya memberikan jalan keluarnya, yaitu dengan memberikan pemaknaan yang lebih

bercorak antroposentris dan dan memposisikan manusia sebagai pusat kesadaran.

14



Daftar Pustaka

Al-Hamdi, Ridho, Hassan Hanafi’s Epistemology On Occidentalism: Dismantling Western
Superiority, Constructing Equal Civilization, Episteme, vol. 14, No.1, June 2019.

Boullata, Issa, "Hassan Hanafi”, dalam John L. Esposito, (ed) The Oxford Encyclopedia of
Islamic World, vol. |, Oxford University Press: New York, 1995.

Ghufron, M, Transformasi Paradigma Teologi Teosentris Menuju Antroposentris (Telaah
Atas Pemikiran Hassan Hanafi), Millati, Journal of Islamic Studies and Humanities, Vol.3, No.
1, Edisi Juni 2018.

Hadirois, Ahmad Efendi dan Suryo Ediyono, Pemikiran Hassan Hanafi Tentang Kritik Tradisi
Islam (Analisis Hermeunetika), Jurnal CMES, Vol. 8, No. 2, Edisi Juli — Desember 2015.
Hambali, M. Ridlwan, Hassan Hanafi Dari Islam Kiri, Revitalisasi Turats, Hingga
Oksidentalisme”, dalam M. Aunul Abied Shah et. Al (ed) Islam Garda Depan, Mizan:
Bandung, cet. 1, 2001.

Hanafi, Hassan, Ad-Dien wa Ats-Tsaurah fi Misr 1952-1981, vol. VI, Maktabah Madbuli:
Kairo, 1989.

Hanafi, Hassan, Ad-Dien wa Ats-Tsaurah fi Misr 1952-1981, vol. VII, Maktabah Madbuli:
Kairo, 1989.

Hanafi, Hassan, Ad-Dien wa Ats-Tsaurah fi Misr 1952-1981, vol. VIll, Maktabah Madbuli:
Kairo, 1989.

Hanafi, Hassan, At-Turats wa At-Tajdid: Maugifuna min at-Turats al-Qadim, al-Muassasah al-
Jami’iyyah li ad-Diraasat wa an-Nasyr wa at-Tauzi’: Beirut, cet. IV., 1992b.

Hanafi, Hassan, Minal Agidah llaa at-Tsaurah: al-Mugaddamaat an-Nazhariyyah, vol.1,
Muassasah Hindawi: Kairo, 2017.

Haq, Achmad Faisol, Pemikiran Teologi Teosentris Menuju Antroposentris Hassan Hanafi,
Jurnal Spiritualis, Vol. 6, no. 2, September, 2020.

Kusnadiningrat, E, Teologi dan Pembebasan: Gagasan Islam Kiri Hassan Hanafi, PT Logos
Wacana lImu: Pamulang Timur, 1999.

Lukman, Fadhli, Hermeunetikan Pembebasan Hassan Hanafi, Jurnal al-Aqidah, Vol. 6, Edisi.
2, Desember, 2014.

Prasetya, Marzuki Agung, Model Penafsiran Hassan Hanafi, Jurnal Penelitian, Vol.7, No. 2,

Agustus, 2013.

15



Rumadi, Masyarakat Post-teologi: Wajah Baru Agama dan Demokratisasi Indonesia, Jakarta;
CV Mustika Bahmid, 2002.

Shimogaki, Kazuo, Kiri Islam Antara Modernisme dan Posmodernisme: Kajian Kritis Atas
Pemikiran Hassan Hanafi, (Terjemahan M. Imam Aziz dan M. Jadul Maula), LKiS Yogyakarta:
Yogyakarta, cet. Il, 1994.

Sucipto, Hery, Ensiklopedi Tokoh Islam: Dari Abu Bakr Sampai Nashr dan Qardhawi, Hikmah:
Jakarta, 2003.

Suhelmi, Ahmad, Hassan Hanafi: Menggagas Kiri Islam dan Oksidentalisme, dalam Dari
Kanan Islam Hingga Kiri Islam, Darul Falah: Jakarta, 2001.

Tauhedi, As’ad, Kritik Paradigma Teologi Islam Klasik: Membangun Hermeneutika
Pembebasan Menurut Hasan Hanafi, al-Adalah, Vol. 16, No. 1, Mei, 2013.

Wahid, Abdurrahman, “Hassan Hanafi dan Eksperimentasinya”, (Pengantar dalam Kazuo
Shimogaki “Kiri Islam Antara Modernisme dan Postmodernisme: Telaah Kritis atas Pemikiran

Hassan Hanafi”), LKiS: Yogyakarta, 1994

16



