
1 

 

PARADIGMA TEOLOGI ANTROPOSENTRISME HASSAN HANAFI 

Imron Rosyadi 

Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah Insida, Jakarta 

Jl. Malaka Hijau no: 45 Pondok Kopi, Duren Sawit, Jakarta Timur 13460 

Email: rosyadi.imron14@gmail.com 

Abstract: This article focused on Hassan Hanafi’s paradigm of Islamic theology. As it is 

known that Hassan Hanafi is a contemporer Islamic  thinker and  philosopher from Egypt, 

whose Islamic  theological thinking is very progressive and revolutionary.  According to him 

that classic Islamic  theology is  no longer able  to answer  the modern  challenges. This is 

because Islamic classic  theology has long shackled  moslems in different situations, spaces  

and times, resulting in this theology being dry of meaning  and unable to engage in dialectics 

with the realities and phenomena of life. And then Hanafi tried to re-elaborate  the 

arguments from Al-Qur’an and hadits nabawi by using phenomenological and dialectical 

analysis knife. Hanafi no longer used theological arguments to prove God’s omnipotence 

and holiness. However, he uses these propositions only as a guide for moslems, so that  they 

can apply them in their lives. Indeed, this kind of theological concept is the same ones put 

forward by other  contemporer Islamic thinkers, such as  Mohammed Arkoun, Mohammed 

Abied al-Jabiri,  Faried Issac and others. Hanafi has tried to reconstruct classical Islamic 

theology from theocentric to anthropocentric. Subsequently, he implemented it in the 

Islamic Left movement and Islamic Liberation Theology, so that it can inspire other Islamic 

thinkers to re-elaborate Islamic theology that can make a positive contribution to the lives 

of moslems.     

Keyword: Classic Islamic Theology, Theocentrism Theology, Anthropocentrism Theology    

Abstrak: Artikel ini membahas tentang  paradigma teologi Islam dalam pandangan Hassan 

Hanafi.  Sebagaimana diketahui bahwasanya Hassan Hanafi merupakan seorang pemikir dan 

filosof  Islam kontemporer asal negeri Mesir, yang mana pemikiran  teologi Islamnya  sangat 

progresif dan revolusioner.  Menurutnya, teologi Islam klasik tidak mampu lagi menjawab 

tantangan-tantangan modern. Hal itu disebabkan karena teologi Islam klasik telah lama 

membelenggu pemikiran kaum muslimin dalam situasi, ruang, dan waktu yang berbeda, 



2 

 

hingga mengakibatkan  teologi tersebut kering dari makna dan tidak mampu berdialektika 

dengan realitas dan fenomena kehidupan. Kemudian Hassan Hanafi mencoba untuk 

mengelaborasi kembali  dalil-dalil dari Al-Qur’an dan hadits nabawi  dengan menggunakan 

pisau analisis  fenomenologi dan dialektika. Hanafi tidak lagi menggunakan dalil-dalil teologi  

untuk membuktikan kemahakuasaan dan kesucian Tuhan. Akan tetapi, Hanafi mengunakan 

dalil-dalil tersebut hanya sebagai tuntunan bagi kaum muslimin agar mereka dapat 

menerapkannya dalam kehidupan nyata. Sesungguhnya konsep teologi seperti  ini jualah 

yang sama dikemukakan oleh para pemikir Islam kontemporer lainnya, seperti Muhammad 

Arkoun, M. Abied al-Jabiri,  Faried Issac dan lain-lainnya. Hassan Hanafi telah mencoba 

untuk merekonstruksi  teologi Islam klasik dari teologi yang bercorak  teosentris kepada 

teologi yang  bercorak antroposentris dan selanjutnya dia implementasikan dalam gerakan 

Kiri Islam dan Teologi Pembebasan Islam, sehingga  dapat menginspirasi para pemikir Islam 

lainnya untuk mengelaborasi kembali teologi Islam yang dapat memberikan kontribusi 

positif bagi kehidupan kaum muslimin.     

Kata Kunci: Teologi Islam Klasik, Teologi Teosentrisme, Teologi Antroposentrisme 

I. Pendahuluan 

Apabila sejarah pertumbuhan dan perkembangan aliran teologi Islam dikaji dengan 

seksama, maka kita akan mendapatkan bahwasanya doktrin teologi yang tetap eksis hingga 

saat ini,  paling kokoh bertahan dari gempuran jaman, dan juga sekaligus banyak 

pengikutnya adalah doktrin teologi Sunni dengan sistem berpikir moderatnya yang bercorak 

teosentris. Akan tetapi, sayangnya, konsep nalar keislaman kaum muslimin ala teologi Sunni 

ini, sepertinya belum dapat memberikan pencerahan terhadap perkembangan fenomena 

sosial keagamaan kontemporer. Tentunya, ada beberapa hal yang perlu dibenahi dalam 

rumusan sistem teologi Islam klasik yang cenderung  berkutat hanya kepada masalah 

ketuhanan belaka tanpa adanya pertautan yang signifikan terhadap persoalan kemanusiaan, 

hingga akhirnya memunculkan tafsiran keagamaan yang bercorak doktriner dan statis. 

Sesungguhnya harus diakui bahwasanya doktrin teologi Islam klasik telah lama 

merasuk ke dalam pola berpikir kaum muslimin yang hidup pada saat ini dengan ruang dan 

situasi yang berbeda.  Oleh karena itu, agar tetap dapat diakui dan diberdayakan,  maka 

nalar teologi Islam klasik harus mampu berdialektika dengan realitas dan fenomena yang 

terjadi saat ini (As’ad: 2013: 282).   



3 

 

Sebagaimana diketahui bahwasanya kemunculan aliran-aliran pemikiran keagamaan 

klasik dalam Islam itu dimulai dengan adanya perdebatan mengenai zat, sifat, dan nama 

Tuhan, hingga timbullah sikap saling mengklaim kebenaran di antara kaum muslimin dan 

juga sikap saling mengkafirkan sesama mereka. Bahkan di antara mereka ada yang berupaya 

dengan sekuat tenaga untuk menjadikan aliran teologi mereka sebagai ideologi resmi 

sebuah rezim atau penguasa.  Harus diakui bahwasanya sikap rigid kaum muslimin untuk 

berpegang teguh kepada prinsip ideologinya masing-masing, pada hakikatnya, akan 

berdampak kepada ketertinggalan kaum muslimin dari kebudayaan,  peradaban manusia, 

dan ilmu pengetahuan. Oleh karena itu, sudah seyogianyalah penafsiran keagamaan kaum 

muslimin berorientasi kepada nilai-nilai kemanusiaan yang relevan dengan perkembangan 

isu-isu global kontemporer, seperti pluralisme, sekulerisme, HAM, gender, liberalisme, 

multikulturalisme dan lain-lain. Pada prinsipnya, kaum muslimin akan mampu menghadapi 

isu-isu global tersebut dengan cara mengkaji ulang pemahaman dan penafsiran Islam secara 

intensif agar tidak terjadi sikap diskriminatif-subordinatif, ketidakadilan-penindasan, dan 

kemiskinan dengan menggunakan pendekatan multidisipliner. 

Oleh karena itu, maka Hassan Hanafi berupaya untuk memberikan sebuah 

pandangan cara berpikir yang kritis dan revolusioner kepada kaum muslimin agar mereka 

dapat mengatasi pelbagai problematikanya dengan menggunakan pendekatan 

multidisipliner. Urgensinya Hassan Hanafi untuk merekonstruksi produk pemikiran dan 

teologi Islam klasik adalah agar kaum muslimin mampu menghadapi serta mengatasi 

berbagai tantangan modern yang berkembang pada saat ini. Memang harus diakui 

bahwasanya jebakan ideologi teologi Islam klasik membuat kaum muslimin mandek dalam 

berpikir, sehingga kini mereka berada dalam posisi tertinggal dan terbelakang dari pelbagai 

dimensi. 

Menurut Hanafi, konsep teologi yang dianut dan diyakini kaum muslimin pada saat 

ini lebih banyak memuat konsep-konsep  yang melangit dan ide-ide yang kosong ketimbang 

ide-ide yang mampu menuntun mereka agar dapat  menjalani kehidupan yang nyata. 

Karena, bagaimana pun, harus diakui bahwa konsep teologi yang berkembang pada saat ini 

hanya digunakan untuk melanggengkan dogma yang bersifat teosentris saja daripada 

mendiskusikan permasalahan-permasalahan yang berkaitan dengan  umat manusia dan 

kaum muslimin yang bersifat antroposentris (Haq: 2020: 160). Sesuai dengan perkembangan 

jaman, maka pada prinsipnya kaum muslimin membutuhkan sebuah dimensi teologi Islam 



4 

 

yang bersifat empirik, yaitu sebuah teologi yang bersifat membumi daripada sebuah 

konsepsi yang bersifat melangit, seperti yang berlangsung selama ini. Dialektika-teologis 

terus berkelanjutan sepanjang sejarah peradaban  manusia, sesuai dengan konteks jaman 

yang melingkupinya. Bagaimana pun teologi bukan berarti hanya membahas masalah 

keimanan saja. Oleh karena itu, Hassan Hanafi mempunyai gagasan tersendiri tentang 

teologi. Menurut pendapatnya, pada awalnya  sebuah teologi banyak memuat teori-teori 

ketuhanan (teosentris) belaka. Akan tetapi, kemudian teori-teori dalam teologi tersebut 

akhirnya diaplikasikan dalam sendi-sendi kehidupan umat yang lebih bersifat kemanusiaan 

dan membumi (antroposentris) (Ghufron: 2018: 143)                              

II. Biografi Intelektual Hassan Hanafi dan Beberapa Karya Ilmiahnya 

Sebelum mengelaborasi  konsep Teologi Antroposentrisme Hassan Hanafi, alangkah 

baiknya kita mengetahui terlebih dahulu biografi singkat Hassan Hanafi,  perkembangan 

intelektualnya, dan juga karya-karya ilmiah yang telah dihasilkannya.  

Tak dapat diragukan lagi bahwasanya Hassan Hanafi adalah seorang intelektual, 

pemikir Islam, dan guru besar filsafat terkemuka di Mesir saat ini. Dia dilahirkan di kota 

Kairo, tepatnya di sekitar tembok Benteng Shalahuddin, sebuah wilayah yang memang  tidak 

jauh dari kampus al-Azhar,  pada 13 Februari 1935. Sebagaimana diketahui bahwasanya 

Kairo merupakan sebuah kota tempat bertemunya para pelajar dan mahasiswa Islam dari 

pelbagai penjuru dunia untuk menimba ilmu agama, terutama di Universitas al-Azhar 

(Ghufron: 2018: 146). Maka, sesungguhnya ini merupakan satu keberuntungan tersendiri 

bagi Hanafi bahwasanya ia dilahirkan di sebuah kota yang menjadi tujuan para mahasiswa 

Islam dari penjuru dunia untuk menuntut ilmu agama di sebuah kampus terkenal dan tertua 

di dunia Islam, Universitas al-Azhar, sehingga semangat belajar  dan gairah menuntut ilmu  

pada dirinya senantiasa terus bergelora. Sesungguhnya secara historis dan kultural, kota 

Kairo  merupakan tempat persemaian beberapa peradaban besar kuno dan modern yang 

dimulai dari peradaban Fir’aun, Romawi, Byzantium, Arab, Turki, dan Eropa modern. Ini 

menunjukkan bahwasanya kota Kairo memang benar-benar memiliki arti yang penting bagi 

perkembangan awal tradisi keilmuan Hassan Hanafi (Kusnadiningrat: 1999: 48).     

Pada tahun  1956, Hanafi memperoleh gelar sarjana muda bidang filsafat dari 

Fakultas Sastra, Jurusan Filsafat, Universitas Kairo. Kemudian pada tahun 1966, Hanafi 

berhasil menggondol gelar doktor dari La Sorbonne, sebuah universitas terkenal di kota 



5 

 

Paris, Prancis,  dengan menuntaskan  disertasi monumentalnya, Essai sur la Methode 

d’Exegese . Selain itu, selama rentang  studi  di negeri mode  tersebut, Hanafi 

menyempatkan diri mengajar bahasa Arab di Ecole des Langues Orientales (Akademi 

Bahasa-Bahasa Timur), Paris. Setelah menamatkan studinya, Hanafi kembali ke Mesir untuk 

menjabat sebagai staf pengajar di almamaternya, Universitas Kairo, untuk mata kuliah 

Pemikiran Kristen Abad Pertengahan dan Filsafat Islam (Lukman: 2019: 3). Sementara itu, 

reputasi internasionalnya sebagai pemikir muslim terkemuka telah mengantarkan Hanafi 

pada beberapa jabatan guru besar luar biasa di banyak perguruan tinggi negara-negara 

asing. Secara berturut-turut Hanafi tercatat pernah mengajar di Belgia pada tahun 1970, 

Amerika Serikat dari tahun 1971-1975, Kuwait pada tahun 1979, Maroko dari tahun 1982-

1984, Jepang dari tahun 1984-1985, dan Uni Emirat Arab pada tahun 1985. Kemudian dari 

tahun 1985 sampai tahun 1987, Hanafi juga dipercaya menjadi penasehat pengajaran 

(academic consultant) pada Universitas Perserikatan Bangsa-Bangsa di Tokyo (Boullata 

1995: 98). 

Dalam kapasitasnya sebagai guru besar dan konsultan tamu itulah, Hanafi 

menyempatkan diri untuk mengamati secara langsung berbagai kontrakdiksi dan 

penderitaan yang terjadi di banyak belahan dunia. Persentuhannya dengan agama 

revolusioner di Amerika Serikat  dan teologi pembebasan di Amerika Latin menghantarkan 

Hanafi pada suatu kesimpulan  bahwa teologi Islam sudah saatnya dan seyogianya menjadi 

semacam refleksi kemanusiaan tentang kondisi-kondisi sosial, ekonomi, politik, dan budaya 

(Hanafi 1989 VI: 256). Lebih lanjut, rekonstruksi teologi berfungsi untuk 

mentransformasikan kehidupan manusia, pandangan dunia, dan cara hidupnya hingga 

tercipta perubahan struktur sosio-politik dan terjadi restrukturisasi tauhid (Hanafi 1988: 38-

39). 

Sebagaimana diketahui dalam otobiografinya, banyak peristiwa dan pengalaman 

pribadi yang telah membangkitkan kesadaran Hanafi tentang pentingnya suatu teologi 

tanah, sebuah teologi yang diimajinasikannya sebagai nasionalisme dan kekuatan pembebas 

dari kolonialisme---bahkan hal itu telah diaplikasikannya ketika dia masih duduk di bangku 

sekolah menengah Khalil Aga. Kesadaran seperti itulah yang dulu pernah mendorong Hanafi 

menjadi relawan perang Palestina pada tahun 1948. Sayangnya keinginan tersebut tidak 

pernah terealisasi, mengingat saat itu dunia Islam telah menganut sistem negara-bangsa 

(nation-state), di mana tidak dikenal lagi adanya kesatuan imperium Islam. Akibatnya, 



6 

 

Hanafi menemui kesulitan dalam memperoleh izin meninggalkan negerinya (Hanafi 1989 VI: 

211-212). 

Karena menemui kegagalan untuk berjihad dan berjuang di tanah Palestina, maka 

Hanafi menyalurkan semangat revolusionernya dalam gerakan-gerakan politik-keagamaan 

di negerinya sendiri. Pada tahun 1951, Hanafi mendapat kesempatan untuk ikut berjuang 

membela tanah airnya dalam perang pembebasan Terusan Suez, ikut belajar memanggul 

senjata pada Fakultas Tehnik di kawasan Abbasiah, dan menshalatkan para jenazah yang 

gugur sebagai  syahid di medan pertempuran di Masjid al-Kukhya (Hambali 2001: 222). Dari 

biografi yang ditulisnya sendiri diketahui bahwa sebenarnya Hanafi telah lama berkenalan  

dengan pemikiran dan aktivitas Ikhwan al-Muslimin sejak dia belajar dan menjadi siswa   di 

sekolah menengah Khalil Aga. Bahkan pada tahun 1952, Hanafi tercatat sebagai salah 

seorang anggota resmi gerakan ini. Ketika menempuh kuliah di Universitas Kairo, Hanafi 

masih terus terlibat secara aktif dalam pelbagai aktivitas gerakan Ikhwan hingga organisasi 

tersebut dinyatakan terlarang oleh pemerintah Mesir (Boullata 1995: 98). 

Ketika usianya, pada tahun 1956, menginjak dua puluh satu tahun, Hanafi 

mempunyai kesempatan  untuk melanjutkan pendidikannya ke jenjang yang lebih tinggi lagi 

ke negeri Prancis. Akhirnya dia  berangkat meninggalkan kota kelahirannya, Kairo, menuju 

kota mode,  Paris,  untuk bermukim  dan menimba ilmu  di Universitas  Sorbonne. Di 

universitas terkemuka inilah, Hanafi dilatih untuk berpikir secara metodologis melalui 

kuliah-kuliah maupun bacaan-bacaan atau karya-karya kaum orientalis. Dia, umpamanya, 

sempat belajar tentang metodologi berpikir, pembaharuan, dan sejarah filsafat pada 

seorang reformis Katolik, Jean Gitton. Kemudian Hanafi belajar fenomenologi dari Paul 

Ricouer, analisis kesadaran diri dari beberapa karya Husserl, dan bimbingan penulisan 

tentang pembaharuan Ushul Fikih dari Profesor Massignon (Kusnadiningrat 1999: 50). 

Persentuhannya dengan pelbagai pemikiran dan pendirian metodologis tersebut 

mendorong Hanafi untuk mempersiapkan sebuah proyek  pembaharuan menyeluruh 

terhadap pemikiran Islam yang kemudian dia tuangkan ke dalam proposal doktornya 

dengan judul al-Manhaj al-Islami al-‘Amm. Rencana tersebut merupakan bagian usaha 

Hanafi untuk meletakkan Islam sebagai teori komprehensif atau semacam proyek 

peradaban bagi transformasi kehidupan individual dan masyarakat Islam. 

Sayangnya, tanggapan dari publik akademisi, para orientalis dan filosof Prancis, 

demikian memprihatinkan, kecuali  apresiasi yang diberikan oleh dua sarjana orientalisme 



7 

 

kaliber dunia, Henry Corbin dan Louis Massignon. Kedua guru besar ini kemudian 

menyarankan Hanafi untuk tetap melanjutkan rencana penelitiannya dengan melakukan 

beberapa modifikasi yang difokuskan pada suatu bidang yang lebih spesifik. Atas saran 

tersebut,  Hanafi memutuskan untuk memulai pembaruan pemikiran Islam---yang kelak 

disebut sebagai at-turats wa at-tajdid  (tradisi dan pembaharuan)---dengan meneliti 

metodologi pemikiran Islam menurut para ulama Ushul Fikih dalam disertasinya yang 

berjudul Les Methodes d’Exegese, essai sur La science des Fondaments de La 

Comprehension, ilm Ushul al-Fiqh (Beberapa Metode Penafsiran: Sebuah Upaya dalam Ilmu 

Ushul Fiqih) (Hanafi 1989 VI: 228-231). 

Kemudian, sekembalinya dari Prancis, Hanafi mulai mempersiapkan secara sungguh-

sungguh proyek peradabannya yang kemudian dikenal sebagai proyek at-turats wa at-tajdid 

(tradisi dan pembaharuan). Usaha ini terus-menerus dia lakukan sambil mengajar di 

almamaternya. Namun demikian, persiapan proyek pembaharuan tersebut makin lama 

makin terbengkalai ketika Hanafi semakin intensif terlibat dalam kegiatan akademis yang 

lebih banyak menyita perhatian. 

Sebagai dosen Filsafat Kristen, Hanafi harus mengajar selama dua tahun pertama 

(1966-1967) tanpa referensi  yang jelas. Untuk mengatasi kesulitan pengajaran mata kuliah 

ini, maka Hanafi memutuskan untuk menulis sebuah buku diktat yang berjudul Namadjiz 

min al-Falsafah al-Masihiyyah fi al-‘Ashr al-Wasith: al-Mu’allam li Aghustin, al-Iman Bahits 

an al-aql li Ansalim, al-Wujud wa al-Mahiyah li Tuma al-Akwini (Beberapa Contoh Filsafat 

Kristen Abad Pertengahan: Ajaran Santo Augustinus, Keimanan Butuh Penalaran menurut 

Santo Anselmus, dan Bentuk dan Esensi menurut Thomas Aquinas) (Hanafi 1989  VI: 250). 

Pada tahun 1980, barulah Hanafi kembali menuliskan pengantar teoritis untuk 

proyek peradabannya. Menurut Hanafi, at-turats wa at-tajdid dimaksudkan sebagai sebuah 

rancangan reformasi agama yang tidak saja berfungsi sebagai kerangka kerja dalam 

menghadapi tantangan intelektual Barat, tetapi juga dalam rangka rekonstruksi pemikiran 

keagamaan Islam pada umumnya (Hanafi 1989  VII: 14). 

Menurut Hanafi (1992b: 13) tradisi itu direpresentasikan oleh segala bentuk 

pemikiran yang sampai ke tangan umat Islam yang berasal dari masa lalu ke dalam 

peradaban kontemporer. Sementara pembaharuan adalah reinterpretasi tradisi tersebut 

agar sesuai dengan tuntutan dan kebutuhan jaman. Reinterpretasi semacam itu sangat 

signifikan mengingat tradisi akan kehilangan nilai aktualnya jika tidak dapat memberi 



8 

 

perspektif dalam menafsirkan realitas dan perubahan sosial. Selain itu, Hanafi juga 

menjelaskan bahwa, “Persoalannya bukan pada pembaharuan tradisi (tajdid al-turats) atau 

pada tradisi dan pembaharuan (al-turats wa al-tajdid), karena yang pertama kali muncul 

adalah tradisi dan bukan pembaharuan dengan maksud untuk memelihara kontinuitas 

tradisi dalam kebudayaan bangsa, otentifikasi kekinian, mendoroing kemajuan,  dan ikut 

serta dalam perubahan sosial. Tradisi adalah pijakan awal dari masalah kebudayaan, 

sedangkan pembaharuan atau modernisasi adalah reinterpretasi tradisi tersebut agar sesuai 

dengan kebutuhan jaman. Masa lalu mendahului kekinian, otentisitas mendahului 

kemodernan, dan instrumen membawa kepada tujuan. Tradisi adalah instrumen dan 

pembaharuan adalah tujuan yaitu keikutseraan dalam transformasi kehidupan dengan 

memberi solusi pada problem-problemnya dan membuka keran-keran yang menyumbat 

kemajuan” (Hanafi 1992b: 13). 

Hassan Hanafi telah merumuskan eksperimentasi at-turats wa at-tajdid  (tradisi dan 

pembaharuan) berdasarkan tiga agenda yang saling berhubungan secara dialektis. Agenda 

pertama, melakukan rekonstruksi  tradisi Islam dengan interpretasi  kritis dan kritik sejarah 

yang tercermin dalam  agenda sikap umat Islam terhadap tradisi klasik (mauqifuna min al-

turats al-qodim). Agenda kedua, menetapkan kembali batas-batas kultural Barat melalui 

pendekatan kritis yang mencerminkan sikap umat Islam terhadap peradaban Barat. Agenda 

ketiga atau terakhir, upaya membangun sebuah teori interpretasi baru yang mencakup 

dimensi kebudayaan dari agama dalam skala global yang memposisikan Islam sebagai 

fondasi ideologis bagi kemanusiaan modern. Agenda ini mencerminkan sikap umat Islam 

terhadap realitas (mauqifuna min al-waqi’) (al-Hamdi 2019: 7). 

Tak dapat dipungkiri bahwa ketika Hanafi meluncurkan sebuah jurnal berkala pada 

tahun 1981,   di mana pada edisi pertamanya bertajuk Al-Yasar Al-Islami: Kitabaat fi an-

Nahdhah al-Islamiyah (Kiri Islam: Beberapa Artikel Tentang Kebangkitan Islam), maka pada 

hakikatnya secara khusus ini merupakan momen terpenting dalam kehidupan Hanafi   dan  

secara umum  dalam wacana intelektual Islam-Arab. Sesungguhnya jurnal ini tidak saja 

membahas tentang isu penting sehubungan dengan kebangkitan Islam dengan agenda yang 

sama dalam proyek tradisi dan pembaharuan (at-turats wa at-tajdid). Tetapi yang lebih 

penting lagi adalah bahwa jurnal tersebut merupakan manifesto gerakan pemikiran yang 

selama ini diidam-idamkan oleh Hanafi dalam rangka pembaharuan yang menyeluruh 

terhadap umat Islam.       



9 

 

 Selain itu, jurnal Al-Yasar Al-Islami  dan proyek at-turats wa at-tajdid menandai 

tahap krusial dalam pemikiran Hanafi.  Menurut Hanafi (1989 VI: 13) kedua karya tersebut, 

jurnal Al-Yasar Al-Islami dan proyek at-turats wa at-tajdid, tidak saja terbit setelah 

kemenangan revolusi Iran pada tahun 1979 yang tentu saja dapat memberi pembenaran 

bagi kebangkitan dunia Islam, tetapi lebih dari itu juga menunjukkan terjadinya transformasi 

dalam pemikiran Hanafi dari apa yang disebut sebagai dominannya kesadaran individual (al-

wa’yu al-fardi) pada dekade 1960-1970 kepada dominannya kesadaran sosial (al-wa’yu al-

ijtima’i) pada dekade 1980-an (Hanafi 1992b: 84). 

Hassan Hanafi, dengan Kiri Islamnya,  berupaya menjadikan kajian-kajian ilmiah atas 

disiplin-disiplin keislaman yang terpisah-pisah kepada penciptaan paradigma ideologis yang 

baru, termasuk dengan mengajukan Islam sebagai alternatif pembebasan kaum muslimin 

dari kekuasaan feodal.  Selain itu, Hanafi juga mempersiapkan rancangan tradisi dan 

pembaharuan (at-turats wa at-tajdid) sebagai suatu penjelasan yang panjang lebar tentang 

kebangkitan pemikiran Islam secara menyeluruh. Terlebih lagi rancangan tradisi dan 

pembaharuan tersebut belakangan ini semakin menemukan arti pentingnya manakala 

gerakan Kiri Islam yang cenderung frontal dalam menghadapi Barat itu ternyata 

menemukan kegagalannya. Menurut Abdurrahman Wahid (1994: xviii) rancangan tradisi 

dan pembaharuan yang lebih lebih apresiatif terhadap paradigma universalistik dalam 

memahami tradisi klasik, peradaban Barat, dan kemodernan itu bukan hanya berhasil  

menghantarkan Hanafi kepada cara berpikir yang lebih anggun, akan tetapi juga lebih 

memberikan harapan kepada dunia Islam untuk dapat menjadi  mitra bagi peradaban-

peradaban lain dalam menciptakan tatanan dunia baru dan universal. 

Sebagaiman telah diketahui bahwasanya Hassan Hanafi adalah seorang pemikir 

Islam yang produktif dalam menulis. Banyak karya tulisnya yang telah dibukukan dalam 

bentuk karya kompilasi ataupun karya mandiri. Disebutkan oleh Saenong (2002: 78) 

bahwasanya ada sekitar dua puluh buah karya tulis Hanafi yang telah dibukukan. 

Sebenarnya karya-karya Hanafi tersebut dapat diklasifikasikan ke dalam, pertama, karya 

kesarjanaan di Universitas Sorbonne; dan kedua, buku, kompilasi tulisan dan artikel, dan 

ketiga, karya terjemahan, suntingan,  dan saduran. 

Dalam klasifikasi pertama, yaitu karya kesarjanaan Hanafi, ada tiga buah disertasi: 

Les Methodes d’Exegese essai sur La science des fondements de la Comprehension, ilm Ushul 

al-Fiqh (1965); L’Exegese de la Phenomenologie L’etat actuel de la methode 



10 

 

phenomenologique et son application au phenomene religieux (1965), dan La 

Phenomenologie de L’Exegese: essai d’une hermeneutique a parti du Nouvea Testament 

(1966). 

Sementara klasifikasi kedua dari karya-karya Hanafi adalah beberapa buah buku di 

antaranya Religious Dialog and Revolution (Agama, Dialog, dan Revolusi) terbit tahun 1977, 

At-Turats wa at-Tajdid (Tradisi dan Pembaharuan) terbit pada tahun 1980 yang memuat 

dasar-dasar rancangan pembaharuan Hanafi, Dirasat Islamiah (Beberapa Kajian Keislaman) 

terbit pada tahun 1981 yang membahas tentang beberapa disiplin keilmuan tradisional 

Islam seperti teologi Islam (ushul ad-dien), ushul al-fiqh, filsafat, tasawuf, dan sirnanya 

wacana manusia dan sejarah dalam tradisi klasik, Al-Yasar Al-Islami: Kitaabaat fi an-

Nahdhah al-Islamiah (Kiri Islam: Beberapa Esei Tentang Kebangkitan Islam) sebuah jurnal 

yang direncanakan terbit secara berkala---dan edisi perdananya terbit tahun 1981---yang 

memuat manifesto “Kiri Islam”, Qodaya Mu’ashirah: fi Fikrina al-Mu’ashir dan fi Fikril Gharbi 

(Beberapa Masalah Kontemporer: Pemikiran Islam Kontemporer dan Pemikiran Barat) dua 

jilid, Dirasat Falsafiyyah (1988), Min al-Aqidah ila ats-Tsaurah (Dari Teologi Menuju 

Revolusi) terbit tahun 1988, lima jilid tebal yang merupakan karya terbesar  Hassan Hanafi 

yang membahas tentang rekonstruksi teologi Islam dalam rangka pembebasan menyeluruh, 

ad-Din wa ats-Tsaurah fi Misr 1952-1981 (Agama dan Revolusi di Mesir 1952-1981) yang 

terdiri dari delapan jilid yang memuat tulisan Hanafi di pelbagai media terbit pada tahun 

1989, Hiwar al-Masriq wa al-Maghrib (Dialog Timur dan Barat) terbit tahun 1990 buku yang 

ditulis bersama  koleganya, M. Abid al-Jabiri, dalam rangka debat bersama sejumlah pemikir 

muslim lainnya, Islam in The Modern World (Islam di Dunia Modern) dua jilid buku tebal 

berbahasa Inggris yang membahas tentang tafsir kontekstual Hanafi terhadap beberapa 

ayat Al-Qur’an terbit tahun 1995, Humum al-Fikr wa al-Wathan (Duka Cita Pemikiran dan 

Tanah Air) terbit tahun 1997 dua jilid buku yang mengkaji tentang agama, pemikiran, dan 

transformasi kenyataan, Jamaluddin al-Afghani (Biografi dan Perjuangan Jamaluddin) terbit 

tahun 1997 seorang pemikir dan tokoh kebangkitan dunia Islam, Hiwar al-Ajyal (Dialog 

Antar Generasi) terbit 1998) kumpulan komentar dan tanggapan Hanafi terhadap pemikiran 

sejumlah intelektual Islam terkemuka di masanya, ad-Din wa ats-Tsaqafah wa as-Siyasah fi 

al-Wathan al-Arabi (Agama, Kebudayaan, dan Politik di Dunia Arab) kumpulan artikel Hanafi 

di koran harian “al-Bayan” Dubai yang membahas tentang kebangkitan negara Mesir, 

persatuan dunia Arab,  kebudayaan,  dan politik di Timur Tengah, buku Min an-Naql ila al-



11 

 

Ibda’ (Dari Transferensi Menuju Kreasi) terdiri dari tiga jilid yang membahas tentang 

munculnya penerjemahan teks-teks asing (Yunani dan Latin)  ke dalam bahasa Arab dan 

perkembangan penyusunan ilmu filsafat di dunia Islam, terbit pada tahun 2000, buku 

Fisytah Failasuf al-Muqawamah (Fichte: Seorang Filosof Perlawanan) 2002, buku Minal Fana 

ilal Baqa: Muhawalah li i’adati Binaai Ilmi Tasawuf (Dari Kehampaan Menuju Kepada 

Keberadaan:  Suatu Upaya Untuk Membangun Kembali Ilmu Tasawuf) yang terdiri dari 2 jilid 

besar dan terbit pada tahun 2009,  buku Minal Naql ilal Aql: al-Juz al-Awwal Ulumul Qur’an 

(Dari Teks Kepada Konteks: Volume 1 Ilmu-Ilmu al-Qur’an) 2012, buku Minal Naql ilal Aql: al-

Juz  ats-Tsani Ulumul Hadits (Dari Teks Kepada Konteks: Volume 2 Ilmu-Ilmu Hadits) 2012, 

dan buku Zikrayaat 1935-2018 (Kenang-Kenangan 1935-2018) sebuah buku otobiografi 

tentang perjalanan hidup Prof. Hassan Hanafi yang ditulis olehnya sendiri.  

Kemudian klasifikasi ketiga  adalah beberapa karya awal Hanafi yang berkaitan 

dengan saduran, suntingan, dan terjemahan mengingat akan kebutuhan diktat kuliah  bagi 

para mahasiswa dan ingin memperkenalkan beberapa materi filsafat Islam dan Barat yang 

terkemuka. Di antara karya Hanafi yang membahas tentang filsafat Islam adalah buku yang 

berjudul Abu Husein al-Basri: al-Mu’tamad fi Ushul al-Fiqh (Abu Husein al-Basri: Yang 

Otentik dalam ilmu Ushul Fikih) terdiri dari dua jilid yang membahas tentang filsafat hukum 

Islam terbit pada tahun 1964-1965, al-Hukumah al-Islamiyah li al-Imam Khomeini 

(Pemerintahan Islam menurut Imam Khomeini) terbit tahun 1979 dan Jihad an-Nafsi aw al-

Jihad al-Akbar li al-Imam Khomeini  (Jihad Melawan Hawa Nafsu atau Jihad Yang Terbesar 

Menurut Imam Khomeini) terbit tahun 1980.   Tak pelak lagi dua buku terakhir adalah 

berkaitan dengan perjuangan dan pemikiran mendiang Imam Khomeini, tokoh spiritual 

Republik Islam Iran. 

Kemudian mengenai filsafat Barat, Hanafi telah menyusun dan menganotasi 

beberapa buah buku di antaranya Namadzij min al-Falsafah al-Masihiyyah fi al-Ashr al-

Wasith: al-Mu’allam li Agustin, al-Iman Bahits  ‘an al-Aql li Ansalim, al-Wujud wa al-

Mahiyyah li Tuma al-Akwini (Beberapa Contoh Filsafat Kristen Pada Abad Pertengahan: 

Ajaran oleh Santo Augustinus, Keimanan Butuh Penalaran oleh Santo Anselmus, Bentuk dan 

Esensi oleh Thomas Aquinas) terbit pada tahun 1968, Isbinoza: Risalah fi Lahut wa Siyasah 

(Baruch Spinoza: Suatu Risalah Tentang Teologi dan Politik) terbit pada tahun 1973, Lessing: 

Tarbiyah  al-Jinsi al-Basyari wa A’mal Ukhra (Lessing: Pembinaan- Manusia dan Beberapa 



12 

 

Karya Lainnya) terbit tahun 1977, Jean Baul Sartre:  Ta’ali al-Ana Maujud (Jean Paul Sartre: 

Transendensi Eksistensialisme) terbit tahun 1978. 

Filosof dan pemikir Islam yang produktif asal Mesir ini akhirnya meninggal dunia 

pada 21 Oktober 2021 di kota kelahirannya, Kairo, dalam usia kurang lebih 86 tahun dengan 

mewariskan banyak karya ilmiah yang bermanfaat bagi generasi muslim berikutnya. 

III. Teologi Antroposentrisme: Perspektif Hassan Hanafi 

Tak dapat dipungkiri bahwasanya ilmu Kalam atau teologi Islam merupakan  

kajian strategis sebagai sebuah landasan dalam upaya untuk melakukan pembaharuan 

dan pembinaan umat Islam, karena ilmu tersebut memang sangat bersifat metodologis. 

Sementara itu, ada juga pendapat yang menyatakan bahwasanya teologi merupakan 

aspek yang sangat penting, karena ia berfungsi sebagai sebuah refleksi kritis dalam 

tindakan seseorang untuk melihat realitas sosial yang dihadapinya (Haq 2020: 169). 

Sebagaimana dikemukakan oleh Rumadi (2000:23) bahwasanya ilmu Kalam atau teologi 

Islam, dalam tradisi keagamaan Islam, dipandang sebagai sebuah unsur yang melandasi 

adanya sebuah agama. Tanpa adanya teologi yang menjadi dasar keimanan seseorang, 

maka tidak ada agama baginya. Oleh karena itu tidaklah mengherankan apabila  teologi 

menjadi sebuah kajian yang telah mendarahdaging  pada semua agama. Bahkan dapat 

dikatakan bahwasanya sejarah-sejarah agama itu sendiri pada hakikatnya adalah sejarah 

teologi. Ratusan hingga ribuan buku telah ditulis orang untuk membahas tentang teologi 

yang bertujuan untuk mengagungkan Tuhan. 

Dalam dikursus keislaman, maka ilmu Kalam atau teologi Islam itu,  pada 

hakikatnya, telah mengalami pembakuan-pembakuan, akan tetapi tetap banyak 

permintaan. Sayangnya, ketika permintaan tersebut dicari jawabannya, maka kita pun 

akan mendapatkannya dalam suatu doktrin agama yang menyatakan bahwasanya tidak 

layak bagi seorang yang beriman dan bertakwa untuk berpikir tentang Tuhannya.  Akan 

tetapi, cukuplah baginya untuk memikirkan mahkluk ciptaan-Nya saja. Kemudian ada juga 

sebuah adagium sufisme yang berkata, ”Barangsiapa yang mengenal Tuhannya, maka ia 

pun akan mengenal dirinya. Dan barangsiapa yang mengenal dirinya, maka ia pun akan 

mengenal Tuhannya.” Sepertinya, pembahasan mengenai ketuhanan dan beberapa hal 

yang berkenaan dengannya, dalam ajaran Islam, itu sebagai suatu area yang mustahil 

didapatkan jawaban yang tegas (Pribadi dan Haryono 2003: 89-90). 



13 

 

Ketika relasi antara Tuhan dengan manusia dikaji dan dibahas secara serius, maka 

secara umum dalam kajian teologinya selalu bersifat teosentris, yaitu di mana Tuhan 

akan menjadi pusat segala kekuatan dan kekuasaan, sedangkan manusia harus patuh dan 

tunduk di hadapan Tuhan. Karena begitu rumit dan jelimetnya pembahasan teologi, 

maka akhirnya banyak  orang yang mempertanyakan kontribusi ilmu teologi dalam 

menyelesaikan problem sosial yang sering kali muncul di tengah masyarakat. 

Sesungguhnya pertanyaan seperti ini kerap kali dikemukakan, dikarenakan teologi sering 

dimanfaatkan untuk melanggengkan status quo   suatu rezim dan juga untuk menindas 

suatu masyarakat. Oleh karena itu, sepertinya teologi bukanlah sebuah sarana untuk 

melakukan transformasi masyarakat, tetapi malah menjadi sebuah bidang kajian untuk 

menonjolkan hal-hal yang berkaitan dengan Tuhan (Haq 2020: 12). 

Sebagai penyeimbang dan sekaligus bertolak belakang terhadap pemikiran yang 

menganggap agama sebagai cara orang mengagungkan dan memuliakan Tuhan atau yang 

dikenal sebagai perspektif teologi teosentris, maka muncullah sebuah metode dan cara 

pandang sebaliknya, yaitu sebuah teologi yang memuliakan dan menghargai manusia 

seutuhnya atau yang dikenal sebagai perspektif teologi antroposentris. Dengan demikian, 

maka dapatlah dikatakan bahwasanya teologi antroposentris adalah sebuah teologi yang 

memposisikan manusia sebagai pusat dari segalanya di alam semesta ciptaan Tuhan Yang 

Mahakuasa ini. Bahkan, di antara para penganjur dan penganut teologi antroposentrisme 

ini ada yang berpendapat bahwasanya adalah suatu hal yang lumrah manakala ada 

sebagian manusia yang mengeksploitasi kekayaan alam secara serakah dan tamak untuk 

kepentingan pribadinya tanpa memikirkan nasib orang lainnya (Pribadi dan Haryono 

2003: 95).  

Akan tetapi, dalam pandangan Hanafi, sepertinya teologi antroposentrisme 

tidaklah semutlak itu. Menurutnya, teologi antroposentrisme  tetaplah harus mengacu 

kepada teologi teosentrisme.   Dalam karya monumentalnya, Minal Aqidah Ila Tsaurah: 

Muqaddamat an-Nazhariyyah    (Dari Akidah Menuju Revolusi: Beberapa Aksioma), 

Hanafi mencoba menyampaikan kritikannya kepada karya-karya pemikiran ilmu Kalam 

klasik. Menurutnya,  karya para ulama ilmu Kalam klasik tersebut sebagai suatu 

pemikiran yang  cenderung mensubordinasi manusia. Pada beberapa karya  ilmu Kalam 

atau teologi Islam klasik, biasanya, yang pertama  adalah disampaikannya pujian-pujian 

kepada Allah Ta’ala dan pernyataan kelemahan manusia di hadapan kemahaagungan-



14 

 

Nya. Sesungguhnya, bagi Hanafi, hal ini secara tidak langsung  akan dapat  menumbuhkan 

dan mengokohkan sikap pasivitas pada diri manusia.  Bahkan, secara psikologis, hal itu 

juga dapat menciptakan sebuah kondisi di mana seseorang tidak akan mampu melakukan 

suatu perubahan apapun pada dirinya. Sikap pasif yang begitu jauh terhunjam dalam diri 

manusia, pada hakikatnya, akan dapat menyebabkan manusia tidak percaya diri terhadap 

dirinya dan tidak berkuasa atas dirinya sendiri pada saat berhadapan dengan para 

penguasa temporal, baik itu penguasa ekonomi, penguasa budaya, penguasa politik, 

penguasa peradaban dan penguasa-penguasa lainnya. Sepertinya, ia telah kehilangan 

progresivitasnya  dalam upaya melakukan perubahan. Menurut Hanafi, sesungguhnya 

inilah akar metodologis ilmu Kalam klasik  yang selayaknya harus direvisi dan diperbaiki 

(Hanafi 2017: 11-12). Masih menurut  Hanafi,  dalam kajian Ilmu Kalam atau teologi Islam 

itu seyogianya dimukadimahi dengan ungkapan-ungkapan, ”Demi bumi kaum muslimin 

yang sedang dijajah. Demi  kebebasan kaum muslimin dalam menghadapi musuh-

musuhnya. Demi keadilan sosial dan seterusnya”. Sesungguhnya kritikan Hanafi terhadap 

pemikiran ilmu Kalam klasik  seperti tersebut di atas dilandasi pada sebuah realitas di 

mana ia memandang  perlunya revitalisasi dan reaktualisasi ilmu Kalam atau teologi Islam 

dalam konteks kehidupan masa kini. Ilmu Kalam yang diklaim sudah mandul dan 

ketinggalan jaman, seyogianya disegarkan kembali, hingga mampu berdialektika  dengan 

realitas kekinian dan dapat melahirkan paradigma baru yang sesuai dengan jaman.  

      

IV. Kesimpulan 

Dari pembahasan singkat di atas jelaslah bahwasanya Hassan Hanafi, seorang 

guru besar  filsafat Islam,  intelektual muslim kontemporer, pemikir Islam terkemuka dari 

Mesir menginginkan adanya paradigma baru dalam pemikiran teologi Islam yang 

cenderung lebih memihak  kepada nasib manusia dan bukan kepada nasib Tuhan. Namun 

demikian, Hanafi tetap menginginkan agar kajian teologi yang digagasnya tetap berada 

pada bingkai ilmu Kalam. Atau dengan ungkapan lain, Hanafi  berupaya agar ilmu Kalam 

itu lebih membumi dan relevan dengan problematika kontemporer. Selanjutnya, ia pun 

berupaya memberikan jalan keluarnya, yaitu dengan memberikan pemaknaan yang lebih 

bercorak antroposentris dan dan memposisikan manusia sebagai pusat kesadaran.        

 



15 

 

Daftar Pustaka 

 

Al-Hamdi, Ridho, Hassan Hanafi’s Epistemology On Occidentalism: Dismantling Western 

Superiority, Constructing Equal Civilization, Episteme, vol. 14, No.1, June 2019. 

Boullata, Issa, ”Hassan Hanafi”, dalam John L. Esposito, (ed) The Oxford Encyclopedia of 

Islamic World, vol. I, Oxford University Press: New York, 1995. 

Ghufron, M, Transformasi Paradigma Teologi Teosentris Menuju Antroposentris (Telaah 

Atas Pemikiran Hassan Hanafi), Millati, Journal of Islamic Studies and Humanities, Vol.3, No. 

1, Edisi Juni 2018. 

 Hadirois, Ahmad Efendi dan Suryo Ediyono,  Pemikiran Hassan Hanafi Tentang Kritik Tradisi 

Islam (Analisis Hermeunetika), Jurnal CMES, Vol. 8, No. 2, Edisi Juli – Desember 2015.   

Hambali, M. Ridlwan, Hassan Hanafi Dari Islam Kiri, Revitalisasi Turats, Hingga 

Oksidentalisme”, dalam M. Aunul Abied Shah et. Al (ed) Islam Garda Depan, Mizan: 

Bandung, cet. 1, 2001.  

Hanafi, Hassan, Ad-Dien wa Ats-Tsaurah fi Misr 1952-1981, vol. VI, Maktabah Madbuli: 

Kairo, 1989. 

Hanafi, Hassan, Ad-Dien wa Ats-Tsaurah fi Misr 1952-1981, vol. VII, Maktabah Madbuli: 

Kairo, 1989. 

Hanafi, Hassan, Ad-Dien wa Ats-Tsaurah fi Misr 1952-1981, vol. VIII, Maktabah Madbuli: 

Kairo, 1989. 

Hanafi, Hassan, At-Turats wa At-Tajdid: Mauqifuna min at-Turats al-Qadim, al-Muassasah al-

Jami’iyyah li ad-Diraasat wa an-Nasyr wa at-Tauzi’: Beirut, cet. IV., 1992b. 

Hanafi, Hassan, Minal Aqidah Ilaa at-Tsaurah: al-Muqaddamaat an-Nazhariyyah,  vol.1, 

Muassasah Hindawi: Kairo, 2017. 

Haq, Achmad Faisol, Pemikiran Teologi Teosentris Menuju Antroposentris Hassan Hanafi, 

Jurnal Spiritualis, Vol. 6, no. 2, September, 2020.  

Kusnadiningrat, E, Teologi dan Pembebasan: Gagasan Islam Kiri Hassan Hanafi, PT Logos 

Wacana Ilmu: Pamulang Timur, 1999. 

Lukman, Fadhli, Hermeunetikan Pembebasan Hassan Hanafi, Jurnal al-Aqidah, Vol. 6, Edisi. 

2, Desember, 2014.  

Prasetya, Marzuki Agung, Model Penafsiran Hassan Hanafi, Jurnal Penelitian, Vol.7, No. 2, 

Agustus, 2013. 



16 

 

Rumadi, Masyarakat Post-teologi: Wajah Baru Agama dan Demokratisasi Indonesia, Jakarta; 

CV Mustika Bahmid, 2002. 

Shimogaki, Kazuo, Kiri Islam Antara Modernisme dan Posmodernisme: Kajian Kritis Atas 

Pemikiran Hassan Hanafi, (Terjemahan M. Imam Aziz dan M. Jadul Maula), LKiS Yogyakarta: 

Yogyakarta, cet. II, 1994. 

Sucipto, Hery, Ensiklopedi Tokoh Islam: Dari Abu Bakr Sampai Nashr dan Qardhawi, Hikmah: 

Jakarta, 2003.  

Suhelmi, Ahmad, Hassan Hanafi: Menggagas Kiri Islam dan Oksidentalisme, dalam Dari 

Kanan Islam Hingga Kiri Islam, Darul Falah: Jakarta, 2001.  

Tauhedi, As’ad, Kritik Paradigma Teologi Islam Klasik: Membangun Hermeneutika 

Pembebasan Menurut Hasan Hanafi, al-Adalah, Vol. 16, No. 1, Mei, 2013. 

Wahid, Abdurrahman, ”Hassan Hanafi dan Eksperimentasinya”, (Pengantar dalam Kazuo 

Shimogaki ”Kiri Islam Antara Modernisme dan Postmodernisme: Telaah Kritis atas Pemikiran 

Hassan Hanafi”), LKiS: Yogyakarta, 1994    

 

 


