
1 

 

Karakteristik Gagasan Kiri Islam Hassan Hanafi 

Imron Rosyadi, S.Ag., M.Si. 

Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah INSIDA, Jakarta 

Jl. Malaka Hijau no: 45 Pondok Kopi, Duren Sawit, Jakarta Timur 13460 

Email: rosyadi.imron14@gmail.com  

Abstract: This paper is aim to discuss Hassan Hanafi, a Islamic thinker, moslem intellectual, 

and professor at Cairo University,  and the characteristics of  his Islamic Left idea. As it is 

known that Hanafi is one of  the contemporary Egyptian Islamic thinkers who inspired by al-

Afghani’s  thought and struggle, a progressive thinker and Islamic fighter from Afghanistan, 

who seeks to liberate the Islamic world from the cluntches of imperialism. Following in the 

footsteps  of  al-Afghani, who had previously published al-Urwatul Wutsqa magazine in 

order to awaken the moslems from the confines of the Western colonialist, Hanafi also 

launched a periodical journal, in 1981, with the editorial “Al-Yasaar al-Islami: Kitaabaat fi 

an-Nahdhah al-Islamiyah”.  In fact, Hanafi formulated the idea of the Islamic Left with the 

aim of evoking the spirit and pride of the Islamic tradition to fight Western domination in 

the Islamic world based on three main pillar. First, the revitalization of the classical  Islamic 

treasure. Second, against Western civilization. Third, analysis of the reality of moslems.    

Keywords: Hassan Hanafi, the characteristics of Islamic Left idea.       

Abstrak: Tulisan ini bertujuan untuk membahas dan mengkaji tentang Prof. Dr. Hassan 

Hanafi, seorang pemikir Islam, intelektual, dan guru besar  di Universitas Kairo, Mesir dan 

ciri khas dari gagasan Kiri Islamnya. Sebagaimana diketahui bahwasanya Hassan Hanafi  

salah seorang pemikir Islam Mesir kontemporer  yang terinspirasi oleh pemikiran dan 

perjuangan Sayyid Jamaluddin al-Afghani, seorang pemikir progresif dan pejuang Islam dari 

negeri  Afghanistan, yang berupaya  untuk membebaskan dunia Islam dari cengkraman 

kuku-kuku imperialisme Barat. Mengikuti jejak al-Afghani  yang dahulu pernah menerbitkan 

majalah  al-Urwatul Wutsqa guna menyadarkan kaum muslimin dari kungkungan kaum 

penjajah Barat, maka Hanafi pun meluncurkan sebuah jurnal berkala, pada tahun 1981, 

dengan tajuk rencana Al-Yasar Al-Islami: Kitabaat fi an-Nahdhah al-Islamiyah (Kiri Islam: 

Beberapa Artikel Tentang Kebangkitan Islam). Sesungguhnya Hanafi merumuskan gagasan 



2 

 

Kiri Islam dengan tujuan untuk membangkitkan semangat dan kebanggaan tradisi Islam  

guna melawan dominasi Barat di kawasan dunia Islam dengan berlandaskan kepada tiga 

pilar utama. Pertama, revitalisasi khazanah Islam klasik. Kedua, menentang peradaban 

Barat. Ketiga, analisis atas realitas umat Islam.  

Kata Kunci: Hassan Hanafi, Karakteristik Gagasan Kiri Islam. 

I. Pendahuluan 

Sesungguhnya, gagasan tentang perlunya upaya pembaharuan pemikiran Islam 

kontemporer, yang lebih dikenal secara luas dengan istilah rekonstruksi ajaran Islam, 

senantiasa digemakan dan dikampanyekan oleh para sarjana dan cendikiawan muslim dari 

pelbagai negeri Islam. Untuk menyebutkan beberapa sarjana dan cendikiawan muslim 

tersebut, umpamanya, adalah Fazlur Rahman, seorang pemikir dan sarjana muslim yang 

berasal dari negeri Pakistan dan akhirnya menjadi guru besar di Universitas Chicago, 

Amerika Serikat, Ismail Raji al-Faruqi, seorang intelektual muslim kenamaan, sang 

penggagas proyek Islamisasi Ilmu Pengetahuan, yang berasal dari negeri Palestina lalu 

menetap di Amerika Serikat dan menjadi guru besar di Universitas Temple, Philadelphia, 

Mohammed Arkoun, pemikir muslim yang berasal dari Aljazair dan berhasil menggondol 

gelar doktor sastra dari Universitas Sorbonne, Prancis, lalu dinobatkan menjadi direktur 

pada Lembaga Kajian Islam dan Timur Tengah, Universitas Sorbonne Nouvelle, Paris dan 

lain-lainnya (Sucipto: 312-333). Di antara gagasan pembaruan Islam kontemporer seperti 

tersebut di atas, yang pada awal tahun 80-an mendapat perhatian luas dari kalangan 

intelektual muslim dan barat adalah gagasan Kiri Islam, sebuah gagasan intelektual-radikal-

revolusioner yang dimotori oleh Hassan Hanafi, seorang pemikir muslim yang berasal dari 

Mesir dan guru besar filsafat barat di Universitas Kairo, Mesir. Menurut Shimogaki (1994: 7) 

gagasan Kiri Islam ini dimulai pada tahun 1981 bersamaan dengan diterbitkannya jurnal al-

Yasaar al-Islami: Kitabaat fi an-Nahdhah al-Islamiyyah oleh Hassan Hanafi.  Esai pertama 

dari jurnal tersebut adalah berjudul “Maadza Ya’ni al-Yasaar al-Islami?” (Apakah Yang 

Dimaksud dengan Kiri Islam?) yang memuat pemikiran Hassan Hanafi tentang beberapa isu 

penting yang berkaitan dengan kebangkitan Islam. 

 

 

        



3 

 

II. Biografi Singkat Hassan Hanafi dan Karya-Karya Ilmiahnya 

Tak dapat dipungkiri bahwasanya Hassan Hanafi adalah seorang intelektual, pemikir 

hukum Islam, dan guru besar filsafat terkemuka di Mesir saat ini. Dia dilahirkan di Kairo 

pada 13 Februari 1935. Pada tahun  1956, Hanafi memperoleh gelar sarjana muda bidang 

filsafat dari Universitas Kairo. Kemudian pada tahun 1966, Hanafi berhasil meraih gelar 

doktor dari La Sorbonne, sebuah universitas terkenal di kota Paris, Prancis. Selain itu, selama 

rentang  studi  di negeri mode  tersebut, Hanafi menyempatkan diri mengajar bahasa Arab 

di Ecole des Langues Orientales (Akademi Bahasa-Bahasa Timur) Paris. Setelah menamatkan 

studinya, Hanafi kembali ke Mesir untuk menjabat sebagai staf pengajar di almamaternya, 

Universitas Kairo, untuk mata kuliah Pemikiran Kristen Abad Pertengahan dan Filsafat Islam 

(Dahlan et. Al. 2003: 181). Sementara itu, reputasi internasionalnya sebagai pemikir muslim 

terkemuka telah mengantarkan Hanafi pada beberapa jabatan guru besar luar biasa di 

banyak perguruan tinggi negara-negara asing. Secara berturut-turut Hanafi tercacat pernah 

mengajar di Belgia pada tahun 1970, Amerika Serikat dari tahun 1971-1975, Kuwait pada 

tahun 1979, Maroko dari tahun 1982-1984, Jepang dari tahun 1984-1985, dan Uni Emirat 

Arab pada tahun 1985. Kemudian dari tahun 1985 sampai tahun 1987, Hanafi juga dipercaya 

menjadi penasehat pengajaran (academic consultant) pada Universitas Perserikatan Bangsa-

Bangsa di Tokyo (Boullata 1995: 98). 

Dalam kapasitasnya sebagai guru besar dan konsultan tamu itulah, Hanafi 

menyempatkan diri untuk mengamati secara langsung berbagai kontrakdiksi dan 

penderitaan yang terjadi di banyak belahan dunia. Persentuhannya dengan agama 

revolusioner di Amerika Serikat  dan teologi pembebasan di Amerika Latin menghantarkan 

Hanafi pada suatu kesimpulan  bahwa teologi Islam sudah saatnya dan seyogianya menjadi 

semacam refleksi kemanusiaan tentang kondisi-kondisi sosial, ekonomi, politik, dan budaya 

(Hanafi 1989 VI: 256). Lebih lanjut, rekonstruksi teologi berfungsi untuk 

mentransformasikan kehidupan manusia, pandangan dunia, dan cara hidupnya hingga 

tercipta perubahan struktur sosio-politik dan terjadi restrukturisasi tauhid (Hanafi 1988: 38-

39). 

Sebagaimana diketahui dalam otobiografinya, banyak peristiwa dan pengalaman 

pribadi yang telah membangkitkan kesadaran Hanafi tentang pentingnya suatu teologi 

tanah, sebuah teologi yang diimajinasikannya sebagai nasionalisme dan kekuatan pembebas 

dari kolonialisme---bahkan hal itu telah diaplikasikannya ketika dia masih duduk di bangku 



4 

 

sekolah menengah Khalil Aga. Kesadaran seperti itulah yang dulu pernah mendorong Hanafi 

menjadi relawan perang Palestina pada tahun 1948. Sayangnya keinginan tersebut tidak 

pernah terealisasi, mengingat saat itu dunia Islam telah menganut sistem negara-bangsa 

(nation-state), di mana tidak dikenal lagi adanya kesatuan imperium Islam. Akibatnya, 

Hanafi menemui kesulitan dalam memperoleh izin meninggalkan negerinya (Hanafi 1989 VI: 

211-212). 

Karena menemui kegagalan untuk berjihad dan berjuang di tanah Palestina, maka 

Hanafi menyalurkan semangat revolusionernya dalam gerakan-gerakan politik-keagamaan 

di negerinya sendiri. Pada tahun 1951, Hanafi mendapat kesempatan untuk ikut berjuang 

membela tanah airnya dalam perang pembebasan Terusan Suez, ikut belajar memanggul 

senjata pada Fakultas Tehnik di kawasan Abbasiah, dan menshalatkan para jenazah yang 

gugur sebagai  syahid di medan pertempuran di Masjid al-Kukhya (Hambali 2001: 222). Dari 

biografi yang ditulisnya sendiri diketahui bahwa sebenarnya Hanafi telah lama berkenalan  

dengan pemikiran dan aktivitas Ikhwan al-Muslimin sejak dia belajar dan menjadi siswa   di 

sekolah menengah Khalil Aga. Bahkan pada tahun 1952, Hanafi tercatat sebagai salah 

seorang anggota resmi gerakan ini. Ketika menempuh kuliah di Universitas Kairo, Hanafi 

masih terus terlibat secara aktif dalam pelbagai aktivitas gerakan Ikhwan hingga organisasi 

tersebut dinyatakan terlarang oleh pemerintah Mesir (Boullata 1995: 98). 

Ketika usianya, pada tahun 1956, menginjak dua puluh satu tahun, Hanafi 

mempunyai kesempatan  untuk melanjutkan pendidikannya ke jenjang yang lebih tinggi lagi 

ke negeri Prancis. Akhirnya dia  berangkat meninggalkan kota kelahirannya, Kairo, menuju 

kota mode,  Paris,  untuk bermukim  dan menimba ilmu  di Universitas Sorbonne. Di 

universitas terkemuka inilah, Hanafi dilatih untuk berpikir secara metodologis melalui 

kuliah-kuliah maupun bacaan-bacaan atau karya-karya kaum orientalis. Dia, umpamanya, 

sempat belajar tentang metodologi berpikir, pembaharuan, dan sejarah filsafat pada 

seorang reformis Katolik, Jean Gitton. Kemudian Hanafi belajar fenomenologi dari Paul 

Ricouer, analisis kesadaran diri dari beberapa karya Husserl, dan bimbingan penulisan 

tentang pembaharuan Ushul Fikih dari Profesor Massignon (Kusnadiningrat 1999: 50). 

Persentuhannya dengan pelbagai pemikiran dan pendirian metodologis tersebut 

mendorong Hanafi untuk mempersiapkan sebuah proyek  pembaharuan menyeluruh 

terhadap pemikiran Islam yang kemudian dia tuangkan ke dalam proposal doktornya 

dengan judul al-Manhaj al-Islami al-‘Amm. Rencana tersebut merupakan bagian usaha 



5 

 

Hanafi untuk meletakkan Islam sebagai teori komprehensif atau semacam proyek 

peradaban bagi transformasi kehidupan individual dan masyarakat Islam. 

Sayangnya, tanggapan dari publik akademisi, para orientalis dan filosof Prancis, 

demikian memprihatinkan, kecuali  apresiasi yang diberikan oleh dua sarjana orientalisme 

kaliber dunia, Henry Corbin dan Louis Massignon. Kedua guru besar ini kemudian 

menyarankan Hanafi untuk tetap melanjutkan rencana penelitiannya dengan melakukan 

beberapa modifikasi yang difokuskan pada suatu bidang yang lebih spesifik. Atas saran 

tersebut,  Hanafi memutuskan untuk memulai pembaruan pemikiran Islam---yang kelak 

disebut sebagai at-turats wa at-tajdid  (tradisi dan pembaharuan)---dengan meneliti 

metodologi pemikiran Islam menurut para ulama Ushul Fikih dalam disertasinya yang 

berjudul Les Methodes d’Exegese, essai sur La science des Fondaments de La 

Comprehension, ilm Ushul al-Fiqh (Beberapa Metode Penafsiran: Sebuah Upaya dalam Ilmu 

Ushul Fiqih) (Hanafi 1989 VI: 228-231). 

Kemudian Hanafi mulai mempersiapkan secara sungguh-sungguh proyek 

peradabannya---sekembalinya  dari negeri Prancis---yang kemudian dikenal sebagai proyek 

at-turats wa at-tajdid (tradisi dan pembaharuan). Usaha ini terus-menerus dia lakukan 

sambil mengajar di almamaternya. Namun demikian, persiapan proyek pembaharuan 

tersebut makin lama makin terbengkalai ketika Hanafi semakin intensif terlibat dalam 

kegiatan akademis yang lebih banyak menyita perhatian. 

Sebagai dosen Filsafat Kristen, Hanafi harus mengajar selama dua tahun pertama 

(1966-1967) tanpa referensi  yang jelas. Untuk mengatasi kesulitan pengajaran mata kuliah 

ini, maka Hanafi memutuskan untuk menulkis sebuah buku diktat yang berjudul Namadjiz 

min al-Falsafah al-Masihiyyah fi al-‘Ashr al-Wasith: al-Mu’allam li Aghustin, al-Iman Bahits 

an al-aql li Ansalim, al-Wujud wa al-Mahiyah li Tuma al-Akwini (Beberapa Contoh Filsafat 

Kristen Abad Pertengahan: Ajaran Santo Augustinus, Keimanan Butuh Penalaran menurut 

Santo Anselmus, dan Bentuk dan Esensi menurut Thomas Aquinas) (Hanafi 1989  VI: 250). 

Pada tahun 1980, barulah Hanafi kembali menuliskan pengantar teoritis untuk 

proyek peradabannya. Menurut Hanafi, at-turats wa at-tajdid dimaksudkan sebagai sebuah 

rancangan reformasi agama yang tidak saja berfungsi sebagai kerangka kerja dalam 

menghadapi tantangan intelektual Barat, tetapi juga dalam rangka rekonstruksi pemikiran 

keagamaan Islam pada umumnya (Hanafi 1989  VII: 14). 



6 

 

Menurut Hanafi (1992b: 13) tradisi (at-turats) itu direpresentasikan oleh segala 

bentuk pemikiran yang sampai ke tangan umat Islam yang berasal dari masa lalu ke dalam 

peradaban kontemporer. Sementara pembaharuan (at-tajdid) adalah reinterpretasi tradisi 

tersebut agar sesuai dengan tuntutan dan kebutuhan jaman. Reinterpretasi semacam itu 

sangat signifikan mengingat tradisi akan kehilangan nilai aktualnya jika tidak dapat memberi 

perspektif dalam menafsirkan realitas dan perubahan sosial. Selain itu, Hanafi juga 

menjelaskan bahwa, “Persoalannya bukan pada pembaharuan tradisi (tajdid al-turats) atau 

pada tradisi dan pembaharuan (al-turats wa al-tajdid), karena yang pertama kali muncul 

adalah tradisi dan bukan pembaharuan dengan maksud untuk memelihara kontinuitas 

tradisi dalam kebudayaan bangsa, otentifikasi kekinian, mendoroing kemajuan,  dan ikut 

serta dalam perubahan sosial. Tradisi adalah pijakan awal dari masalah kebudayaan, 

sedangkan pembaharuan atau modernisasi adalah reinterpretasi tradisi tersebut agar sesuai 

dengan kebutuhan jaman. Masa lalu mendahului kekinian, otentisitas mendahului 

kemodernan, dan instrumen membawa kepada tujuan. Tradisi adalah instrumen dan 

pembaharuan adalah tujuan yaitu keikutseraan dalam transformasi kehidupan dengan 

memberi solusi pada problem-problemnya dan membuka keran-keran yang menyumbat 

kemajuan” (Hanafi 1992b: 13). 

Hassan Hanafi telah merumuskan eksperimentasi at-turats wa at-tajdid  (tradisi dan 

pembaharuan) berdasarkan tiga agenda yang saling berhubungan secara dialektis. Agenda 

pertama, melakukan rekonstruksi tradisi Islam dengan interpretasi  kritis dan kritik sejarah 

yang tercermin dalam  agenda sikap umat Islam terhadap tradisi klasik (mauqifuna min al-

turats al-qodim). Agenda kedua, menetapkan kembali batas-batas kultural Barat melalui 

pendekatan kritis yang mencerminkan sikap umat Islam terhadap peradaban Barat. Agenda 

ketiga atau terakhir, upaya membangun sebuah teori interpretasi baru yang mencakup 

dimensi kebudayaan dari agama dalam skala global yang memposisikan Islam sebagai 

fondasi ideologis bagi kemanusiaan modern. Agenda ini mencerminkan sikap umat Islam 

terhadap realitas (mauqifuna min al-waqi’) (al-Hamdi 2019: 7). 

Tak dapat dipungkiri bahwa ketika Hanafi meluncurkan sebuah jurnal berkala pada 

tahun 1981,   di mana pada edisi pertamanya bertajuk Al-Yasar Al-Islami: Kitabaat fi an-

Nahdhah al-Islamiyah (Kiri Islam: Beberapa Artikel Tentang Kebangkitan Islam), maka pada 

hakikatnya secara khusus ini merupakan momen terpenting dalam kehidupan Hanafi   dan  

secara umum  dalam wacana intelektual Islam-Arab. Sesungguhnya jurnal ini tidak saja 



7 

 

membahas tentang isu penting sehubungan dengan kebangkitan Islam dengan agenda yang 

sama dalam proyek tradisi dan pembaharuan (at-turats wa at-tajdid). Tetapi yang lebih 

penting lagi adalah bahwa jurnal tersebut merupakan manifesto gerakan pemikiran yang 

selama ini diidam-idamkan oleh Hanafi dalam rangka pembaharuan yang menyeluruh 

terhadap umat Islam.       

 Selain itu, jurnal Al-Yasar Al-Islami  dan proyek at-turats wa at-tajdid menandai 

tahap krusial dalam pemikiran Hanafi.  Menurut Hanafi (1989 VI: 13) kedua karya tersebut, 

jurnal Al-Yasar Al-Islami dan proyek at-turats wa at-tajdid, tidak saja terbit setelah 

kemenangan revolusi Iran pada tahun 1979 yang tentu saja dapat memberi pembenaran 

bagi kebangkitan dunia Islam, tetapi lebih dari itu juga menunjukkan terjadinya transformasi 

dalam pemikiran Hanafi dari apa yang disebut sebagai dominannya kesadaran individual (al-

wa’yu al-fardi) pada dekade 1960-1970 kepada dominannya kesadaran sosial (al-wa’yu al-

ijtima’i) pada dekade 1980-an (Hanafi 1992b: 84). 

Hassan Hanafi, dengan Kiri Islamnya,  berupaya menjadikan kajian-kajian ilmiah atas 

disiplin-disiplin keislaman yang terpisah-pisah kepada penciptaan paradigma ideologis yang 

baru, termasuk dengan mengajukan Islam sebagai alternatif pembebasan kaum muslimin 

dari kekuasaan feodal.  Selain itu, Hanafi juga mempersiapkan rancangan tradisi dan 

pembaharuan (at-turats wa at-tajdid) sebagai suatu penjelasan yang panjang lebar tentang 

kebangkitan pemikiran Islam secara menyeluruh. Terlebih lagi rancangan tradisi dan 

pembaharuan tersebut belakangan ini semakin menemukan arti pentingnya manakala 

gerakan Kiri Islam yang cenderung frontal dalam menghadapi Barat itu ternyata 

menemukan kegagalannya. Menurut Abdurrahman Wahid (1994: xviii) rancangan tradisi 

dan pembaharuan yang lebih lebih apresiatif terhadap paradigma universalistik dalam 

memahami tradisi klasik, peradaban Barat, dan kemodernan itu bukan hanya berhasil  

menghantarkan Hanafi kepada cara berpikir yang lebih anggun, akan tetapi juga lebih 

memberikan harapan kepada dunia Islam untuk dapat menjadi  mitra bagi peradaban-

peradaban lain dalam menciptakan tatanan dunia baru dan universal. 

Sebagaiman telah diketahui bahwasanya Hassan Hanafi adalah seorang pemikir 

Islam yang produktif dalam menulis. Banyak karya tulisnya yang telah dibukukan dalam 

bentuk karya kompilasi ataupun karya mandiri. Disebutkan oleh Saenong (2002: 78) 

bahwasanya ada sekitar dua puluh buah karya tulis Hanafi yang telah dibukukan. 

Sebenarnya karya-karya Hanafi tersebut dapat diklasifikasikan ke dalam, pertama, karya 



8 

 

kesarjanaan di Universitas Sorbonne; dan kedua, buku, kompilasi tulisan dan artikel, dan 

ketiga, karya terjemahan, suntingan,  dan saduran. 

Dalam klasifikasi pertama, yaitu karya kesarjanaan Hanafi, ada tiga buah disertasi: 

Les Methodes d’Exegese essai sur La science des fondements de la Comprehension, ilm Ushul 

al-Fiqh (1965); L’Exegese de la Phenomenologie L’etat actuel de la methode 

phenomenologique et son application au phenomene religieux (1965), dan La 

Phenomenologie de L’Exegese: essai d’une hermeneutique a parti du Nouvea Testament 

(1966). 

Sementara klasifikasi kedua dari karya-karya Hanafi adalah beberapa buah buku di 

antaranya Religious Dialog and Revolution (Agama, Dialog, dan Revolusi) terbit tahun 1977, 

At-Turats wa at-Tajdid (Tradisi dan Pembaharuan) terbit pada tahun 1980 yang memuat 

dasar-dasar rancangan pembaharuan Hanafi, Dirasat Islamiah (Beberapa Kajian Keislaman) 

terbit pada tahun 1981 yang membahas tentang beberapa disiplin keilmuan tradisional 

Islam seperti teologi Islam (ushul ad-dien), ushul al-fiqh, filsafat, tasawuf, dan sirnanya 

wacana manusia dan sejarah dalam tradisi klasik, Al-Yasar Al-Islami: Kitaabaat fi an-

Nahdhah al-Islamiah (Kiri Islam: Beberapa Esei Tentang Kebangkitan Islam) sebuah jurnal 

yang direncanakan terbit secara berkala---dan edisi perdananya terbit tahun 1981---yang 

memuat manifesto “Kiri Islam”, Qodaya Mu’ashirah: fi Fikrina al-Mu’ashir dan fi Fikril Gharbi 

(Beberapa Masalah Kontemporer: Pemikiran Islam Kontemporer dan Pemikiran Barat) dua 

jilid, Dirasat Falsafiyyah (1988), Min al-Aqidah ila ats-Tsaurah (Dari Teologi Menuju 

Revolusi) terbit tahun 1988, lima jilid tebal yang merupakan karya terbesar  Hassan Hanafi 

yang membahas tentang rekonstruksi teologi Islam dalam rangka pembebasan menyeluruh, 

ad-Din wa ats-Tsaurah fi Misr 1952-1981 (Agama dan Revolusi di Mesir 1952-1981) yang 

terdiri dari delapan jilid yang memuat tulisan Hanafi di pelbagai media terbit pada tahun 

1989, Hiwar al-Masriq wa al-Maghrib (Dialog Timur dan Barat) terbit tahun 1990 buku yang 

ditulis bersama  koleganya, M. Abid al-Jabiri, dalam rangka debat bersama sejumlah pemikir 

muslim lainnya, Islam in The Modern World (Islam di Dunia Modern) dua jilid buku tebal 

berbahasa Inggris yang membahas tentang tafsir kontekstual Hanafi terhadap beberapa 

ayat Al-Qur’an terbit tahun 1995, Humum al-Fikr wa al-Wathan (Duka Cita Pemikiran dan 

Tanah Air) terbit tahun 1997 dua jilid buku yang mengkaji tentang agama, pemikiran, dan 

transformasi kenyataan, Jamaluddin al-Afghani (Biografi dan Perjuangan Jamaluddin) terbit 

tahun 1997 seorang pemikir dan tokoh kebangkitan dunia Islam, Hiwar al-Ajyal (Dialog 



9 

 

Antar Generasi) terbit 1998) kumpulan komentar dan tanggapan Hanafi terhadap pemikiran 

sejumlah intelektual Islam terkemuka di masanya, ad-Din wa ats-Tsaqafah wa as-Siyasah fi 

al-Wathan al-Arabi (Agama, Kebudayaan, dan Politik di Dunia Arab) kumpulan artikel Hanafi 

di koran harian “al-Bayan” Dubai yang membahas tentang kebangkitan negara Mesir, 

persatuan dunia Arab,  kebudayaan,  dan politik di Timur Tengah, buku Min an-Naql ila al-

Ibda’ (Dari Transferensi Menuju Kreasi) terdiri dari tiga jilid yang membahas tentang 

munculnya penerjemahan teks-teks asing (Yunani dan Latin)  ke dalam bahasa Arab dan 

perkembangan penyusunan ilmu filsafat di dunia Islam, terbit pada tahun 2000, buku 

Fisytah Failasuf al-Muqawamah (Fichte: Seorang Filosof Perlawanan) 2002, buku Minal Fana 

ilal Baqa: Muhawalah li i’adati Binaai Ilmi Tasawuf (Dari Kehampaan Menuju Kepada 

Keberadaan:  Suatu Upaya Untuk Membangun Kembali Ilmu Tasawuf) yang terdiri dari 2 jilid 

besar dan terbit pada tahun 2009,  buku Minal Naql ilal Aql: al-Juz al-Awwal Ulumul Qur’an 

(Dari Teks Kepada Konteks: Volume 1 Ilmu-Ilmu al-Qur’an) 2012, buku Minal Naql ilal Aql: al-

Juz  ats-Tsani Ulumul Hadits (Dari Teks Kepada Konteks: Volume 2 Ilmu-Ilmu Hadits) 2012, 

dan buku Zikrayaat 1935-2018 (Kenang-Kenangan 1935-2018) sebuah buku otobiografi 

tentang perjalanan hidup Prof. Hassan Hanafi yang ditulis olehnya sendiri.  

Kemudian klasifikasi ketiga  adalah beberapa karya awal Hanafi yang berkaitan 

dengan saduran, suntingan, dan terjemahan mengingat akan kebutuhan diktat kuliah  bagi 

para mahasiswa dan ingin memperkenalkan beberapa materi filsafat Islam dan Barat yang 

terkemuka. Di antara karya Hanafi yang membahas tentang filsafat Islam adalah buku yang 

berjudul Abu Husein al-Basri: al-Mu’tamad fi Ushul al-Fiqh (Abu Husein al-Basri: Yang 

Otentik dalam ilmu Ushul Fikih) terdiri dari dua jilid yang membahas tentang filsafat hukum 

Islam terbit pada tahun 1964-1965, al-Hukumah al-Islamiyah li al-Imam Khomeini 

(Pemerintahan Islam menurut Imam Khomeini) terbit tahun 1979 dan Jihad an-Nafsi aw al-

Jihad al-Akbar li al-Imam Khomeini  (Jihad Melawan Hawa Nafsu atau Jihad Yang Terbesar 

Menurut Imam Khomeini) terbit tahun 1980.   Tak pelak lagi dua buku terakhir adalah 

berkaitan dengan perjuangan dan pemikiran mendiang Imam Khomeini, tokoh spiritual 

Republik Islam Iran. 

Kemudian mengenai filsafat Barat, Hanafi telah menyusun dan menganotasi 

beberapa buah buku di antaranya Namadzij min al-Falsafah al-Masihiyyah fi al-Ashr al-

Wasith: al-Mu’allam li Agustin, al-Iman Bahits  ‘an al-Aql li Ansalim, al-Wujud wa al-

Mahiyyah li Tuma al-Akwini (Beberapa Contoh Filsafat Kristen Pada Abad Pertengahan: 



10 

 

Ajaran oleh Santo Augustinus, Keimanan Butuh Penalaran oleh Santo Anselmus, Bentuk dan 

Esensi oleh Thomas Aquinas) terbit pada tahun 1968, Isbinoza: Risalah fi Lahut wa Siyasah 

(Baruch Spinoza: Suatu Risalah Tentang Teologi dan Politik) terbit pada tahun 1973, Lessing: 

Tarbiyah  al-Jinsi al-Basyari wa A’mal Ukhra (Lessing: Pembinaan- Manusia dan Beberapa 

Karya Lainnya) terbit tahun 1977, Jean Baul Sartre:  Ta’ali al-Ana Maujud (Jean Paul Sartre: 

Transendensi Eksistensialisme) terbit tahun 1978. 

Filosof dan pemikir Islam yang produktif asal Mesir ini akhirnya meninggal dunia 

pada 21 Oktober 2021 di kota kelahirannya, Kairo, dalam usia kurang lebih 86 tahun dengan 

mewariskan banyak karya ilmiah yang bermanfaat bagi generasi penerus berikutnya. 

 

III. Karakteristik Gagasan Kiri Islam Hassan Hanafi 

Pada galibnya, secara ilmiah, istilah kiri banyak digunakan dalam ilmu politik   yang 

berkonotasikan kepada perlawanan dan kritisisme serta menjelaskan tentang jarak antara 

realitas dan idealitas. Dengan kata lain, kiri adalah gerakan yang menginginkan adanya 

kemajuan, progresivitas, dan percaya diri kepada determinasi manusia atas kenyataan sosial 

(Shimogaki 1994:7).  Akan tetapi, dalam pandangan Hanafi, sesungguhnya istilah kiri juga 

masuk ke dalam terminologi ilmu sosial,  humaniora, dan pemikiran agama. Dengan 

demikian, istilah kiri juga bersifat akademis dan tidak melulu bersifat politis. Kemudian 

Hassan Hanafi pun memunculkan gagasan Kiri Islam secara spontan, setelah ia menyaksikan 

realitas umat Islam yang terbagi menjadi dua kelompok; kelompok yang menindas dan 

kelompok yang tertindas, kelompok yang berkuasa dan kelompok yang dikuasai, kelompok 

yang menyingkirkan dan kelompok yang tersingkirkan, kelompok yang kaya dan kelompok 

yang miskin dan lain sebagainya. Selanjutnya, menurut Hanafi, Kiri Islam memihak kepada 

kelompok yang tertindas, dikuasai, tersingkirkan, dan miskin (Hanafi 1989:7). Selanjutnya, 

menurut Hanafi, Kiri Islam lahir atas dasar telaah terhadap beberapa program modernisasi 

dalam masyarakat Islam itu sendiri, di antaranya adalah: Pertama, modernisasi cenderung 

terkait dengan kekuasaan yang mentransformasikan Islam ke dalam ritus keagamaan yang 

lebih menekankan kepada masalah akhirat. Sebaliknya, pada kenyataannya ternyata kaum 

muslimin itu sendiri malah berbeda dengan sistem ajaran Islam. Islam ritualistik itu sendiri 

ternyata tidak lain merupakan selubung yang menyatukan  kekuatan kaum westernis, 

feodalis, dan kapitalis kekerabatan. Oleh karena perspektif ketuhanan dan konsep pusat 

piramidal alam tunduk kepada kecenderungan-kecenderungan tersebut di atas, maka 



11 

 

perspektif humanistik, konsep sejarah, dan gerakan sosial pun lambat laun menjadi sirna. 

Kedua, sesungguhnya pendekatan liberal yang dominan sebelum revolusi Arab, secara 

kultural, itu berasal dari Barat, walaupun terkadang mereka menganggap imperialisme 

sebagai musuhnya. Oleh karena itu, tidaklah mengherankan, apabila dikatakan bahwasanya 

kaum muslimin telah terkontaminasi dengan budaya Barat dan bahkan telah menjadi 

korban monopoli ekonomi mereka. Ketiga,  pendekatan marxis-westernis yang berkeinginan  

untuk menciptakan suatu sistem pemerintahan yang  menentang dan melawan 

imperialisme. Akan tetapi, sepertinya, mereka malah tidak dapat merealisasikan 

kemerdekaan bagi kaum muslimin ataupun mengembangkan khazanah keislaman umat 

Islam. Sebaliknya, ada indikasi yang menunjukkan bahwasanya ternyata pendekatan marxis-

westernis itu kontra produktif dan bahkan melanggengkan status rezim yang berkuasa. 

Keempat, munculnya gejala  revolusi nasional yang menimbulkan perubahan mendasar 

dalam struktur sosial dan budaya masyarakat. Akan tetapi, sepertinya gejala revolusi 

nasional tersebut tidak mengikutsertakan peran kaum muslimin secara masif (Hanafi 1989 

VIII: 11-12).  

Sementara itu, dapat diasumsikan bahwasanya  Hassan Hanafi mempunyai konsep 

pembaharuan Islam  dengan titik awalnya adalah tradisi Islam itu sendiri. Selanjutnya, 

Hanafi merumuskan konsep Kiri Islam yang bertujuan untuk membangkitkan semangat dan 

kebanggaan tradisi Islam untuk melawan dominasi Barat di kawasan Timur. Dapat dikatakan 

bahwa secara singkat Kiri Islam bertopang kepada tiga pilar utama dalam rangka 

mewujudkan kebangkitan Islam, revolusi tauhid, dan persatuan umat. Ketiga pilar utama 

tersebut adalah: Pertama, revitalisasi khazanah Islam klasik. Secara tegas Hanafi 

menekankan perlunya rasionalisme untuk merevitalisasi khazanah Islam itu. Bagaimana pun 

rasionalisme merupakan keniscayaan bagi kemajuan dan kesejahteraan umat dalam upaya 

memecahkan situasi kekinian dalam dunia Islam. Kedua, menentang peradaban Barat. 

Dalam hal ini Hassan Hanafi mengingatkan akan bahaya imperialisme budaya Barat yang 

cenderung melenyapkan kebudayaan bangsa-bangsa yang kaya secara historis. Ketiga, 

analisis atas realitas umat Islam. Sebagai terobosan baru atas upaya ini, maka Hanafi 

mencoba mengkritisi metode penafsiran yang hanya bertumpu kepada teks dan 

mengusulkan sebuah metode agar realitas dunia Islam dapat berbicara bagi dirinya sendiri  

(Hadirois dan Ediyono  2015: 123-124). 



12 

 

Selanjutnya, Hanafi juga menjelaskan bahwa Kiri Islam yang digagasnya adalah 

sebagai tonggak bagi terwujudnya sebuah kebangkitan peradaban Islam. Gagasan itu sendiri 

muncul sebagai respon terhadap modernisme yang destruktif. Modernisme itu sendiri oleh 

beberapa sarjana Barat disebutkan sebagai suatu paham atau ideologi yang 

mengikutsertakan kapitalisme, imperalisme, dan penindasan. Sementara bagi dunia Islam 

itu sendiri, modernisme dianggap sebagai suatu ancaman yang serius terhadap peradaban 

dan kebudayaan mereka. Oleh karena itu, kaum muslimin mencoba untuk 

menanggulanginya dengan berlandaskan kepada tradisi Islam  an sich (Kusnadiningrat 1999: 

87).  

Kemudian menurut Hanafi, modernitas itu merupakan tradisi orang lain  yang 

berbeda dengan tradisi Islam. Karena  tradisi orang lain itu diasumsikan sebagai ancaman, 

maka dalam perspektif Hanafi, Kiri Islam adalah suatu upaya pembebasan dari ancaman 

tersebut. Lalu Hassan Hanafi juga menegaskan bahwa perhatian utama Kiri Islam adalah 

mencurahkan segala potensinya  untuk menghadapi puncak problematika zaman ini yang 

dibaginya menjadi dua ancaman utama, yaitu ancaman eksternal dan ancaman internal.  

Menurutnya, yang dimaksud dengan ancaman eksternal adalah imperialisme, zionisme,  dan 

kapitalisme. Sedangkan yang dimaksud dengan ancaman internal adalah kemiskinan, 

ketertindasan, dan keterbelakangan (Hanafi 1989 VIII: 48).  

Menurut Hanafi, bagaimana pun, dalam berbagai macam bentuknya imperialisme 

dapat disebut sebagai  suatu perwujudan dari  Perang Salib Baru. Dalam bidang ekonomi, 

misalnya, imperialisme muncul dalam bentuk korporasi multinasional. Lalu dalam bidang 

budaya, umpamanya, imperialisme muncul dalam bentuk westernisasi yang pada akhirnya 

akan dapat mengekang semangat kreativitas generasi bangsa dan mencabut mereka dari 

akar sejarahnya. Kemudian dalam bidang militer, imperialisme muncul dalam bentuk 

pendudukan suatu wilayah negeri Islam secara langsung (Kusnadiningrat 1999: 88). 

Selanjutnya, ancaman eksternal berikutnya adalah zionisme. Tak dapat dipungkiri 

bahwasanya hingga saat ini zionisme masih dikategorikan sebagai kekuatan dan ideologi 

dunia yang berbahaya bagi keberlangsungan eksistensi dunia Islam dan tradisi sejarahnya. 

Sesungguhnya, sasaran utama zionisme itu bukan hanya kepada tanah, akan tetapi juga 

kepada pemikiran keislaman. Sudah sejak lama, kaum  zionis Israel berupaya untuk 

melenyapkan khazanah intelektual Islam dengan berbagai macam cara.  



13 

 

Kemudian, ancaman eksternal berikutnya adalah kapitalisme. Sesungguhnya 

kapitalisme merupakan suatu sistem ekonomi yang dikuasai oleh mekanisme pasar dan 

keterikatannya kepada pertumbuhan mekanisme pasar itu sendiri, telah memunculkan 

masalah penindasan, keterbelakangan, dan intimidasi terhadap masyarakat umum. Terlebih 

lagi telah sama-sama diketahui bahwasanya kapitalisme itu selalu berorientasi kepada 

kepemilikan modal, sehingga sistem kapitalistik ini akan selalu berpihak kepada kaum 

kapitalis, yaitu orang-orang kaya dan para penguasa. Tentunya, menurut pandangan Hanafi, 

sangat bertentang dengan ajaran dan doktrin Islam yang secara obyektif menolak 

pemusatan modal secara individual (Suhelmi 2001: 207). 

Sementara itu, kemiskinan, ketertindasan, dan keterbelakangan, menurut Hassan 

Hanafi, adalah sebagai ancaman internal dunia Islam. Memang harus diakui bahwasanya, 

secara umum, negara-negara Islam adalah negara yang termiskin dan terbelakang di dunia, 

sehingga kedua hal in akan menjadi ancaman internal bagi kaum muslimin itu sendiri. 

Kemudian Hanafi juga menambahkan bahwasanya keterbelakangan itu merupakan watak 

murni dunia Islam. Keterbelakangannya itu bukan hanya dalam hal pembangunan, akan 

tetapi juga dalam menyangkut struktur sosial, budaya, pendidikan dan lain sebagainya 

(Kusnadiningrat 1999: 93).  

Dari analisis deskriptif kedua ancaman utama tersebut di atas, maka Hanafi 

menegaskan bahwasanya misi Kiri Islam itu  adalah mewujudkan keadilan sosial, 

menciptakan kesejahteraan umat, melenyapkan kolonialisme, mengembalikan pundi-pundi 

kekayaan umat Islam yang dahulu pernah dirampas oleh kaum imperialis barat, membangun 

kembali  Pan-Islamisme sebagai perlawanan terhadap zionisme, dan menyokong 

nasionalisme Arab-Islam independen yang mendukung gerakan revolusioner kaum tertindas 

(Hanafi 1989 VIII: 58). 

    

IV. Kesimpulan 

 Dari pembahasan singkat di atas kita dapat memahami bahwasanya Hassan Hanafi 

dengan gagasan Kiri Islamnya bertujuan untuk membangkitkan semangat dan  kebanggaan 

tradisi Islam untuk melawan dominasi Barat di kawasan dunia Islam, karena menurutnya 

kaum muslimin selama ini berada dalam cengkraman hegemoni dan dominasi Barat.  

Kemudian  kita pun mengetahui  bahwa dalam rangka merealisasikan kebangkitan Islam, 

revolusi tauhid, dan persatuan umat, maka gagasan Kiri Islam Hassan Hanafi bertopang 



14 

 

kepada tiga pilar utama, yaitu: Pertama, revitalisasi khazanah Islam klasik. Kedua, 

menentang peradaban Barat. Ketiga, analisis atas realitas umat Islam. Kemudian Hassan 

Hanafi juga menegaskan bahwa perhatian utama Kiri Islam adalah mencurahkan segala 

potensinya  untuk menghadapi puncak problematika zaman ini yang  dibaginya menjadi dua 

ancaman utama, yaitu ancaman eksternal dan ancaman internal.  Menurut Hanafi, yang 

dimaksud dengan ancaman eksternal adalah imperialisme, zionisme,  dan kapitalisme. 

Sedangkan yang dimaksud dengan ancaman internal adalah kemiskinan, ketertindasan, dan 

keterbelakangan.  

 

Daftar Pustaka 

Al-Hamdi, Ridho, Hassan Hanafi’s Epistemology On Occidentalism: Dismantling Western 

Superiority, Constructing Equal Civilization, Episteme, Vol. 14, No.1, June 2019. 

Boullata, Issa, ”Hassan Hanafi”, dalam John L. Esposito, (ed) The Oxford Encyclopedia of 

Islamic World, vol. I, Oxford University Press: New York, 1995. 

Dahlan, Abdul Aziz et.al, ”Hassan Hanafi”, dalam Suplemen Ensiklopedi Islam, vol. II, PT 

Icthiar Baru van Hoeve: Jakarta, 2003. 

 Hadirois, Ahmad Efendi dan Suryo Ediyono,  Pemikiran Hassan Hanafi Tentang Kritik Tradisi 

Islam (Analisis Hermeunetika), Jurnal CMES, Vol. 8, No. 2, Edisi Juli – Desember 2015.   

Hambali, M. Ridlwan, Hassan Hanafi Dari Islam Kiri, Revitalisasi Turats, Hingga 

Oksidentalisme”, dalam M. Aunul Abied Shah et. Al (ed) Islam Garda Depan, Mizan: 

Bandung, cet. 1, 2001.  

Hanafi, Hassan, Ad-Dien wa Ats-Tsaurah fi Misr 1952-1981, vol. VI, Maktabah Madbuli: 

Kairo, 1989. 

Hanafi, Hassan, Ad-Dien wa Ats-Tsaurah fi Misr 1952-1981, vol. VII, Maktabah Madbuli: 

Kairo, 1989. 

Hanafi, Hassan, Ad-Dien wa Ats-Tsaurah fi Misr 1952-1981, vol. VIII, Maktabah Madbuli: 

Kairo, 1989. 

Hanafi, Hassan, 1992b, At-Turats wa At-Tajdid: Mauqifuna min at-Turats al-Qadim, al-

Muassasah al-Jami’iyyah li ad-Diraasat wa an-Nasyr wa at-Tauzi’: Beirut, cet. IV. 

Kusnadiningrat, E, Teologi dan Pembebasan: Gagasan Islam Kiri Hassan Hanafi, PT Logos 

Wacana Ilmu: Pamulang Timur, 1999. 



15 

 

Prasetya, Marzuki Agung, Model Penafsiran Hassan Hanafi, Jurnal Penelitian, Vol.7, No. 2, 

Agustus, 2013. 

Shimogaki, Kazuo, Kiri Islam Antara Modernisme dan Posmodernisme: Kajian Kritis Atas 

Pemikiran Hassan Hanafi, (Terjemahan M. Imam Aziz dan M. Jadul Maula), LKiS Yogyakarta: 

Yogyakarta, cet. II, 1994. 

Sucipto, Hery, Ensiklopedi Tokoh Islam: Dari Abu Bakr Sampai Nashr dan Qardhawi, Hikmah: 

Jakarta, 2003.  

Suhelmi, Ahmad, Hassan Hanafi: Menggagas Kiri Islam dan Oksidentalisme, dalam Dari 

Kanan Islam Hingga Kiri Islam, Darul Falah: Jakarta, 2001.  

Wahid, Abdurrahman, ”Hassan Hanafi dan Eksperimentasinya”, (Pengantar dalam Kazuo 

Shimogaki ”Kiri Islam Antara Modernisme dan Postmodernisme: Telaah Kritis atas Pemikiran 

Hassan Hanafi”), LKiS: Yogyakarta, 1994    


