Karakteristik Gagasan Kiri Islam Hassan Hanafi

Imron Rosyadi, S.Ag., M.Si.
Sekolah Tinggi llmu Tarbiyah INSIDA, Jakarta
JI. Malaka Hijau no: 45 Pondok Kopi, Duren Sawit, Jakarta Timur 13460
Email: rosyadi.imron14@gmail.com

Abstract: This paper is aim to discuss Hassan Hanafi, a Islamic thinker, moslem intellectual,
and professor at Cairo University, and the characteristics of his Islamic Left idea. As it is
known that Hanafi is one of the contemporary Egyptian Islamic thinkers who inspired by al-
Afghani’s thought and struggle, a progressive thinker and Islamic fighter from Afghanistan,
who seeks to liberate the Islamic world from the cluntches of imperialism. Following in the
footsteps of al-Afghani, who had previously published al-Urwatul Wutsqa magazine in
order to awaken the moslems from the confines of the Western colonialist, Hanafi also
launched a periodical journal, in 1981, with the editorial “Al-Yasaar al-Islami: Kitaabaat fi
an-Nahdhah al-Islamiyah”. |n fact, Hanafi formulated the idea of the Islamic Left with the
aim of evoking the spirit and pride of the Islamic tradition to fight Western domination in
the Islamic world based on three main pillar. First, the revitalization of the classical Islamic

treasure. Second, against Western civilization. Third, analysis of the reality of moslems.

Keywords: Hassan Hanafi, the characteristics of Islamic Left idea.

Abstrak: Tulisan ini bertujuan untuk membahas dan mengkaji tentang Prof. Dr. Hassan
Hanafi, seorang pemikir Islam, intelektual, dan guru besar di Universitas Kairo, Mesir dan
ciri khas dari gagasan Kiri Islamnya. Sebagaimana diketahui bahwasanya Hassan Hanafi
salah seorang pemikir Islam Mesir kontemporer vyang terinspirasi oleh pemikiran dan
perjuangan Sayyid Jamaluddin al-Afghani, seorang pemikir progresif dan pejuang Islam dari
negeri Afghanistan, yang berupaya untuk membebaskan dunia Islam dari cengkraman
kuku-kuku imperialisme Barat. Mengikuti jejak al-Afghani yang dahulu pernah menerbitkan
majalah al-Urwatul Wutsqa guna menyadarkan kaum muslimin dari kungkungan kaum
penjajah Barat, maka Hanafi pun meluncurkan sebuah jurnal berkala, pada tahun 1981,
dengan tajuk rencana Al-Yasar Al-Islami: Kitabaat fi an-Nahdhah al-Islamiyah (Kiri Islam:

Beberapa Artikel Tentang Kebangkitan Islam). Sesungguhnya Hanafi merumuskan gagasan



Kiri Islam dengan tujuan untuk membangkitkan semangat dan kebanggaan tradisi Islam
guna melawan dominasi Barat di kawasan dunia Islam dengan berlandaskan kepada tiga
pilar utama. Pertama, revitalisasi khazanah Islam klasik. Kedua, menentang peradaban
Barat. Ketiga, analisis atas realitas umat Islam.

Kata Kunci: Hassan Hanafi, Karakteristik Gagasan Kiri Islam.

I. Pendahuluan
Sesungguhnya, gagasan tentang perlunya upaya pembaharuan pemikiran Islam

kontemporer, yang lebih dikenal secara luas dengan istilah rekonstruksi ajaran Islam,
senantiasa digemakan dan dikampanyekan oleh para sarjana dan cendikiawan muslim dari
pelbagai negeri Islam. Untuk menyebutkan beberapa sarjana dan cendikiawan muslim
tersebut, umpamanya, adalah Fazlur Rahman, seorang pemikir dan sarjana muslim yang
berasal dari negeri Pakistan dan akhirnya menjadi guru besar di Universitas Chicago,
Amerika Serikat, Ismail Raji al-Faruqgi, seorang intelektual muslim kenamaan, sang
penggagas proyek Islamisasi IImu Pengetahuan, yang berasal dari negeri Palestina lalu
menetap di Amerika Serikat dan menjadi guru besar di Universitas Temple, Philadelphia,
Mohammed Arkoun, pemikir muslim yang berasal dari Aljazair dan berhasil menggondol
gelar doktor sastra dari Universitas Sorbonne, Prancis, lalu dinobatkan menjadi direktur
pada Lembaga Kajian Islam dan Timur Tengah, Universitas Sorbonne Nouvelle, Paris dan
lain-lainnya (Sucipto: 312-333). Di antara gagasan pembaruan Islam kontemporer seperti
tersebut di atas, yang pada awal tahun 80-an mendapat perhatian luas dari kalangan
intelektual muslim dan barat adalah gagasan Kiri Islam, sebuah gagasan intelektual-radikal-
revolusioner yang dimotori oleh Hassan Hanafi, seorang pemikir muslim yang berasal dari
Mesir dan guru besar filsafat barat di Universitas Kairo, Mesir. Menurut Shimogaki (1994: 7)
gagasan Kiri Islam ini dimulai pada tahun 1981 bersamaan dengan diterbitkannya jurnal al-
Yasaar al-Islami: Kitabaat fi an-Nahdhah al-Islamiyyah oleh Hassan Hanafi. Esai pertama
dari jurnal tersebut adalah berjudul “Maadza Ya’ni al-Yasaar al-Islami?” (Apakah Yang
Dimaksud dengan Kiri Islam?) yang memuat pemikiran Hassan Hanafi tentang beberapa isu

penting yang berkaitan dengan kebangkitan Islam.



Il. Biografi Singkat Hassan Hanafi dan Karya-Karya limiahnya

Tak dapat dipungkiri bahwasanya Hassan Hanafi adalah seorang intelektual, pemikir
hukum Islam, dan guru besar filsafat terkemuka di Mesir saat ini. Dia dilahirkan di Kairo
pada 13 Februari 1935. Pada tahun 1956, Hanafi memperoleh gelar sarjana muda bidang
filsafat dari Universitas Kairo. Kemudian pada tahun 1966, Hanafi berhasil meraih gelar
doktor dari La Sorbonne, sebuah universitas terkenal di kota Paris, Prancis. Selain itu, selama
rentang studi di negeri mode tersebut, Hanafi menyempatkan diri mengajar bahasa Arab
di Ecole des Langues Orientales (Akademi Bahasa-Bahasa Timur) Paris. Setelah menamatkan
studinya, Hanafi kembali ke Mesir untuk menjabat sebagai staf pengajar di almamaternya,
Universitas Kairo, untuk mata kuliah Pemikiran Kristen Abad Pertengahan dan Filsafat Islam
(Dahlan et. Al. 2003: 181). Sementara itu, reputasi internasionalnya sebagai pemikir muslim
terkemuka telah mengantarkan Hanafi pada beberapa jabatan guru besar luar biasa di
banyak perguruan tinggi negara-negara asing. Secara berturut-turut Hanafi tercacat pernah
mengajar di Belgia pada tahun 1970, Amerika Serikat dari tahun 1971-1975, Kuwait pada
tahun 1979, Maroko dari tahun 1982-1984, Jepang dari tahun 1984-1985, dan Uni Emirat
Arab pada tahun 1985. Kemudian dari tahun 1985 sampai tahun 1987, Hanafi juga dipercaya
menjadi penasehat pengajaran (academic consultant) pada Universitas Perserikatan Bangsa-
Bangsa di Tokyo (Boullata 1995: 98).

Dalam kapasitasnya sebagai guru besar dan konsultan tamu itulah, Hanafi
menyempatkan diri untuk mengamati secara langsung berbagai kontrakdiksi dan
penderitaan yang terjadi di banyak belahan dunia. Persentuhannya dengan agama
revolusioner di Amerika Serikat dan teologi pembebasan di Amerika Latin menghantarkan
Hanafi pada suatu kesimpulan bahwa teologi Islam sudah saatnya dan seyogianya menjadi
semacam refleksi kemanusiaan tentang kondisi-kondisi sosial, ekonomi, politik, dan budaya
(Hanafi 1989 VI: 256). Lebih lanjut, rekonstruksi teologi berfungsi untuk
mentransformasikan kehidupan manusia, pandangan dunia, dan cara hidupnya hingga
tercipta perubahan struktur sosio-politik dan terjadi restrukturisasi tauhid (Hanafi 1988: 38-
39).

Sebagaimana diketahui dalam otobiografinya, banyak peristiwa dan pengalaman
pribadi yang telah membangkitkan kesadaran Hanafi tentang pentingnya suatu teologi
tanah, sebuah teologi yang diimajinasikannya sebagai nasionalisme dan kekuatan pembebas

dari kolonialisme---bahkan hal itu telah diaplikasikannya ketika dia masih duduk di bangku

3



sekolah menengah Khalil Aga. Kesadaran seperti itulah yang dulu pernah mendorong Hanafi
menjadi relawan perang Palestina pada tahun 1948. Sayangnya keinginan tersebut tidak
pernah terealisasi, mengingat saat itu dunia Islam telah menganut sistem negara-bangsa
(nation-state), di mana tidak dikenal lagi adanya kesatuan imperium Islam. Akibatnya,
Hanafi menemui kesulitan dalam memperoleh izin meninggalkan negerinya (Hanafi 1989 VI:
211-212).

Karena menemui kegagalan untuk berjihad dan berjuang di tanah Palestina, maka
Hanafi menyalurkan semangat revolusionernya dalam gerakan-gerakan politik-keagamaan
di negerinya sendiri. Pada tahun 1951, Hanafi mendapat kesempatan untuk ikut berjuang
membela tanah airnya dalam perang pembebasan Terusan Suez, ikut belajar memanggul
senjata pada Fakultas Tehnik di kawasan Abbasiah, dan menshalatkan para jenazah yang
gugur sebagai syahid di medan pertempuran di Masjid al-Kukhya (Hambali 2001: 222). Dari
biografi yang ditulisnya sendiri diketahui bahwa sebenarnya Hanafi telah lama berkenalan
dengan pemikiran dan aktivitas Ikhwan al-Muslimin sejak dia belajar dan menjadi siswa di
sekolah menengah Khalil Aga. Bahkan pada tahun 1952, Hanafi tercatat sebagai salah
seorang anggota resmi gerakan ini. Ketika menempuh kuliah di Universitas Kairo, Hanafi
masih terus terlibat secara aktif dalam pelbagai aktivitas gerakan Ikhwan hingga organisasi
tersebut dinyatakan terlarang oleh pemerintah Mesir (Boullata 1995: 98).

Ketika usianya, pada tahun 1956, menginjak dua puluh satu tahun, Hanafi
mempunyai kesempatan untuk melanjutkan pendidikannya ke jenjang yang lebih tinggi lagi
ke negeri Prancis. Akhirnya dia berangkat meninggalkan kota kelahirannya, Kairo, menuju
kota mode, Paris, untuk bermukim dan menimba ilmu di Universitas Sorbonne. Di
universitas terkemuka inilah, Hanafi dilatih untuk berpikir secara metodologis melalui
kuliah-kuliah maupun bacaan-bacaan atau karya-karya kaum orientalis. Dia, umpamanya,
sempat belajar tentang metodologi berpikir, pembaharuan, dan sejarah filsafat pada
seorang reformis Katolik, Jean Gitton. Kemudian Hanafi belajar fenomenologi dari Paul
Ricouer, analisis kesadaran diri dari beberapa karya Husserl, dan bimbingan penulisan
tentang pembaharuan Ushul Fikih dari Profesor Massignon (Kusnadiningrat 1999: 50).

Persentuhannya dengan pelbagai pemikiran dan pendirian metodologis tersebut
mendorong Hanafi untuk mempersiapkan sebuah proyek pembaharuan menyeluruh
terhadap pemikiran Islam yang kemudian dia tuangkan ke dalam proposal doktornya

dengan judul al-Manhaj al-Islami al-‘Amm. Rencana tersebut merupakan bagian usaha

4



Hanafi untuk meletakkan Islam sebagai teori komprehensif atau semacam proyek
peradaban bagi transformasi kehidupan individual dan masyarakat Islam.

Sayangnya, tanggapan dari publik akademisi, para orientalis dan filosof Prancis,
demikian memprihatinkan, kecuali apresiasi yang diberikan oleh dua sarjana orientalisme
kaliber dunia, Henry Corbin dan Louis Massignon. Kedua guru besar ini kemudian
menyarankan Hanafi untuk tetap melanjutkan rencana penelitiannya dengan melakukan
beberapa modifikasi yang difokuskan pada suatu bidang yang lebih spesifik. Atas saran
tersebut, Hanafi memutuskan untuk memulai pembaruan pemikiran Islam---yang kelak
disebut sebagai at-turats wa at-tajdid (tradisi dan pembaharuan)---dengan meneliti
metodologi pemikiran Islam menurut para ulama Ushul Fikih dalam disertasinya yang
berjudul Les Methodes d’Exegese, essai sur La science des Fondaments de La
Comprehension, ilm Ushul al-Figh (Beberapa Metode Penafsiran: Sebuah Upaya dalam limu
Ushul Figih) (Hanafi 1989 VI: 228-231).

Kemudian Hanafi mulai mempersiapkan secara sungguh-sungguh proyek
peradabannya---sekembalinya dari negeri Prancis---yang kemudian dikenal sebagai proyek
at-turats wa at-tajdid (tradisi dan pembaharuan). Usaha ini terus-menerus dia lakukan
sambil mengajar di almamaternya. Namun demikian, persiapan proyek pembaharuan
tersebut makin lama makin terbengkalai ketika Hanafi semakin intensif terlibat dalam
kegiatan akademis yang lebih banyak menyita perhatian.

Sebagai dosen Filsafat Kristen, Hanafi harus mengajar selama dua tahun pertama
(1966-1967) tanpa referensi yang jelas. Untuk mengatasi kesulitan pengajaran mata kuliah
ini, maka Hanafi memutuskan untuk menulkis sebuah buku diktat yang berjudul Namadjiz
min al-Falsafah al-Masihiyyah fi al-‘Ashr al-Wasith: al-Mu’allam li Aghustin, al-Iman Babhits
an al-aql li Ansalim, al-Wujud wa al-Mahiyah |i Tuma al-Akwini (Beberapa Contoh Filsafat
Kristen Abad Pertengahan: Ajaran Santo Augustinus, Keimanan Butuh Penalaran menurut
Santo Anselmus, dan Bentuk dan Esensi menurut Thomas Aquinas) (Hanafi 1989 VI: 250).

Pada tahun 1980, barulah Hanafi kembali menuliskan pengantar teoritis untuk
proyek peradabannya. Menurut Hanafi, at-turats wa at-tajdid dimaksudkan sebagai sebuah
rancangan reformasi agama yang tidak saja berfungsi sebagai kerangka kerja dalam
menghadapi tantangan intelektual Barat, tetapi juga dalam rangka rekonstruksi pemikiran

keagamaan Islam pada umumnya (Hanafi 1989 VIl: 14).



Menurut Hanafi (1992b: 13) tradisi (at-turats) itu direpresentasikan oleh segala
bentuk pemikiran yang sampai ke tangan umat Islam yang berasal dari masa lalu ke dalam
peradaban kontemporer. Sementara pembaharuan (at-tajdid) adalah reinterpretasi tradisi
tersebut agar sesuai dengan tuntutan dan kebutuhan jaman. Reinterpretasi semacam itu
sangat signifikan mengingat tradisi akan kehilangan nilai aktualnya jika tidak dapat memberi
perspektif dalam menafsirkan realitas dan perubahan sosial. Selain itu, Hanafi juga
menjelaskan bahwa, “Persoalannya bukan pada pembaharuan tradisi (tajdid al-turats) atau
pada tradisi dan pembaharuan (al-turats wa al-tajdid), karena yang pertama kali muncul
adalah tradisi dan bukan pembaharuan dengan maksud untuk memelihara kontinuitas
tradisi dalam kebudayaan bangsa, otentifikasi kekinian, mendoroing kemajuan, dan ikut
serta dalam perubahan sosial. Tradisi adalah pijakan awal dari masalah kebudayaan,
sedangkan pembaharuan atau modernisasi adalah reinterpretasi tradisi tersebut agar sesuai
dengan kebutuhan jaman. Masa lalu mendahului kekinian, otentisitas mendahului
kemodernan, dan instrumen membawa kepada tujuan. Tradisi adalah instrumen dan
pembaharuan adalah tujuan yaitu keikutseraan dalam transformasi kehidupan dengan
memberi solusi pada problem-problemnya dan membuka keran-keran yang menyumbat
kemajuan” (Hanafi 1992b: 13).

Hassan Hanafi telah merumuskan eksperimentasi at-turats wa at-tajdid (tradisi dan
pembaharuan) berdasarkan tiga agenda yang saling berhubungan secara dialektis. Agenda
pertama, melakukan rekonstruksi tradisi Islam dengan interpretasi kritis dan kritik sejarah
yang tercermin dalam agenda sikap umat Islam terhadap tradisi klasik (maugifuna min al-
turats al-qodim). Agenda kedua, menetapkan kembali batas-batas kultural Barat melalui
pendekatan kritis yang mencerminkan sikap umat Islam terhadap peradaban Barat. Agenda
ketiga atau terakhir, upaya membangun sebuah teori interpretasi baru yang mencakup
dimensi kebudayaan dari agama dalam skala global yang memposisikan Islam sebagai
fondasi ideologis bagi kemanusiaan modern. Agenda ini mencerminkan sikap umat Islam
terhadap realitas (maugifuna min al-wagi’) (al-Hamdi 2019: 7).

Tak dapat dipungkiri bahwa ketika Hanafi meluncurkan sebuah jurnal berkala pada
tahun 1981, di mana pada edisi pertamanya bertajuk Al-Yasar Al-Islami: Kitabaat fi an-
Nahdhah al-Islamiyah (Kiri Islam: Beberapa Artikel Tentang Kebangkitan Islam), maka pada
hakikatnya secara khusus ini merupakan momen terpenting dalam kehidupan Hanafi dan

secara umum dalam wacana intelektual Islam-Arab. Sesungguhnya jurnal ini tidak saja

6



membahas tentang isu penting sehubungan dengan kebangkitan Islam dengan agenda yang
sama dalam proyek tradisi dan pembaharuan (at-turats wa at-tajdid). Tetapi yang lebih
penting lagi adalah bahwa jurnal tersebut merupakan manifesto gerakan pemikiran yang
selama ini diidam-idamkan oleh Hanafi dalam rangka pembaharuan yang menyeluruh
terhadap umat Islam.

Selain itu, jurnal Al-Yasar Al-Islami dan proyek at-turats wa at-tajdid menandai
tahap krusial dalam pemikiran Hanafi. Menurut Hanafi (1989 VI: 13) kedua karya tersebut,
jurnal Al-Yasar Al-Islami dan proyek at-turats wa at-tajdid, tidak saja terbit setelah
kemenangan revolusi Iran pada tahun 1979 yang tentu saja dapat memberi pembenaran
bagi kebangkitan dunia Islam, tetapi lebih dari itu juga menunjukkan terjadinya transformasi
dalam pemikiran Hanafi dari apa yang disebut sebagai dominannya kesadaran individual (al-
wa’yu al-fardi) pada dekade 1960-1970 kepada dominannya kesadaran sosial (al-wa’yu al-
ijtima’i) pada dekade 1980-an (Hanafi 1992b: 84).

Hassan Hanafi, dengan Kiri Islamnya, berupaya menjadikan kajian-kajian ilmiah atas
disiplin-disiplin keislaman yang terpisah-pisah kepada penciptaan paradigma ideologis yang
baru, termasuk dengan mengajukan Islam sebagai alternatif pembebasan kaum muslimin
dari kekuasaan feodal. Selain itu, Hanafi juga mempersiapkan rancangan tradisi dan
pembaharuan (at-turats wa at-tajdid) sebagai suatu penjelasan yang panjang lebar tentang
kebangkitan pemikiran Islam secara menyeluruh. Terlebih lagi rancangan tradisi dan
pembaharuan tersebut belakangan ini semakin menemukan arti pentingnya manakala
gerakan Kiri Islam yang cenderung frontal dalam menghadapi Barat itu ternyata
menemukan kegagalannya. Menurut Abdurrahman Wahid (1994: xviii) rancangan tradisi
dan pembaharuan yang lebih lebih apresiatif terhadap paradigma universalistik dalam
memahami tradisi klasik, peradaban Barat, dan kemodernan itu bukan hanya berhasil
menghantarkan Hanafi kepada cara berpikir yang lebih anggun, akan tetapi juga lebih
memberikan harapan kepada dunia Islam untuk dapat menjadi mitra bagi peradaban-
peradaban lain dalam menciptakan tatanan dunia baru dan universal.

Sebagaiman telah diketahui bahwasanya Hassan Hanafi adalah seorang pemikir
Islam yang produktif dalam menulis. Banyak karya tulisnya yang telah dibukukan dalam
bentuk karya kompilasi ataupun karya mandiri. Disebutkan oleh Saenong (2002: 78)
bahwasanya ada sekitar dua puluh buah karya tulis Hanafi yang telah dibukukan.

Sebenarnya karya-karya Hanafi tersebut dapat diklasifikasikan ke dalam, pertama, karya

7



kesarjanaan di Universitas Sorbonne; dan kedua, buku, kompilasi tulisan dan artikel, dan
ketiga, karya terjemahan, suntingan, dan saduran.

Dalam klasifikasi pertama, yaitu karya kesarjanaan Hanafi, ada tiga buah disertasi:
Les Methodes d’Exegese essai sur La science des fondements de la Comprehension, ilm Ushul
al-Figh (1965); L’Exegese de Ila Phenomenologie L’etat actuel de Ila methode
phenomenologique et son application au phenomene religieux (1965), dan La
Phenomenologie de L’Exegese: essai d’une hermeneutique a parti du Nouvea Testament
(1966).

Sementara klasifikasi kedua dari karya-karya Hanafi adalah beberapa buah buku di
antaranya Religious Dialog and Revolution (Agama, Dialog, dan Revolusi) terbit tahun 1977,
At-Turats wa at-Tajdid (Tradisi dan Pembaharuan) terbit pada tahun 1980 yang memuat
dasar-dasar rancangan pembaharuan Hanafi, Dirasat Islamiah (Beberapa Kajian Keislaman)
terbit pada tahun 1981 yang membahas tentang beberapa disiplin keilmuan tradisional
Islam seperti teologi Islam (ushul ad-dien), ushul al-figh, filsafat, tasawuf, dan sirnanya
wacana manusia dan sejarah dalam tradisi klasik, Al-Yasar Al-Islami: Kitaabaat fi an-
Nahdhah al-Islamiah (Kiri Islam: Beberapa Esei Tentang Kebangkitan Islam) sebuah jurnal
yang direncanakan terbit secara berkala---dan edisi perdananya terbit tahun 1981---yang
memuat manifesto “Kiri Islam”, Qodaya Mu’ashirah: fi Fikrina al-Mu’ashir dan fi Fikril Gharbi
(Beberapa Masalah Kontemporer: Pemikiran Islam Kontemporer dan Pemikiran Barat) dua
jilid, Dirasat Falsafiyyah (1988), Min al-Agidah ila ats-Tsaurah (Dari Teologi Menuju
Revolusi) terbit tahun 1988, lima jilid tebal yang merupakan karya terbesar Hassan Hanafi
yang membahas tentang rekonstruksi teologi Islam dalam rangka pembebasan menyeluruh,
ad-Din wa ats-Tsaurah fi Misr 1952-1981 (Agama dan Revolusi di Mesir 1952-1981) yang
terdiri dari delapan jilid yang memuat tulisan Hanafi di pelbagai media terbit pada tahun
1989, Hiwar al-Masriqg wa al-Maghrib (Dialog Timur dan Barat) terbit tahun 1990 buku yang
ditulis bersama koleganya, M. Abid al-Jabiri, dalam rangka debat bersama sejumlah pemikir
muslim lainnya, Islam in The Modern World (Islam di Dunia Modern) dua jilid buku tebal
berbahasa Inggris yang membahas tentang tafsir kontekstual Hanafi terhadap beberapa
ayat Al-Qur’an terbit tahun 1995, Humum al-Fikr wa al-Wathan (Duka Cita Pemikiran dan
Tanah Air) terbit tahun 1997 dua jilid buku yang mengkaji tentang agama, pemikiran, dan
transformasi kenyataan, Jamaluddin al-Afghani (Biografi dan Perjuangan Jamaluddin) terbit

tahun 1997 seorang pemikir dan tokoh kebangkitan dunia Islam, Hiwar al-Ajyal (Dialog

8



Antar Generasi) terbit 1998) kumpulan komentar dan tanggapan Hanafi terhadap pemikiran
sejumlah intelektual Islam terkemuka di masanya, ad-Din wa ats-Tsagafah wa as-Siyasah fi
al-Wathan al-Arabi (Agama, Kebudayaan, dan Politik di Dunia Arab) kumpulan artikel Hanafi
di koran harian “al-Bayan” Dubai yang membahas tentang kebangkitan negara Mesir,
persatuan dunia Arab, kebudayaan, dan politik di Timur Tengah, buku Min an-Nagql ila al-
Ibda’ (Dari Transferensi Menuju Kreasi) terdiri dari tiga jilid yang membahas tentang
munculnya penerjemahan teks-teks asing (Yunani dan Latin) ke dalam bahasa Arab dan
perkembangan penyusunan ilmu filsafat di dunia Islam, terbit pada tahun 2000, buku
Fisytah Failasuf al-Mugawamah (Fichte: Seorang Filosof Perlawanan) 2002, buku Minal Fana
ilal Baga: Muhawalah li i’adati Binaai lImi Tasawuf (Dari Kehampaan Menuju Kepada
Keberadaan: Suatu Upaya Untuk Membangun Kembali Ilmu Tasawuf) yang terdiri dari 2 jilid
besar dan terbit pada tahun 2009, buku Minal Naql ilal Aql: al-Juz al-Awwal Ulumul Qur’an
(Dari Teks Kepada Konteks: Volume 1 limu-llmu al-Qur’an) 2012, buku Minal Nagql ilal Aq!: al-
Juz ats-Tsani Ulumul Hadits (Dari Teks Kepada Konteks: Volume 2 limu-limu Hadits) 2012,
dan buku Zikrayaat 1935-2018 (Kenang-Kenangan 1935-2018) sebuah buku otobiografi
tentang perjalanan hidup Prof. Hassan Hanafi yang ditulis olehnya sendiri.

Kemudian klasifikasi ketiga adalah beberapa karya awal Hanafi yang berkaitan
dengan saduran, suntingan, dan terjemahan mengingat akan kebutuhan diktat kuliah bagi
para mahasiswa dan ingin memperkenalkan beberapa materi filsafat Islam dan Barat yang
terkemuka. Di antara karya Hanafi yang membahas tentang filsafat Islam adalah buku yang
berjudul Abu Husein al-Basri: al-Mu’tamad fi Ushul al-Figh (Abu Husein al-Basri: Yang
Otentik dalam ilmu Ushul Fikih) terdiri dari dua jilid yang membahas tentang filsafat hukum
Islam terbit pada tahun 1964-1965, al-Hukumah al-Islamiyah li al-Imam Khomeini
(Pemerintahan Islam menurut Imam Khomeini) terbit tahun 1979 dan Jihad an-Nafsi aw al-
Jihad al-Akbar li al-imam Khomeini (Jihad Melawan Hawa Nafsu atau Jihad Yang Terbesar
Menurut Imam Khomeini) terbit tahun 1980. Tak pelak lagi dua buku terakhir adalah
berkaitan dengan perjuangan dan pemikiran mendiang Imam Khomeini, tokoh spiritual
Republik Islam Iran.

Kemudian mengenai filsafat Barat, Hanafi telah menyusun dan menganotasi
beberapa buah buku di antaranya Namadzij min al-Falsafah al-Masihiyyah fi al-Ashr al-
Wasith: al-Mu’allam li Agustin, al-Iman Bahits ‘an al-Agl li Ansalim, al-Wujud wa al-

Mahiyyah |li Tuma al-Akwini (Beberapa Contoh Filsafat Kristen Pada Abad Pertengahan:

9



Ajaran oleh Santo Augustinus, Keimanan Butuh Penalaran oleh Santo Anselmus, Bentuk dan
Esensi oleh Thomas Aquinas) terbit pada tahun 1968, Isbinoza: Risalah fi Lahut wa Siyasah
(Baruch Spinoza: Suatu Risalah Tentang Teologi dan Politik) terbit pada tahun 1973, Lessing:
Tarbiyah al-Jinsi al-Basyari wa A’mal Ukhra (Lessing: Pembinaan- Manusia dan Beberapa
Karya Lainnya) terbit tahun 1977, Jean Baul Sartre: Ta’ali al-Ana Maujud (Jean Paul Sartre:
Transendensi Eksistensialisme) terbit tahun 1978.

Filosof dan pemikir Islam yang produktif asal Mesir ini akhirnya meninggal dunia
pada 21 Oktober 2021 di kota kelahirannya, Kairo, dalam usia kurang lebih 86 tahun dengan

mewariskan banyak karya ilmiah yang bermanfaat bagi generasi penerus berikutnya.

. Karakteristik Gagasan Kiri Islam Hassan Hanafi

Pada galibnya, secara ilmiah, istilah kiri banyak digunakan dalam ilmu politik yang
berkonotasikan kepada perlawanan dan kritisisme serta menjelaskan tentang jarak antara
realitas dan idealitas. Dengan kata lain, kiri adalah gerakan yang menginginkan adanya
kemajuan, progresivitas, dan percaya diri kepada determinasi manusia atas kenyataan sosial
(Shimogaki 1994:7). Akan tetapi, dalam pandangan Hanafi, sesungguhnya istilah kiri juga
masuk ke dalam terminologi ilmu sosial, humaniora, dan pemikiran agama. Dengan
demikian, istilah kiri juga bersifat akademis dan tidak melulu bersifat politis. Kemudian
Hassan Hanafi pun memunculkan gagasan Kiri Islam secara spontan, setelah ia menyaksikan
realitas umat Islam yang terbagi menjadi dua kelompok; kelompok yang menindas dan
kelompok yang tertindas, kelompok yang berkuasa dan kelompok yang dikuasai, kelompok
yang menyingkirkan dan kelompok yang tersingkirkan, kelompok yang kaya dan kelompok
yang miskin dan lain sebagainya. Selanjutnya, menurut Hanafi, Kiri Islam memihak kepada
kelompok yang tertindas, dikuasai, tersingkirkan, dan miskin (Hanafi 1989:7). Selanjutnya,
menurut Hanafi, Kiri Islam lahir atas dasar telaah terhadap beberapa program modernisasi
dalam masyarakat Islam itu sendiri, di antaranya adalah: Pertama, modernisasi cenderung
terkait dengan kekuasaan yang mentransformasikan Islam ke dalam ritus keagamaan yang
lebih menekankan kepada masalah akhirat. Sebaliknya, pada kenyataannya ternyata kaum
muslimin itu sendiri malah berbeda dengan sistem ajaran Islam. Islam ritualistik itu sendiri
ternyata tidak lain merupakan selubung yang menyatukan kekuatan kaum westernis,
feodalis, dan kapitalis kekerabatan. Oleh karena perspektif ketuhanan dan konsep pusat

piramidal alam tunduk kepada kecenderungan-kecenderungan tersebut di atas, maka

10



perspektif humanistik, konsep sejarah, dan gerakan sosial pun lambat laun menjadi sirna.
Kedua, sesungguhnya pendekatan liberal yang dominan sebelum revolusi Arab, secara
kultural, itu berasal dari Barat, walaupun terkadang mereka menganggap imperialisme
sebagai musuhnya. Oleh karena itu, tidaklah mengherankan, apabila dikatakan bahwasanya
kaum muslimin telah terkontaminasi dengan budaya Barat dan bahkan telah menjadi
korban monopoli ekonomi mereka. Ketiga, pendekatan marxis-westernis yang berkeinginan
untuk menciptakan suatu sistem pemerintahan yang  menentang dan melawan
imperialisme. Akan tetapi, sepertinya, mereka malah tidak dapat merealisasikan
kemerdekaan bagi kaum muslimin ataupun mengembangkan khazanah keislaman umat
Islam. Sebaliknya, ada indikasi yang menunjukkan bahwasanya ternyata pendekatan marxis-
westernis itu kontra produktif dan bahkan melanggengkan status rezim yang berkuasa.
Keempat, munculnya gejala revolusi nasional yang menimbulkan perubahan mendasar
dalam struktur sosial dan budaya masyarakat. Akan tetapi, sepertinya gejala revolusi
nasional tersebut tidak mengikutsertakan peran kaum muslimin secara masif (Hanafi 1989
VIII: 11-12).

Sementara itu, dapat diasumsikan bahwasanya Hassan Hanafi mempunyai konsep
pembaharuan Islam dengan titik awalnya adalah tradisi Islam itu sendiri. Selanjutnya,
Hanafi merumuskan konsep Kiri Islam yang bertujuan untuk membangkitkan semangat dan
kebanggaan tradisi Islam untuk melawan dominasi Barat di kawasan Timur. Dapat dikatakan
bahwa secara singkat Kiri Islam bertopang kepada tiga pilar utama dalam rangka
mewujudkan kebangkitan Islam, revolusi tauhid, dan persatuan umat. Ketiga pilar utama
tersebut adalah: Pertama, revitalisasi khazanah Islam klasik. Secara tegas Hanafi
menekankan perlunya rasionalisme untuk merevitalisasi khazanah Islam itu. Bagaimana pun
rasionalisme merupakan keniscayaan bagi kemajuan dan kesejahteraan umat dalam upaya
memecahkan situasi kekinian dalam dunia Islam. Kedua, menentang peradaban Barat.
Dalam hal ini Hassan Hanafi mengingatkan akan bahaya imperialisme budaya Barat yang
cenderung melenyapkan kebudayaan bangsa-bangsa yang kaya secara historis. Ketiga,
analisis atas realitas umat Islam. Sebagai terobosan baru atas upaya ini, maka Hanafi
mencoba mengkritisi metode penafsiran yang hanya bertumpu kepada teks dan
mengusulkan sebuah metode agar realitas dunia Islam dapat berbicara bagi dirinya sendiri

(Hadirois dan Ediyono 2015: 123-124).

11



Selanjutnya, Hanafi juga menjelaskan bahwa Kiri Islam yang digagasnya adalah
sebagai tonggak bagi terwujudnya sebuah kebangkitan peradaban Islam. Gagasan itu sendiri
muncul sebagai respon terhadap modernisme yang destruktif. Modernisme itu sendiri oleh
beberapa sarjana Barat disebutkan sebagai suatu paham atau ideologi vyang
mengikutsertakan kapitalisme, imperalisme, dan penindasan. Sementara bagi dunia Islam
itu sendiri, modernisme dianggap sebagai suatu ancaman yang serius terhadap peradaban
dan kebudayaan mereka. Oleh karena itu, kaum muslimin mencoba untuk
menanggulanginya dengan berlandaskan kepada tradisi Islam an sich (Kusnadiningrat 1999:
87).

Kemudian menurut Hanafi, modernitas itu merupakan tradisi orang lain yang
berbeda dengan tradisi Islam. Karena tradisi orang lain itu diasumsikan sebagai ancaman,
maka dalam perspektif Hanafi, Kiri Islam adalah suatu upaya pembebasan dari ancaman
tersebut. Lalu Hassan Hanafi juga menegaskan bahwa perhatian utama Kiri Islam adalah
mencurahkan segala potensinya untuk menghadapi puncak problematika zaman ini yang
dibaginya menjadi dua ancaman utama, yaitu ancaman eksternal dan ancaman internal.
Menurutnya, yang dimaksud dengan ancaman eksternal adalah imperialisme, zionisme, dan
kapitalisme. Sedangkan yang dimaksud dengan ancaman internal adalah kemiskinan,
ketertindasan, dan keterbelakangan (Hanafi 1989 VIII: 48).

Menurut Hanafi, bagaimana pun, dalam berbagai macam bentuknya imperialisme
dapat disebut sebagai suatu perwujudan dari Perang Salib Baru. Dalam bidang ekonomi,
misalnya, imperialisme muncul dalam bentuk korporasi multinasional. Lalu dalam bidang
budaya, umpamanya, imperialisme muncul dalam bentuk westernisasi yang pada akhirnya
akan dapat mengekang semangat kreativitas generasi bangsa dan mencabut mereka dari
akar sejarahnya. Kemudian dalam bidang militer, imperialisme muncul dalam bentuk
pendudukan suatu wilayah negeri Islam secara langsung (Kusnadiningrat 1999: 88).

Selanjutnya, ancaman eksternal berikutnya adalah zionisme. Tak dapat dipungkiri
bahwasanya hingga saat ini zionisme masih dikategorikan sebagai kekuatan dan ideologi
dunia yang berbahaya bagi keberlangsungan eksistensi dunia Islam dan tradisi sejarahnya.
Sesungguhnya, sasaran utama zionisme itu bukan hanya kepada tanah, akan tetapi juga
kepada pemikiran keislaman. Sudah sejak lama, kaum zionis Israel berupaya untuk

melenyapkan khazanah intelektual Islam dengan berbagai macam cara.

12



Kemudian, ancaman eksternal berikutnya adalah kapitalisme. Sesungguhnya
kapitalisme merupakan suatu sistem ekonomi yang dikuasai oleh mekanisme pasar dan
keterikatannya kepada pertumbuhan mekanisme pasar itu sendiri, telah memunculkan
masalah penindasan, keterbelakangan, dan intimidasi terhadap masyarakat umum. Terlebih
lagi telah sama-sama diketahui bahwasanya kapitalisme itu selalu berorientasi kepada
kepemilikan modal, sehingga sistem kapitalistik ini akan selalu berpihak kepada kaum
kapitalis, yaitu orang-orang kaya dan para penguasa. Tentunya, menurut pandangan Hanafi,
sangat bertentang dengan ajaran dan doktrin Islam yang secara obyektif menolak
pemusatan modal secara individual (Suhelmi 2001: 207).

Sementara itu, kemiskinan, ketertindasan, dan keterbelakangan, menurut Hassan
Hanafi, adalah sebagai ancaman internal dunia Islam. Memang harus diakui bahwasanya,
secara umum, negara-negara Islam adalah negara yang termiskin dan terbelakang di dunia,
sehingga kedua hal in akan menjadi ancaman internal bagi kaum muslimin itu sendiri.
Kemudian Hanafi juga menambahkan bahwasanya keterbelakangan itu merupakan watak
murni dunia Islam. Keterbelakangannya itu bukan hanya dalam hal pembangunan, akan
tetapi juga dalam menyangkut struktur sosial, budaya, pendidikan dan lain sebagainya
(Kusnadiningrat 1999: 93).

Dari analisis deskriptif kedua ancaman utama tersebut di atas, maka Hanafi
menegaskan bahwasanya misi Kiri Islam itu adalah mewujudkan keadilan sosial,
menciptakan kesejahteraan umat, melenyapkan kolonialisme, mengembalikan pundi-pundi
kekayaan umat Islam yang dahulu pernah dirampas oleh kaum imperialis barat, membangun
kembali Pan-Islamisme sebagai perlawanan terhadap zionisme, dan menyokong
nasionalisme Arab-Islam independen yang mendukung gerakan revolusioner kaum tertindas

(Hanafi 1989 VIII: 58).

Iv. Kesimpulan
Dari pembahasan singkat di atas kita dapat memahami bahwasanya Hassan Hanafi
dengan gagasan Kiri Islamnya bertujuan untuk membangkitkan semangat dan kebanggaan
tradisi Islam untuk melawan dominasi Barat di kawasan dunia Islam, karena menurutnya
kaum muslimin selama ini berada dalam cengkraman hegemoni dan dominasi Barat.
Kemudian kita pun mengetahui bahwa dalam rangka merealisasikan kebangkitan Islam,

revolusi tauhid, dan persatuan umat, maka gagasan Kiri Islam Hassan Hanafi bertopang

13



kepada tiga pilar utama, yaitu: Pertama, revitalisasi khazanah Islam klasik. Kedua,
menentang peradaban Barat. Ketiga, analisis atas realitas umat Islam. Kemudian Hassan
Hanafi juga menegaskan bahwa perhatian utama Kiri Islam adalah mencurahkan segala
potensinya untuk menghadapi puncak problematika zaman ini yang dibaginya menjadi dua
ancaman utama, yaitu ancaman eksternal dan ancaman internal. Menurut Hanafi, yang
dimaksud dengan ancaman eksternal adalah imperialisme, zionisme, dan kapitalisme.
Sedangkan yang dimaksud dengan ancaman internal adalah kemiskinan, ketertindasan, dan

keterbelakangan.

Daftar Pustaka

Al-Hamdi, Ridho, Hassan Hanafi’s Epistemology On Occidentalism: Dismantling Western
Superiority, Constructing Equal Civilization, Episteme, Vol. 14, No.1, June 2019.

Boullata, Issa, "Hassan Hanafi”, dalam John L. Esposito, (ed) The Oxford Encyclopedia of
Islamic World, vol. |, Oxford University Press: New York, 1995.

Dahlan, Abdul Aziz et.al, "Hassan Hanafi”, dalam Suplemen Ensiklopedi Islam, vol. Il, PT
Icthiar Baru van Hoeve: Jakarta, 2003.

Hadirois, Ahmad Efendi dan Suryo Ediyono, Pemikiran Hassan Hanafi Tentang Kritik Tradisi
Islam (Analisis Hermeunetika), Jurnal CMES, Vol. 8, No. 2, Edisi Juli — Desember 2015.
Hambali, M. Ridlwan, Hassan Hanafi Dari Islam Kiri, Revitalisasi Turats, Hingga
Oksidentalisme”, dalam M. Aunul Abied Shah et. Al (ed) Islam Garda Depan, Mizan:
Bandung, cet. 1, 2001.

Hanafi, Hassan, Ad-Dien wa Ats-Tsaurah fi Misr 1952-1981, vol. VI, Maktabah Madbuli:
Kairo, 1989.

Hanafi, Hassan, Ad-Dien wa Ats-Tsaurah fi Misr 1952-1981, vol. VII, Maktabah Madbuli:
Kairo, 1989.

Hanafi, Hassan, Ad-Dien wa Ats-Tsaurah fi Misr 1952-1981, vol. VIll, Maktabah Madbuli:
Kairo, 1989.

Hanafi, Hassan, 1992b, At-Turats wa At-Tajdid: Maugifuna min at-Turats al-Qadim, al-
Muassasah al-Jami’iyyah li ad-Diraasat wa an-Nasyr wa at-Tauzi’: Beirut, cet. IV.
Kusnadiningrat, E, Teologi dan Pembebasan: Gagasan Islam Kiri Hassan Hanafi, PT Logos

Wacana lImu: Pamulang Timur, 1999.

14



Prasetya, Marzuki Agung, Model Penafsiran Hassan Hanafi, Jurnal Penelitian, Vol.7, No. 2,
Agustus, 2013.

Shimogaki, Kazuo, Kiri Islam Antara Modernisme dan Posmodernisme: Kajian Kritis Atas
Pemikiran Hassan Hanafi, (Terjemahan M. Imam Aziz dan M. Jadul Maula), LKiS Yogyakarta:
Yogyakarta, cet. I, 1994.

Sucipto, Hery, Ensiklopedi Tokoh Islam: Dari Abu Bakr Sampai Nashr dan Qardhawi, Hikmah:
Jakarta, 2003.

Suhelmi, Ahmad, Hassan Hanafi: Menggagas Kiri Islam dan Oksidentalisme, dalam Dari
Kanan Islam Hingga Kiri Islam, Darul Falah: Jakarta, 2001.

Wahid, Abdurrahman, “Hassan Hanafi dan Eksperimentasinya”, (Pengantar dalam Kazuo
Shimogaki “Kiri Islam Antara Modernisme dan Postmodernisme: Telaah Kritis atas Pemikiran

Hassan Hanafi”), LKiS: Yogyakarta, 1994

15



