
1 

 

SYEKH MUHAMMAD ABDUH DAN KARAKTERISTIK PEMIKIRAN TEOLOGINYA 

 

Imron Rosyadi, S.Ag., M.Si. 

Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah INSIDA, Jakarta 

Jl. Malaka Hijau no: 45 Pondok Kopi, Duren Sawit, Jakarta Timur 13460 

Email: rosyadi.imron14@gmail.com  

Abstract: This article aims to study of Syekh Muhammad Abduh and his theology thought. It 

is no doubt that Syekh Muhammad Abduh is a reliable, rational, and phenomenal Islamic 

thinker in the 19
th

 century. In theology, he is known as Islamic thinker who always put 

reason forward as the basis of his theology.  So that, his theological system is better known 

as rational theology.  In his view, reason has a very high position and function. Therefore, he 

strongly recommended  the moslems to use their mind as well as possible for their progress 

and glory.  Furthermore, he also argued that Islam is a religion that is in line with reason, a 

rational religion, and a religion based on reason. In fact, it is also known that Syekh 

Muhammad Abduh placed a higher position and ability of reason than the Mu’tazilah school 

did, which from the beginning was known as rational sect in Islamic thought. 

Keywords:       Syekh Muhammad Abduh, Islamic rational thinker, rational theology 

Abstrak: Tulisan ini bertujuan untuk mengkaji tentang Syekh Muhammad Abduh dan 

pemikiran teologinya. Tak dapat dipungkiri bahwasanya Syekh Muhammad Abduh adalah 

salah seorang pemikir Islam yang handal, rasional, dan sekaligus pembaharu Islam yang 

fenomenal di abad 19 masehi. Dalam masalah teologi, Syekh Muhammad Abduh dikenal 

sebagai seorang pemikir Islam yang senantiasa mengedepankan akal atau rasio sebagai 

landasan teologinya.  Sehingga sistem teologinya pun  dikenal luas sebagai teologi rasional.  

Dalam pandangannya, akal mempunyai kekuatan  yang amat tinggi. Oleh karena itu, maka ia 

sangat menganjurkan kaum muslimin  untuk mempergunakan akal dengan sebaik-baiknya 

demi kemajuan dan kejayaan mereka. Lebih lanjut Syekh Muhammad Abduh juga 

mengemukakan bahwasanya Islam adalah agama yang sejalan dengan akal, agama yang 

rasional, dan juga agama yang berlandaskan kepada akal. Bahkan diketahui pula bahwa 



2 

 

ternyata Syekh Muhammad Abduh benar-benar menempatkan posisi dan kemampuan akal 

yang lebih tinggi daripada aliran Mu’tazilah yang sejak semula dikenal sebagai kelompok 

rasional dalam pemikiran Islam. 

Kata Kunci: Syekh Muhammad Abduh, Pemikir Islam Yang Rasional, Teologi Rasional 

 Pendahuluan 

Tak dapat diragukan lagi bahwasanya Syekh Muhammad Abduh adalah salah seorang 

pemikir dan pembaharu Islam modern yang pernah dimiliki oleh bumi Kinanah, Mesir. 

Gagasan dan pemikirannya tentang pembaharuan Islam tidak hanya menggema di tanah 

airnya, Mesir. Akan tetapi,  ternyata pengaruhnya itu tersebar luas ke pelbagai wilayah di 

Timur Tengah lainnya, seperti  Siria, Libanon, Yordania, Tunisia,  Aljazair, dan Maroko. 

Bahkan ada pendapat yang mengatakan bahwasanya pengaruh pemikiran dan 

pembaharuannya bukan hanya dirasakan di Timur Tengah saja, tetapi  juga menyeruak  ke 

arah belahan dunia Islam lainnya di Asia Tenggara, seperti  Indonesia (Noer 1996: 316-317). 

Berbeda dengan gurunya, Sayyid Jamaluddin al-Afhani (wafat pada tahun 1897), 

seorang reformis, filosof Islam, dan penggerak kebangkitan dunia Islam,  yang  banyak 

berkecimpung dan berjuang dalam jalur politik, maka Syekh Muhammad Abduh lebih 

cenderung kepada dunia pendidikan dan pemikiran Islam. Di antara pemikiran Islam yang 

acap kali dikaji oleh Syekh Muhammad Abduh adalah teologi Islam modern. Selanjutnya, 

sebagaimana diketahui, bahwa salah satu ciri utama dari teologi Islam modern adalah 

bersifat rasional. Tak ayal lagi, Syekh Muhammad Abduh pun memang dikenal sebagai 

seorang pemikir Islam  modern yang rasional. Hal ini dapat diamati dan dikaji dari karya 

magnum opusnya, Risalatut Tauhid, di mana Syekh Muhammad Abduh menempatkan akal 

pada kedudukan yang sangat tinggi. Bahkan, lebih dari itu, ada juga pendapat yang 

mengatakan bahwasanya pemikiran teologi Syekh Muhammad Abduh itu lebih rasional 

daripada kelompok Mu’tazilah, karena ia berani memberikan apresiasi yang lebih tinggi 

kepada akal daripada kelompok Mu’tazilah itu sendiri (Nasution 1987: 96).  

             

Biografi Singkat Syekh Muhammad Abduh.  

Dalam beberapa literatur yang membahas tentang kehidupannya disebutkan bahwa 

Syekh Muhammad Abduh dilahirkan di sebuah desa di wilayah Mesir Hilir, yaitu Desa 

Mahallah Nasr, Kabupaten  Syubrakhit, Provinsi al-Buhairah, pada tahun  1849 M (Nasution 



3 

 

1992: 58). Konon ayah dari Syekh Muhammad Abduh, yaitu Abduh Hasan Khairullah, adalah 

seorang petani yang  berasal dari Turki yang telah lama tinggal di Mesir. Sementara itu, 

ibunya, Junainah binti Utsman al-Kabir, adalah seorang penduduk Mesir yang berasal dari 

bangsa Arab yang silsilah keturunannya sampai kepada suku bangsa dari salah seorang 

sahabat nabi yang terkenal yaitu Sayidina Umar bin Khattab.   Ayah Syekh Muhammad 

Abduh, Abduh Hasan Khairullah, menikah dengan ibunya di Mahallah Nasr. Di desa 

Mahallah Nasr inilah, Abduh kecil mulai diajarkan membaca, menulis, dan menghafalkan al-

Qur’an. Sehingga hanya dalam tempo dua tahun, akhirnya Abduh kecil sudah dapat 

menghafal al-Qur’an, pada saat berusia 12 tahun (Makrum 2009: 281). Pada tahun 1862, 

yaitu pada saat berusia 13 tahun, Muhammad Abduh diantarkan oleh ayahnya untuk belajar 

bahasa Arab dan memperdalam ilmu agama di Masjid Ahmadi, Thanta. Selama dua tahun 

menuntut ilmu agama di Masjid Thanta, ternyata Abduh tidak banyak mengerti apa yang 

telah dipelajarinya. Hal itu disebabkan karena metode pengajarannya yang diterapkan di 

masjid tersebut tidak memuaskan dirinya. Akhirnya, ia memutuskan untuk kembali ke 

kampung halamannya untuk beralih menjadi petani. Tak lama sekembalinya ke kampung 

halaman, Mahallah Nasr, Muhammad Abduh pun menikah pada tahun 1866 M/1282 H di 

usia 16 tahun (al-Aqqad tt: 59). Akan tetapi, empat puluh hari setelah pernikahannya 

tersebut, ayahnya memerintahkan Muhammad Abduh untuk kembali ke Thanta. Pada saat 

perjalanan menuju kota Thanta inilah, pemuda Abduh mengalihkan perjalanannya ke arah 

desa Kanisah Urin, kampung halaman kerabat dan sanak famili dari pihak ayahnya. Di antara 

kerabatnya yang bertempat tinggal di desa Kanisah Urin tersebut adalah Syekh Darwisy 

Khadr, seorang alim dan ahli tasawuf yang sering melakukan perjalanan ke luar negeri Mesir 

(Nasution 1987: 11). Berkat dorongan dan bimbingan Syekh Darwisy Khadr inilah, yang tidak 

lain adalah pamannya sendiri, Muhammad Abduh mulai mau belajar dan membaca buku-

buku pelajarannya kembali. Setelah beberapa hari memperoleh bimbingan dan arahan dari 

Syekh Darwisy Khadr dalam upaya membaca buku-buku pelajaranya dengan baik, maka 

akhirnya Muhammad Abduh pun sedikit demi sedikit mulai paham dan mengerti apa yang 

dibacanya. Oleh karena itu, agar dapat memahami dan mengerti lebih luas lagi tentang 

buku-buku pelajarannya itu, maka Muhammad Abduh, masih di tahun 1866, bersedia pergi 

ke  Masjid al-Ahmadi Thanta untuk melanjutkan pelajarannya (ath-Thanahi tt: 30-33). 

Setelah beberapa bulan  berada di kota Thanta untuk mendalami ilmunya, maka 

akhirnya Muhammad Abduh pun pergi ke kota Kairo untuk mendaftarkan dirinya menjadi 



4 

 

mahasiswa di Universitas al-Azhar. Ternyata, metode belajar di Universitas al-Azhar, Kairo 

saat itu pun sama dengan metode yang digunakan di Masjid al-Ahmadi, Thanta, yaitu 

dengan hapalan. Terlebih lagi, kurikulum yang diterapkan di al-Azhar, Kairo, pada saat itu 

hanya berkisar kepada bahasa Arab dan ilmu-ilmu agama. Oleh karena itu, Muhammad 

Abduh pun mempelajari ilmu logika, filsafat, matematika, ilmu politik dan ilmu umum 

lainnya di luar kampus al-Azhar, yaitu kepada Syekh Hasan ath-Thawil, salah seorang ulama 

al-Azhar (Nasution 1987: 12-13).  

Ketika Sayyid Jamaluddin al-Afghani, seorang alim,  pemikir dan filosof Islam yang 

brilian asal negeri Afghanistan, datang berkunjung ke Mesir untuk yang kedua kalinya pada 

tahun 1871, maka Muhammad Abduh pun tidak menyia-nyiakan kesempatan tersebut 

untuk belajar kepadanya ilmu-ilmu keislaman dan beberapa ilmu modern seperti teologi 

Islam, sejarah, hukum, filsafat, tata negara dan lain sebagainya. Kelak, pada saat Sayyid 

Jamaluddin al-Afghani memutuskan untuk menetap di kota Kairo selama beberapa tahun, 

maka Muhammad Abduh pun akhirnya mengikrarkan diri untuk menjadi murid dan teman 

diskusinya yang paling dekat (al-Aqqad tt: 92).  

Berkat kedekatannya yang intensif dengan  al-Afghani, maka tidak mengherankan 

apabila banyak ide dan pemikiran al-Afghani yang progresif untuk ukuran jaman itu yang 

mempengaruhi pemikiran dan gagasan Muhammad Abduh. Setelah sering mendapatkan  

pelajaran filsafat dan pemikiran dari al-Afghani, kini Abduh gemar membaca buku-buku 

filsafat, politik, hukum, dan pemikiran teologi Islam, terutama teologi rasional Mu’tazilah. 

Karena begitu tertarik dengan pemikiran-pemikiran Mu’tazilah, maka Muhammd Abduh 

dituduh telah berupaya menghidupkan kembali pemikiran-pemikiran aliran Mu’tazilah. Atas 

tuduhan itu, maka suatu hari Syekh Alaisyi, seorang ulama al-Azhar yang sangat menentang 

pemikiran Mu’tazilah, memanggil Muhammad Abduh untuk menanyakan kepadanya apakah 

ia telah meninggalkan teologi Asy’ari dan mengikuti pemikiran teologi kelompok Mu’tazilah. 

Mendengar pertanyaan itu, maka Abduh pun menjawab dengan tegas, “Apabila aku telah 

meninggalkan untuk bertaklid kepada teologi Asy’ari, maka untuk apa aku harus bertaklid 

kepada teologi Mu’tazilah? Sesungguhnya aku tidak akan pernah bertaklid kepada siapapun. 

Aku hanya akan mengutamakan argumen dan dalil yang kuat.”   (Khozin 2015: 15). Ternyata 

peristiwa tersebut di atas, pada akhirnya, nanti akan berdampak kepada hasil akhir dari 

ujian kesarjanaannya. Konon, Muhammad Abduh hampir saja tidak lulus dari ujian akhirnya 

di kampus al-Azhar, Kairo, pada  tahun 1877, lantaran sebagian besar pengujinya adalah 



5 

 

dosen-dosen yang tidak senang kepada pemikirannya. Akan tetapi, berkat campur tangan 

Syekh Muhammad al-Abbasi, Syekh al-Azhar saat itu, yang melihat jawaban-jawaban ujian 

Muhammad Abduh yang mengagumkan, maka akhirnya Abduh pun dinyatakan lulus dari 

kampus al-Azhar dengan predikat baik.  Usai menyelesaikan studinya di Universitas al-Azhar, 

maka Muhammad Abduh pun mulai mengamalkan ilmunya dengan banyak menulis dan 

mengajar di almamaternya, yaitu Universitas al-Azhar, di Universitas Darul Ulum, dan di 

rumah tempat tinggalnya (Huda 2011: 172).    

Ketika Jamaluddin al-Afghani diusir dari Mesir, pada tahun 1879, karena dituduh telah 

menentang pemerintahan Khedive Taufik, maka Muhammad Abduh pun, murid dan 

sekaligus orang yang dekat dengannya, diduga terlibat dalam masalah ini, sehingga ia juga 

dibuang ke luar kota Kairo. Akan tetapi, pada tahun 1880, ia pun diperbolehkan untuk 

kembali pulang ke Kairo dan sekaligus diangkat menjadi redaktur surat kabar al-Waqa’i al-

Misriyah, sebuah surat kabar resmi pemerintah Mesir saat itu. Akhirnya, di bawah 

kepemimpinan Abduh, surat kabar tersebut tidak hanya menyiarkan berita-berita resmi 

pemerintahan Mesir, akan tetapi juga menerbitkan artikel-artikel tentang kepentingan 

nasional Mesir (Teuku Abdulla 2018: 8). 

Pada tahun 1882, terjadi revolusi Urabi Pasya yang memprotes politik rasialisme yang 

dijalankan oleh pemerintahan Mesir. Dalam peristiwa tersebut, Syekh Muhammad Abduh 

dituduh telah ikut serta dalam  memainkan peranannya, sehingga ia pun ditangkap dan 

dibuang ke luar dari negeri Mesir di penghujung tahun 1882. Pada awalnya, Muhammad 

Abduh pergi dan menetap di kota Beirut, Libanon, untuk beberapa saat lamanya. Akan 

tetapi, ada undangan dan permintaan dari gurunya, Jamaluddin al-Afghani, untuk 

menyusulnya ke kota Paris, Prancis, hingga akhirnya ia pun segera bertolak pergi menuju ke 

kota model tersebut. 

Ketika berada di kota Paris itu, guru dan murid, Sayyid Jamaluddin al-Afghani dan 

Syekh Muhammad Abduh, pada sekitar tahun 1884,  bersepakat untuk untuk membuat 

suatu perkumpulan yang diberi nama al-Urwatul Wutsqa, yang artinya adalah ikatan yang 

kokoh. Tujuan utama dari perkumpulan tersebut adalah membangkitkan kembali semangat 

juang kaum muslimin di seluruh dunia dalam upaya menentang kolonialisme bangsa Eropah 

terhadap dunia Islam. Untuk merealisasaikan tujuan ini, keduanya pun menerbitkan sebuah 

jurnal yang namanya sama dengan perkumpulan tersebut di atas, yaitu al-Urwatul Wutsqa. 



6 

 

Sekitar tahun 1885, Syekh Muhammad Abduh kembali ke kota Beirut dan mengajar di 

sana. Akhirnya, berkat upaya teman-temannya, pada tahun 1888, ia pun diperbolehkan 

untuk pulang kembali ke kota Kairo. Kemudian Syekh Muhammad Abduh bekerja sebagai 

hakim di sebuah lembaga Pengadilan Negeri. Selanjutnya, pada akhir tahun 1890, ia dilantik 

menjadi penasehat pada Mahkamah Tinggi. Lalu, pada tahun 1894, Syekh Abduh dinobatkan 

sebagai anggota Majelis A’la, sebagai perwakilan dari al-Azhar yang kelak banyak membawa 

perubahan dan perbaikan di lembaga al-Azhar, sebagai universitas tertua di dunia Islam. 

Akhirnya, di tahun 1899, Muhammad Abduh dilantik menjadi Mufti Mesir. Jabatan yang 

bergengsi ini tetap diembannya,  hingga ia menghembuskan nafasnya yang terakhir pada 

tahun 1905 (Nasution 1987: 62) 

Selain dikenal sebagai seorang pemikir, pembaharu, dan ulama yang menguasai ilmu 

keislaman, Syekh Muhammad Abduh juga adalah seorang penulis yang handal. Hal ini 

dibuktikan dengan diangkatnya Syekh Abduh sebagai redaktur dari surat kabar al-Waqa’i al-

Misriyah, surat kabar resmi pemerintah Mesir kala itu. Kemudian Abduh juga diangkat 

menjadi redaktur utama pada Jurnal al-Urwatul Wutsqa, sebuah jurnal pemikiran dan 

pergerakan Islam yang diterbitkan di kota Paris oleh Sayyid Jamaluddin al-Afghani dan Syekh 

Muhammad Abduh. Lebih dari itu, Syekh Muhammad Abduh juga telah menulis, mengulas,  

dan mengedit ulang beberapa buku yang dikenal luas oleh para ulama dan pemikir Islam di 

dunia, di antaranya: 

A. Risalah  at-Tauhid, sebuah buku yang membahas tentang tauhid Islam secara 

luas dan mendalam. Kitab Risalah at-Tauhid ini mendapatkan sambutan yang baik dari para 

ulama  Islam dan juga para pemikir keislaman dari Barat. Bahkan dapat dikatakan 

bahwasanya Kitab Risalah at-Tauhid ini merupakan master piecenya Syekh Muhammad 

Abduh.  

B. Al-Islam wa An-Nashroniyyah ma’al Ilm wal Madaniyyah, sebuah buku karya 

Syekh Muhammad Abduh yang ditujukan untuk menangkis serangan Gabriel Hanotaux, 

menteri  luar negeri Prancis pada tahun 1894, yang menyatakan bahwa Islam adalah agama 

yang menghambat kemajuan.   

C. Nahjul Balaghah, sebuah karya sastra dalam bahasa Arab yang dikumpulkan 

dan disusun  oleh Abu Hasan Muhammad bin al-Husain berdasarkan kata-kata mutiara, 

khutbah, dan surat-surat Khalifah Ali bin Abu Thalib. Kemudian Syekh Muhammad Abduh  

mengulas dan mengomentari kitab Nahjul Balaghah tersebut. Selain itu, Abduh juga sangat 



7 

 

memuji dan menyanjung keindahan bahasa dari buku sastra karya Muhammad bin al-Husain 

itu.       

D. Tafsir Juz ‘Amma, tafsir al-Qur’an yang disusun dan ditulis oleh Syekh 

Muhammad Abduh serta diajarkan kepada para siswa di Madrasah as-Khaeriyyah, Siria.               

 

Pemikiran Teologi Syekh Muhammad Abduh 

Tak dapat dipungkiri bahwasanya Syekh Muhammad Abduh adalah salah seorang 

pemikir Islam yang handal, rasional, dan sekaligus pembaharu Islam yang fenomenal di abad 

19 masehi. Menurut Syekh Muhammad Abduh, sebagaimana dikemukakan oleh Harun 

Nasution, teologi adalah suatu ilmu yang mengkaji tentang soal-soal yang  berkaitan dengan 

diri Tuhan dan hubungan-Nya dengan alam semesta, terutama hubungannya dengan 

manusia (Nasution 1987: 43).   

Menurut Teuku Abdullah (2018: 11-12) dalam bidang teologi, sesungguhnya Syekh 

Muhammad Abduh banyak membahas tentang dua tema pokok, yaitu: membebaskan umat 

Islam dari faham teologi  jabariyah (fatalisme) dan memberikan pemahaman kepada kaum 

muslimin bahwa akal adalah anugerah Allah Ta’ala yang paling berharga bagi umat manusia. 

Oleh karena itu, menurut pendapatnya, sudah sepantasnya akal dimanfaatkan dan  

digunakan sesuai dengan ajaran agama demi kebahagiaan umat manusia itu sendiri. Berikut 

ini akan diuraikan pembahasan dua tema pokok tersebut secara terperinci. 

Pertama, membebaskan kaum muslimin dari paham fatalisme atau teologi jabariyah. 

Sebagaimana diketahui bahwasanya faham jabariyah menyebutkan bahwa manusia tidak 

mempunyai kebebasan dan kemerdekaan dalam menentukan kehendak dan perbuatannya 

(Nasution 1986: 31). Menurut paham teologi jabariyah ini, demikian menurut Harun 

Nasution, manusia sangat tergantung kepada kehendak Tuhan. Sementara itu, lawan atau 

kebalikan dari faham jabariyah, adalah faham qadariyah. Faham qadariyah, dalam bahasa 

Inggrisnya disebut juga dengan free will and free act, menyebutkan bahwasanya manusia 

mempunyai kebebasan dalam kemauan dan perbuatan. Menurut Syekh Muhammad Abduh, 

faham jabariyah ini setali tiga uang dengan sikap taklid dan jumud.  Apabila ada seseorang 

yang hidupnya berpegang teguh kepada faham jabariyah atau fatalisme, maka 

kehidupannya pasti akan tergantung kepada prinsip kebetulan. Lebih dari itu, Syekh 

Muhammad Abduh juga dikenal salah seorang tokoh dan ulama Islam yang  sangat tidak rela 

apabila kaum muslimin menganut faham jabariyah yang sangat menyerah kepada nasib 



8 

 

(fatalis), karena sesungguhnya faham ini akan dapat melemahkan jiwa, kemauan, dan peran 

positif manusia di dunia ini. Oleh karena itu, ia pun berupaya dengan sekuat tenaga untuk 

dapat mengikis habis faham jabariyah ini dari kehidupan kaum muslimin, sehingga mereka 

mau berikhtiar dan berusaha (Abdullah 2018: 11).  

Dalam karya magnum opusnya, Risalatut Tauhid, Syekh Muhammad Abduh 

mengemukakan bahwa sesungguhnya manusia itu menyadari  bahwasanya ia mempunyai 

kemauan untuk melakukan segala perbuatan yang dipertimbangkan dengan akalnya dan 

ditetapkan dengan kehendaknya sendiri (Abduh 1994: 61). Kemudian, hukum alamlah yang 

menentukan adanya perbuatan atas pilihannya sendiri dalam diri manusia. Menurut  Harun 

Nasution (1987:65), Syekh Muhammad Abduh begitu yakin dan percaya kepada pendapat 

yang menyatakan bahwa selain mempunyai daya berfikir, ternyata makhluk Allah Ta’ala 

yang bernama  manusia ini juga mempunyai kebebasan memilih yang merupakan sifat dasar 

alami (sunnatullah) yang harus melekat pada dirinya. Manakala sifat dasar alami ini 

dihilangkan dari dirinya, maka ia pun bukan disebut sebagai manusia lagi, tetapi akan 

menjadi makhluk lain, selain manusia. Dengan akalnya, manusia akan dapat 

mempertimbangkan akibat perbuatan yang dilakukannya. Kemudian, ia pun akan 

mengambil suatu keputusan dengan kemauannya sendiri dan tidak dalam keadaan terpaksa, 

sehingga akhirnya ia pun dapat mewujudkan perbuatannya tersebut dengan kekuatan atau 

daya yang ada pada dirinya.     

Kedua, memberikan pemahaman kepada kaum muslimin bahwa akal merupakan 

anugerah dan karunia Tuhan yang paling berharga. Menurut Syekh Muhammad Abduh, 

sebagaimana yang diutarakan oleh Harun  Nasution dalam bukunya, Muhammad Abduh dan 

Teologi Rasional Mu’tazilah (1987: 44), akal merupakan suatu kemampuan atau daya yang 

hanya  dimiliki oleh manusia dan juga sebagai pembeda antara dirinya sebagai makhluk  

manusia. Selain itu, akal juga merupakan tongak kehidupan manusia dan dasar kelanjutan 

keberadaannya di dunia ini, karena hanya dengan akallah manusia akan berbeda dari 

makhluk Allah Ta’ala lainnya. Oleh karena itu, tidaklah mengherankan apabila Syekh 

Muhammad Abduh senantiasa membahas tentang pentingnya akal dan pentingnya umat 

manusia untuk mengembangkan akalnya agar dapat mencapai tingkat kehidupan yang lebih 

baik lagi. 

Begitu pula halnya dalam masalah teologi, maka menurut Abdullah, (2018: 12) Syekh 

Muhammad Abduh adalah seorang pemikir Islam yang senantiasa mengedepankan akal 



9 

 

sebagai landasan teologinya. Dalam pandangan Syekh Muhammad Abduh, akal mempunyai 

kekuatan yang amat tinggi. Selanjutnya, Syekh Muhammad Abduh berpendapat 

bahwasanya Islam adalah agama yang rasional, agama yang sejalan dengan akal, dan juga 

agama yang berlandaskan kepada akal. Menurutnya, pemikiran rasional adalah jalan untuk 

memperoleh iman sejati. Iman seseorang tidak akan menjadi sempurna manakala tidak 

dilandasi oleh keyakinan. Oleh karena itu, maka akallah yang menjadi sumber keyakinan 

kepada Allah Ta’ala dan rasul-Nya. Kemudian Syekh Muhammad Abduh juga menambahkan 

bahwasanya al-Qur’an telah memerintahkan kaum muslimin untuk berpikir dan 

mempergunakan  akalnya serta melarang mereka untuk bersikap taklid. Oleh karena itu, 

seringkali kita menemukan ayat-ayat al-Qur’an yang berbunyi: Afalaa Ta’qiluun (Apakah 

kalian tidak berpikir), Afalaa Tatafakkaruun (Apakah kalian tidak merenungi), Afalaa 

Tatadabbaruun (Apakah kalian tidak memperhatikannya dengan seksama) dan lain 

sebagainya (Makrum 2009: 291). 

Mencermati begitu agung dan mulianya kedudukan yang Allah Ta’ala anugerahkan 

kepada akal, maka tidaklah mengherankan apabila Syekh Muhammad Abduh begitu keras 

menentang taklid. Menurut Syekh Muhammad Abduh, taklid merupakan salah faktor yang 

menyebabkan kaum muslimin mengalami kemunduran pada abad kesembilan belas dan 

abad kedua puluh. Selain itu, Syekh Muhammad Abduh juga sering mengkritik para ulama 

yang menganjurkan kaum muslimin untuk mengikuti pendapat-pendapat para ulama 

terdahulu.  Karena menurutnya, belum tentu pendapat-pendapat tersebut akan cocok 

untuk kaum muslimin saat ini dan tentunya hal tersebut  akan menyebabkan tidak 

berfungsinya pemikiran dan akal kaum muslimin dengan baik. Kemudian Syekh Muhammad 

Abduh juga menambahkan bahwa sesungguhnya ajaran Islam itu sendiri sangat menentang 

sikap taklid. Oleh karena itu, menurut pendapatnya, sikap mengikuti pendapat- pendapat 

para ulama terdahulu merupakan sebuah sikap kebodohan dan keterbelakangan (Nasution 

1987: 47).  

Apabila dicermati dengan seksama, maka sesungguhnya kritikan dan kecaman Syekh 

Muhammad Abduh terhadap taklid selalu dikaitkan dengan keyakinannya yang kokoh 

bahwa taklid itu merupakan halangan utama bagi kaum muslimin untuk meraih kemajuan. 

Dengan menyetir beberapa ayat yang terdapat dalam al-Qur’an, Syekh Muhammad Abduh 

mencoba untuk mendukung kritikan dan kecamannya terhadap taklid dengan berlandaskan 

kepada teks-teks al-Qur’an. Oleh karena itu, Syekh Muhammad Abduh berharap bahwa ia 



10 

 

dapat meyakinkan kaum muslimin tentang kritikan dan kecaman al-Qur’an terhadap taklid. 

Lebih jauh Syekh Muhammad Abduh juga berpendapat bahwa manakala kaum muslimin 

telah terbebas dari subordinasi taklid dan mereka pun mulai terbiasa untuk mengaktifkan 

dan menggunakan akal mereka dalam menghadapi masalah-masalah yang mereka  hadapi, 

niscaya kemajuan dan pembaharuan di dunia Islam akan dapat berjalan dengan baik dan 

lancar. Oleh karena itu, di sinilah kita dapat memahami mengapa Syekh Muhammad Abduh 

begitu gencar untuk mengecam taklid dan sebaliknya ia  begitu memberikan apresiasi yang 

tinggi kepada akal dalam karya-karya tulisnya (Nasution 1987: 48). 

Syekh Muhammad Abduh juga menegaskan bahwasanya al-Qur’an selalu 

menganjurkan kaum muslimin  untuk memanfaatkan akal mereka dengan sebaik-baiknya 

dan meneliti fenomena alam yang luas ini, hingga akhirnya mereka akan dapat mengetahui 

rahasia-rahasia yang terdapat di  dalamnya. Kemudian, dengan cara seperti ini, maka 

diharapkan akal akan sampai kepada  suatu kesimpulan bahwasanya alam semesta yang 

indah dan luas ini pasti ada penciptanya. Oleh karena itu, masih menurut perspektif Syekh 

Muhammad Abduh, ada beberapa soal keagamaan, seperti adanya Tuhan dan kekuasaan-

Nya, serta pengutusan para nabi dan rasul, tidak akan dapat diyakini dengan sebenar-

benarnya kecuali dengan pertolongan dan bantuan akal. Selanjutnya, di samping meyakini 

adanya Tuhan, ternyata akal juga dapat mengetahui sifat-sifat Tuhan. Misalnya, Allah Ta’ala 

harus mempunyai sifat qadim, yang artinya tidak mempunyai permulaan dalam wujudnya. 

Apabila Allah Ta’ala tidak mempunyai sifat qadim, maka pasti ada yang menciptakan-Nya 

dan tentunya Dia akan membutuhkan pencipta diri-Nya. Manakala sesuatu Yang Hakikat 

Wujudnya itu wajib ada, maka dengan sendirinya Dia tidak membutuhkan pencipta. Allah 

Ta’ala itu bersifat baqi, yang maksudnya adalah bahwa Dia Maha Kekal dan tidak 

mempunyai kesudahan dalam wujud.  Kemudian Allah Ta’ala juga  mempunyai sifat ilmu, 

yaitu terbukti dari adanya peraturan yang tepat dan sempurna untuk mengatur alam 

semesta ini. Karena mempunyai ilmu, maka dengan sendirinya Allah Ta’ala juga mempunyai 

kemauan (iradah). Lalu, Allah Ta’ala juga harus mempunyai  kekuasaan (qudrah). Kemudian, 

Allah Ta’ala juga mempunyai sifat kebebasan memilih (ikhtiyar), karena kebebasan memilih 

adalah melaksanakan kekuasaan sesuai dengan pengetahuan dan kekuasaan. Selanjutnya, 

Allah Ta’ala juga harus mempunyai sifat esa dan unik (wahdaniyah). Karena, apabila Allah 

Ta’ala itu lebih dari satu atau banyak, maka peraturan alam ini akan menjadi kacau balau, 



11 

 

disebabkan masing-masing Tuhan itu mempunyai kemauan dan pengetahuan yang berbeda. 

Oleh karena itu, maka Tuhan itu harus esa dan tunggal (Nasution 1987: 50). 

Selain sifat-sifat tersebut di atas, maka sesungguhnya ada beberapa sifat yang 

dikemukakan oleh wahyu --- karena memang sifat tersebut tidak diketahui oleh akal --- yaitu 

sifat-sifat yang berbentuk jasmani, seperti melihat, mendengar, dan berbicara. Adanya sifat-

sifat seperti ini memang harus diyakini, karena wahyu telah menginformasikan sebelumnya. 

Di samping wujud dan sifat-sifat Tuhan, walaupun tidak secara terperinci, maka menurut 

Syekh Muhammad Abduh akal juga dapat mengetahui mana yang baik dan mana yang 

buruk. Yang dimaksud dengan baik adalah segala sesuatu yang bermanfaat bagi diri manusia 

dan dengan buruk adalah sesuatu membahayakan bagi dirinya. Dalam hal ini Syekh 

Muhammad Abduh menjelaskan bahwa ada perbuatan yang menimbulkan kenikmatan, 

akan tetapi mempunyai akibat buruk, seperti makan dan minum yang berlebihan, karena hal 

itu akan dapat merusak kesehatan tubuh dan melemahkan akal. Sebaliknya, ada pula 

perbuatan yang menimbulkan rasa sakit dan tidak nyaman, tetapi dimasukkan dalam 

kategori baik, seperti bekerja keras mencari rezeki untuk memenuhi kebutuhan hidup. 

Kesemua perbuatan itu, menurut Syekh Abduh, dapat diketahui oleh akal, mana yang baik 

dan mana yang buruk. Akal dapat membedakan antara mana yang dapat membawa 

kebaikan dan mana yang dapat membawa keburukan (Makrum 2009: 298). 

Sebagaimana telah dijelaskan secara terperinci seperti tersebut di atas, seperti dengan 

akalnya, manusia dapat mengetahui Tuhan, mengetahui beberapa sifat Tuhan,  mengetahui 

yang baik dan yang buruk dan lain sebagainya,  maka dapat ditarik sebuah kesimpulan 

bahwasanya Syekh Muhammad  Abduh memberikan peranan yang begitu besar kepada 

akal. Bahkan menurut pendapat Syekh Muhammad Abduh, sesungguhnya akal itu dapat 

mengetahui lebih dari apa yang telah disebutkan di atas. Dalam karya magnum opusnya, 

Risalatut Tauhid, misalnya, Syekh Muhammad Abduh menegaskan bahwasanya akal itu: 

a. Mampu mengetahui Tuhan dan sifat-sifatnya. 

b. Mampu mengetahui adanya kehidupan di akhirat 

c. Mampu mengetahui  bahwa kebahagiaan jiwa di akhirat itu karena mengenal 

Tuhan    dan selalu berbuat baik, sedangkan kesengsaraan di akhirat itu 

karena tidak mengenal Tuhan dan selalu berbuat maksiat. 

d. Mampu mengetahui wajibnya manusia untuk mengenal Tuhan. 



12 

 

e. Mampu mengetahui wajibnya manusia untuk berbuat baik sebagaimana juga 

mengetahui wajibnya manusia untuk menjauhi perbuatan jahat demi 

kebahagiaan di akhirat. 

f. Mampu membuat hukum-hukum mengenai kewajiban-kewajiban tersebut. 

Kemampuan dan keunggulan akal yang begitu kuat menurut versi Syekh Muhammad 

Abduh ternyata sangat berbeda dengan kemampuan akal menurut versi aliran-aliran teologi 

Islam lainnya, seperti aliran Mu’tazilah, Maturidiyah, dan Asy’ariyah. Menurut aliran 

Mu’tazilah, akal hanya mampu mengetahui empat hal tersebut di atas. Maksudnya, dengan 

kekuatan akalnya an sich dan tanpa wahyu,  manusia akan mampu a. mengetahui Tuhan., b. 

mengetahui kewajban berterima kasih kepada Tuhan., c. mengetahui yang baik dan buruk., 

d. mengetahui  kewajiban berbuat baik dan meninggalkan perbuatan buruk. Sementara itu, 

menurut Maturidiyah Bukhara, akal hanya mampu mengetahui dua hal, yaitu mengetahui 

Tuhan dan mengetahui yang baik dan buruk. Sedangkan mengetahui kewajiban berterima 

kasih kepada Tuhan, mengetahui kewajiban berbuat baik, dan meninggalkan perbuatan 

buruk hanya dapat diketahui melalui wahyu. Lain halnya dengan pendapat Maturidiyah 

Samarkand yang sedikit berbeda dengan Maturidiyah Bukhara, di mana aliran tersebut   

menyatakan  bahwasanya akal mampu mengetahui tiga hal, yaitu  mengetahui Tuhan, 

mengetahui kewajiban berterima kasih kepada-Nya, dan mengetahui yang  baik dan buruk. 

Sementara itu, menurut aliran Asy’ariyah, akal hanya mampu mengetahui  satu hal, 

yaitu mengetahui Tuhan. Sedangkan kewajiban berterima kasih kepada Tuhan, mengetahui 

baik dan buruk, dan kewajiban berbuat baik dan meninggalkan yang buruk hanya dapat 

diketahui melalui wahyu (Nasution 1987: 53-55). 

 

Kesimpulan 

Apabila diamati dengan seksama pembahasan tersebut di atas, maka akan dapat 

ditarik beberapa kesimpulan, di antaranya adalah. Pertama, Syekh Muhammad Abduh 

adalah seorang tokoh dan pemikir Islam modern yang menempatkan akal pada posisi yang 

amat tinggi, sehingga karakteristik pemikiran teologinya adalah bersifat rasional. Kedua, 

Syekh Muhammad Abduh adalah seorang tokoh Islam modern yang memberikan 

penghargaan yang tinggi kepada kemampuan dan kekuatan akal. Namun demikian, ia juga 

tetap berpendapat bahwa wahyu juga sangat penting bagi akal. Ketiga, konsep teologi yang 



13 

 

demikian itu berakibat kepada keyakinannya bahwa manusia itu mempunyai kebebasan 

berfikir dan berbuat. Di antara buktinya adalah bahwasanya ia menolak keras terhadap 

sikap taklid. 

Selanjutnya, dapat diketahui pula bahwa Syekh Muhammad Abduh benar-benar 

menempatkan posisi dan kemampuan yang lebih tinggi kepada akal daripada aliran 

Mu’tazilah, yang dikenal sebagai kelompok rasional dalam pemikiran Islam. Menurut 

pandangan Syekh Muhammad Abduh bahwasanya akal dapat mengetahui adanya Tuhan 

dan sifat-sifat-Nya, adanya kehidupan di akhirat, bahwa kebahagiaan jiwa di akhirat itu 

bergantung kepada pengenalan Tuhan dengan baik, bahwa kesengsaraan jiwa di akhirat itu 

bergantung kepada ketiadaan mengenal Tuhan dan akibat perbuatan jahat, wajibnya 

manusia mengenal Tuhan, wajibnya manusia berbuat baik dan menjauhi perbuatan jahat, 

dan kemampuan membuat hukum mengenai kewajiban-kewajiban tersebut. 

 

Daftar Pustaka 

Abduh, Muhammad, Risalatut Tauhid, Daar asy- Syuruq, Kairo, cet. Pertama, 1994.  

Abdullah, Teuku, Teologi Rasional, Pemikiran Muhammad Abduh, Riwayat: Educational 

Journal of History and Humanities, Vol. 1, No. 2, Agustus 2018. 

Al-Aqqad, Abbas Mahmud, Abqoriyyul Ishlah wa at-Ta’lim al-Imam Muhammad Abduh, 

Daaru Nahdhah Misr li at-Thiba’ah wa an-Nasyr, Kairo tt 

Huda, Mifathul, Mu’tazilahisme dalam Pemikiran Teologi Abduh, Religia, Vol. 14, No. 2, 

2011. 

Khozin, Moh, Muhammad Abduh dan Pemikiran-Pemikirannya, Sastranesia, Vol. 3, No. 3, 

2015. 

Makrum, Teologi Rasional: Telaah Atas Pemikiran Kalam Muhammad Abduh, Ulumuna 

Journal Studi Keislaman, Volume XIII, Nomer 2, Desember 2009. 

Nasution, Harun, Teologi Islam: Aliran-Aliran, Sejarah Analisa, dan Perbandingan, UI Press, 

Jakarta, cet. Kelima, 1986.  

Nasution, Harun, Muhammad Abduh dan Teologi Rasional Mu’tazilah, UI Press, Jakarta, 

1987.  

Nasution, Harun, Pembaharuan dalam Islam, Sejarah Pemikiran dan Gerakan, Bulan 

Bintang, Jakarta, 1992. 



14 

 

Noer, Deliar, Gerakan Moderen Islam di Indonesia 1900 – 1942, LP3ES, Jakarta,  cet. 

kedelapan 1996.  

Tanahi, Thahir, Muzakkiraat Al-Imam Muhammad Abduh, Kairo Daarul Hilal, tt. 

 

 

 

 

 

 

 


