SYEKH MUHAMMAD ABDUH DAN KARAKTERISTIK PEMIKIRAN TEOLOGINYA

Imron Rosyadi, S.Ag., M.Si.
Sekolah Tinggi llmu Tarbiyah INSIDA, Jakarta
JI. Malaka Hijau no: 45 Pondok Kopi, Duren Sawit, Jakarta Timur 13460
Email: rosyadi.imron14@gmail.com

Abstract: This article aims to study of Syekh Muhammad Abduh and his theology thought. It
is no doubt that Syekh Muhammad Abduh is a reliable, rational, and phenomenal Islamic
thinker in the 19" century. In theology, he is known as Islamic thinker who always put
reason forward as the basis of his theology. So that, his theological system is better known
as rational theology. In his view, reason has a very high position and function. Therefore, he
strongly recommended the moslems to use their mind as well as possible for their progress
and glory. Furthermore, he also argued that Islam is a religion that is in line with reason, a
rational religion, and a religion based on reason. In fact, it is also known that Syekh
Muhammad Abduh placed a higher position and ability of reason than the Mu’tazilah school

did, which from the beginning was known as rational sect in Islamic thought.
Keywords:  Syekh Muhammad Abduh, Islamic rational thinker, rational theology

Abstrak: Tulisan ini bertujuan untuk mengkaji tentang Syekh Muhammad Abduh dan
pemikiran teologinya. Tak dapat dipungkiri bahwasanya Syekh Muhammad Abduh adalah
salah seorang pemikir Islam yang handal, rasional, dan sekaligus pembaharu Islam yang
fenomenal di abad 19 masehi. Dalam masalah teologi, Syekh Muhammad Abduh dikenal
sebagai seorang pemikir Islam yang senantiasa mengedepankan akal atau rasio sebagai
landasan teologinya. Sehingga sistem teologinya pun dikenal luas sebagai teologi rasional.
Dalam pandangannya, akal mempunyai kekuatan yang amat tinggi. Oleh karena itu, maka ia
sangat menganjurkan kaum muslimin untuk mempergunakan akal dengan sebaik-baiknya
demi kemajuan dan kejayaan mereka. Lebih lanjut Syekh Muhammad Abduh juga
mengemukakan bahwasanya Islam adalah agama yang sejalan dengan akal, agama yang

rasional, dan juga agama yang berlandaskan kepada akal. Bahkan diketahui pula bahwa



ternyata Syekh Muhammad Abduh benar-benar menempatkan posisi dan kemampuan akal
yang lebih tinggi daripada aliran Mu'tazilah yang sejak semula dikenal sebagai kelompok

rasional dalam pemikiran Islam.
Kata Kunci: Syekh Muhammad Abduh, Pemikir Islam Yang Rasional, Teologi Rasional

Pendahuluan
Tak dapat diragukan lagi bahwasanya Syekh Muhammad Abduh adalah salah seorang

pemikir dan pembaharu Islam modern yang pernah dimiliki oleh bumi Kinanah, Mesir.
Gagasan dan pemikirannya tentang pembaharuan Islam tidak hanya menggema di tanah
airnya, Mesir. Akan tetapi, ternyata pengaruhnya itu tersebar luas ke pelbagai wilayah di
Timur Tengah lainnya, seperti Siria, Libanon, Yordania, Tunisia, Aljazair, dan Maroko.
Bahkan ada pendapat yang mengatakan bahwasanya pengaruh pemikiran dan
pembaharuannya bukan hanya dirasakan di Timur Tengah saja, tetapi juga menyeruak ke
arah belahan dunia Islam lainnya di Asia Tenggara, seperti Indonesia (Noer 1996: 316-317).

Berbeda dengan gurunya, Sayyid Jamaluddin al-Afhani (wafat pada tahun 1897),
seorang reformis, filosof Islam, dan penggerak kebangkitan dunia Islam, yang banyak
berkecimpung dan berjuang dalam jalur politik, maka Syekh Muhammad Abduh lebih
cenderung kepada dunia pendidikan dan pemikiran Islam. Di antara pemikiran Islam yang
acap kali dikaji oleh Syekh Muhammad Abduh adalah teologi Islam modern. Selanjutnya,
sebagaimana diketahui, bahwa salah satu ciri utama dari teologi Islam modern adalah
bersifat rasional. Tak ayal lagi, Syekh Muhammad Abduh pun memang dikenal sebagai
seorang pemikir Islam modern yang rasional. Hal ini dapat diamati dan dikaji dari karya
magnum opusnya, Risalatut Tauhid, di mana Syekh Muhammad Abduh menempatkan akal
pada kedudukan yang sangat tinggi. Bahkan, lebih dari itu, ada juga pendapat yang
mengatakan bahwasanya pemikiran teologi Syekh Muhammad Abduh itu lebih rasional
daripada kelompok Mu’tazilah, karena ia berani memberikan apresiasi yang lebih tinggi

kepada akal daripada kelompok Mu’tazilah itu sendiri (Nasution 1987: 96).

Biografi Singkat Syekh Muhammad Abduh.

Dalam beberapa literatur yang membahas tentang kehidupannya disebutkan bahwa
Syekh Muhammad Abduh dilahirkan di sebuah desa di wilayah Mesir Hilir, yaitu Desa
Mahallah Nasr, Kabupaten Syubrakhit, Provinsi al-Buhairah, pada tahun 1849 M (Nasution



1992: 58). Konon ayah dari Syekh Muhammad Abduh, yaitu Abduh Hasan Khairullah, adalah
seorang petani yang berasal dari Turki yang telah lama tinggal di Mesir. Sementara itu,
ibunya, Junainah binti Utsman al-Kabir, adalah seorang penduduk Mesir yang berasal dari
bangsa Arab yang silsilah keturunannya sampai kepada suku bangsa dari salah seorang
sahabat nabi yang terkenal yaitu Sayidina Umar bin Khattab. Ayah Syekh Muhammad
Abduh, Abduh Hasan Khairullah, menikah dengan ibunya di Mahallah Nasr. Di desa
Mahallah Nasr inilah, Abduh kecil mulai diajarkan membaca, menulis, dan menghafalkan al-
Qur’an. Sehingga hanya dalam tempo dua tahun, akhirnya Abduh kecil sudah dapat
menghafal al-Qur’an, pada saat berusia 12 tahun (Makrum 2009: 281). Pada tahun 1862,
yaitu pada saat berusia 13 tahun, Muhammad Abduh diantarkan oleh ayahnya untuk belajar
bahasa Arab dan memperdalam ilmu agama di Masjid Ahmadi, Thanta. Selama dua tahun
menuntut ilmu agama di Masjid Thanta, ternyata Abduh tidak banyak mengerti apa yang
telah dipelajarinya. Hal itu disebabkan karena metode pengajarannya yang diterapkan di
masjid tersebut tidak memuaskan dirinya. Akhirnya, ia memutuskan untuk kembali ke
kampung halamannya untuk beralih menjadi petani. Tak lama sekembalinya ke kampung
halaman, Mahallah Nasr, Muhammad Abduh pun menikah pada tahun 1866 M/1282 H di
usia 16 tahun (al-Aqgqad tt: 59). Akan tetapi, empat puluh hari setelah pernikahannya
tersebut, ayahnya memerintahkan Muhammad Abduh untuk kembali ke Thanta. Pada saat
perjalanan menuju kota Thanta inilah, pemuda Abduh mengalihkan perjalanannya ke arah
desa Kanisah Urin, kampung halaman kerabat dan sanak famili dari pihak ayahnya. Di antara
kerabatnya yang bertempat tinggal di desa Kanisah Urin tersebut adalah Syekh Darwisy
Khadr, seorang alim dan ahli tasawuf yang sering melakukan perjalanan ke luar negeri Mesir
(Nasution 1987: 11). Berkat dorongan dan bimbingan Syekh Darwisy Khadr inilah, yang tidak
lain adalah pamannya sendiri, Muhammad Abduh mulai mau belajar dan membaca buku-
buku pelajarannya kembali. Setelah beberapa hari memperoleh bimbingan dan arahan dari
Syekh Darwisy Khadr dalam upaya membaca buku-buku pelajaranya dengan baik, maka
akhirnya Muhammad Abduh pun sedikit demi sedikit mulai paham dan mengerti apa yang
dibacanya. Oleh karena itu, agar dapat memahami dan mengerti lebih luas lagi tentang
buku-buku pelajarannya itu, maka Muhammad Abduh, masih di tahun 1866, bersedia pergi
ke Masjid al-Ahmadi Thanta untuk melanjutkan pelajarannya (ath-Thanahi tt: 30-33).
Setelah beberapa bulan berada di kota Thanta untuk mendalami ilmunya, maka

akhirnya Muhammad Abduh pun pergi ke kota Kairo untuk mendaftarkan dirinya menjadi

3



mahasiswa di Universitas al-Azhar. Ternyata, metode belajar di Universitas al-Azhar, Kairo
saat itu pun sama dengan metode yang digunakan di Masjid al-Ahmadi, Thanta, yaitu
dengan hapalan. Terlebih lagi, kurikulum yang diterapkan di al-Azhar, Kairo, pada saat itu
hanya berkisar kepada bahasa Arab dan ilmu-ilmu agama. Oleh karena itu, Muhammad
Abduh pun mempelajari ilmu logika, filsafat, matematika, ilmu politik dan ilmu umum
lainnya di luar kampus al-Azhar, yaitu kepada Syekh Hasan ath-Thawil, salah seorang ulama
al-Azhar (Nasution 1987: 12-13).

Ketika Sayyid Jamaluddin al-Afghani, seorang alim, pemikir dan filosof Islam yang
brilian asal negeri Afghanistan, datang berkunjung ke Mesir untuk yang kedua kalinya pada
tahun 1871, maka Muhammad Abduh pun tidak menyia-nyiakan kesempatan tersebut
untuk belajar kepadanya ilmu-ilmu keislaman dan beberapa ilmu modern seperti teologi
Islam, sejarah, hukum, filsafat, tata negara dan lain sebagainya. Kelak, pada saat Sayyid
Jamaluddin al-Afghani memutuskan untuk menetap di kota Kairo selama beberapa tahun,
maka Muhammad Abduh pun akhirnya mengikrarkan diri untuk menjadi murid dan teman
diskusinya yang paling dekat (al-Aqqad tt: 92).

Berkat kedekatannya yang intensif dengan al-Afghani, maka tidak mengherankan
apabila banyak ide dan pemikiran al-Afghani yang progresif untuk ukuran jaman itu yang
mempengaruhi pemikiran dan gagasan Muhammad Abduh. Setelah sering mendapatkan
pelajaran filsafat dan pemikiran dari al-Afghani, kini Abduh gemar membaca buku-buku
filsafat, politik, hukum, dan pemikiran teologi Islam, terutama teologi rasional Mu’tazilah.
Karena begitu tertarik dengan pemikiran-pemikiran Mu’tazilah, maka Muhammd Abduh
dituduh telah berupaya menghidupkan kembali pemikiran-pemikiran aliran Mu’tazilah. Atas
tuduhan itu, maka suatu hari Syekh Alaisyi, seorang ulama al-Azhar yang sangat menentang
pemikiran Mu’tazilah, memanggil Muhammad Abduh untuk menanyakan kepadanya apakah
ia telah meninggalkan teologi Asy’ari dan mengikuti pemikiran teologi kelompok Mu’tazilah.
Mendengar pertanyaan itu, maka Abduh pun menjawab dengan tegas, “Apabila aku telah
meninggalkan untuk bertaklid kepada teologi Asy’ari, maka untuk apa aku harus bertaklid
kepada teologi Mu’tazilah? Sesungguhnya aku tidak akan pernah bertaklid kepada siapapun.
Aku hanya akan mengutamakan argumen dan dalil yang kuat.” (Khozin 2015: 15). Ternyata
peristiwa tersebut di atas, pada akhirnya, nanti akan berdampak kepada hasil akhir dari
ujian kesarjanaannya. Konon, Muhammad Abduh hampir saja tidak lulus dari ujian akhirnya

di kampus al-Azhar, Kairo, pada tahun 1877, lantaran sebagian besar pengujinya adalah

4



dosen-dosen yang tidak senang kepada pemikirannya. Akan tetapi, berkat campur tangan
Syekh Muhammad al-Abbasi, Syekh al-Azhar saat itu, yang melihat jawaban-jawaban ujian
Muhammad Abduh yang mengagumkan, maka akhirnya Abduh pun dinyatakan lulus dari
kampus al-Azhar dengan predikat baik. Usai menyelesaikan studinya di Universitas al-Azhar,
maka Muhammad Abduh pun mulai mengamalkan ilmunya dengan banyak menulis dan
mengajar di almamaternya, yaitu Universitas al-Azhar, di Universitas Darul Ulum, dan di
rumah tempat tinggalnya (Huda 2011: 172).

Ketika Jamaluddin al-Afghani diusir dari Mesir, pada tahun 1879, karena dituduh telah
menentang pemerintahan Khedive Taufik, maka Muhammad Abduh pun, murid dan
sekaligus orang yang dekat dengannya, diduga terlibat dalam masalah ini, sehingga ia juga
dibuang ke luar kota Kairo. Akan tetapi, pada tahun 1880, ia pun diperbolehkan untuk
kembali pulang ke Kairo dan sekaligus diangkat menjadi redaktur surat kabar al-Waqa’i al-
Misriyah, sebuah surat kabar resmi pemerintah Mesir saat itu. Akhirnya, di bawah
kepemimpinan Abduh, surat kabar tersebut tidak hanya menyiarkan berita-berita resmi
pemerintahan Mesir, akan tetapi juga menerbitkan artikel-artikel tentang kepentingan
nasional Mesir (Teuku Abdulla 2018: 8).

Pada tahun 1882, terjadi revolusi Urabi Pasya yang memprotes politik rasialisme yang
dijalankan oleh pemerintahan Mesir. Dalam peristiwa tersebut, Syekh Muhammad Abduh
dituduh telah ikut serta dalam memainkan peranannya, sehingga ia pun ditangkap dan
dibuang ke luar dari negeri Mesir di penghujung tahun 1882. Pada awalnya, Muhammad
Abduh pergi dan menetap di kota Beirut, Libanon, untuk beberapa saat lamanya. Akan
tetapi, ada undangan dan permintaan dari gurunya, Jamaluddin al-Afghani, untuk
menyusulnya ke kota Paris, Prancis, hingga akhirnya ia pun segera bertolak pergi menuju ke
kota model tersebut.

Ketika berada di kota Paris itu, guru dan murid, Sayyid Jamaluddin al-Afghani dan
Syekh Muhammad Abduh, pada sekitar tahun 1884, bersepakat untuk untuk membuat
suatu perkumpulan yang diberi nama al-Urwatul Wutsqa, yang artinya adalah ikatan yang
kokoh. Tujuan utama dari perkumpulan tersebut adalah membangkitkan kembali semangat
juang kaum muslimin di seluruh dunia dalam upaya menentang kolonialisme bangsa Eropah
terhadap dunia Islam. Untuk merealisasaikan tujuan ini, keduanya pun menerbitkan sebuah

jurnal yang namanya sama dengan perkumpulan tersebut di atas, yaitu al-Urwatul Wutsqa.



Sekitar tahun 1885, Syekh Muhammad Abduh kembali ke kota Beirut dan mengajar di
sana. Akhirnya, berkat upaya teman-temannya, pada tahun 1888, ia pun diperbolehkan
untuk pulang kembali ke kota Kairo. Kemudian Syekh Muhammad Abduh bekerja sebagai
hakim di sebuah lembaga Pengadilan Negeri. Selanjutnya, pada akhir tahun 1890, ia dilantik
menjadi penasehat pada Mahkamah Tinggi. Lalu, pada tahun 1894, Syekh Abduh dinobatkan
sebagai anggota Majelis A’la, sebagai perwakilan dari al-Azhar yang kelak banyak membawa
perubahan dan perbaikan di lembaga al-Azhar, sebagai universitas tertua di dunia Islam.
Akhirnya, di tahun 1899, Muhammad Abduh dilantik menjadi Mufti Mesir. Jabatan yang
bergengsi ini tetap diembannya, hingga ia menghembuskan nafasnya yang terakhir pada
tahun 1905 (Nasution 1987: 62)

Selain dikenal sebagai seorang pemikir, pembaharu, dan ulama yang menguasai ilmu
keislaman, Syekh Muhammad Abduh juga adalah seorang penulis yang handal. Hal ini
dibuktikan dengan diangkatnya Syekh Abduh sebagai redaktur dari surat kabar al-Waqa’i al-
Misriyah, surat kabar resmi pemerintah Mesir kala itu. Kemudian Abduh juga diangkat
menjadi redaktur utama pada Jurnal al-Urwatul Wutsqa, sebuah jurnal pemikiran dan
pergerakan Islam yang diterbitkan di kota Paris oleh Sayyid Jamaluddin al-Afghani dan Syekh
Muhammad Abduh. Lebih dari itu, Syekh Muhammad Abduh juga telah menulis, mengulas,
dan mengedit ulang beberapa buku yang dikenal luas oleh para ulama dan pemikir Islam di
dunia, di antaranya:

A. Risalah at-Tauhid, sebuah buku yang membahas tentang tauhid Islam secara
luas dan mendalam. Kitab Risalah at-Tauhid ini mendapatkan sambutan yang baik dari para
ulama Islam dan juga para pemikir keislaman dari Barat. Bahkan dapat dikatakan
bahwasanya Kitab Risalah at-Tauhid ini merupakan master piecenya Syekh Muhammad
Abduh.

B. Al-Islam wa An-Nashroniyyah ma’al Ilm wal Madaniyyah, sebuah buku karya
Syekh Muhammad Abduh yang ditujukan untuk menangkis serangan Gabriel Hanotaux,
menteri luar negeri Prancis pada tahun 1894, yang menyatakan bahwa Islam adalah agama
yang menghambat kemajuan.

C. Nahjul Balaghah, sebuah karya sastra dalam bahasa Arab yang dikumpulkan
dan disusun oleh Abu Hasan Muhammad bin al-Husain berdasarkan kata-kata mutiara,
khutbah, dan surat-surat Khalifah Ali bin Abu Thalib. Kemudian Syekh Muhammad Abduh

mengulas dan mengomentari kitab Nahjul Balaghah tersebut. Selain itu, Abduh juga sangat

6



memuji dan menyanjung keindahan bahasa dari buku sastra karya Muhammad bin al-Husain
itu.
D. Tafsir Juz ‘Amma, tafsir al-Qur’an yang disusun dan ditulis oleh Syekh

Muhammad Abduh serta diajarkan kepada para siswa di Madrasah as-Khaeriyyah, Siria.

Pemikiran Teologi Syekh Muhammad Abduh
Tak dapat dipungkiri bahwasanya Syekh Muhammad Abduh adalah salah seorang

pemikir Islam yang handal, rasional, dan sekaligus pembaharu Islam yang fenomenal di abad
19 masehi. Menurut Syekh Muhammad Abduh, sebagaimana dikemukakan oleh Harun
Nasution, teologi adalah suatu ilmu yang mengkaji tentang soal-soal yang berkaitan dengan
diri Tuhan dan hubungan-Nya dengan alam semesta, terutama hubungannya dengan
manusia (Nasution 1987: 43).

Menurut Teuku Abdullah (2018: 11-12) dalam bidang teologi, sesungguhnya Syekh
Muhammad Abduh banyak membahas tentang dua tema pokok, yaitu: membebaskan umat
Islam dari faham teologi jabariyah (fatalisme) dan memberikan pemahaman kepada kaum
muslimin bahwa akal adalah anugerah Allah Ta’ala yang paling berharga bagi umat manusia.
Oleh karena itu, menurut pendapatnya, sudah sepantasnya akal dimanfaatkan dan
digunakan sesuai dengan ajaran agama demi kebahagiaan umat manusia itu sendiri. Berikut
ini akan diuraikan pembahasan dua tema pokok tersebut secara terperinci.

Pertama, membebaskan kaum muslimin dari paham fatalisme atau teologi jabariyah.
Sebagaimana diketahui bahwasanya faham jabariyah menyebutkan bahwa manusia tidak
mempunyai kebebasan dan kemerdekaan dalam menentukan kehendak dan perbuatannya
(Nasution 1986: 31). Menurut paham teologi jabariyah ini, demikian menurut Harun
Nasution, manusia sangat tergantung kepada kehendak Tuhan. Sementara itu, lawan atau
kebalikan dari faham jabariyah, adalah faham gadariyah. Faham gadariyah, dalam bahasa
Inggrisnya disebut juga dengan free will and free act, menyebutkan bahwasanya manusia
mempunyai kebebasan dalam kemauan dan perbuatan. Menurut Syekh Muhammad Abduh,
faham jabariyah ini setali tiga uang dengan sikap taklid dan jumud. Apabila ada seseorang
yang hidupnya berpegang teguh kepada faham jabariyah atau fatalisme, maka
kehidupannya pasti akan tergantung kepada prinsip kebetulan. Lebih dari itu, Syekh
Muhammad Abduh juga dikenal salah seorang tokoh dan ulama Islam yang sangat tidak rela

apabila kaum muslimin menganut faham jabariyah yang sangat menyerah kepada nasib



(fatalis), karena sesungguhnya faham ini akan dapat melemahkan jiwa, kemauan, dan peran
positif manusia di dunia ini. Oleh karena itu, ia pun berupaya dengan sekuat tenaga untuk
dapat mengikis habis faham jabariyah ini dari kehidupan kaum muslimin, sehingga mereka
mau berikhtiar dan berusaha (Abdullah 2018: 11).

Dalam karya magnum opusnya, Risalatut Tauhid, Syekh Muhammad Abduh
mengemukakan bahwa sesungguhnya manusia itu menyadari bahwasanya ia mempunyai
kemauan untuk melakukan segala perbuatan yang dipertimbangkan dengan akalnya dan
ditetapkan dengan kehendaknya sendiri (Abduh 1994: 61). Kemudian, hukum alamlah yang
menentukan adanya perbuatan atas pilihannya sendiri dalam diri manusia. Menurut Harun
Nasution (1987:65), Syekh Muhammad Abduh begitu yakin dan percaya kepada pendapat
yang menyatakan bahwa selain mempunyai daya berfikir, ternyata makhluk Allah Ta’ala
yang bernama manusia ini juga mempunyai kebebasan memilih yang merupakan sifat dasar
alami (sunnatullah) yang harus melekat pada dirinya. Manakala sifat dasar alami ini
dihilangkan dari dirinya, maka ia pun bukan disebut sebagai manusia lagi, tetapi akan
menjadi makhluk lain, selain manusia. Dengan akalnya, manusia akan dapat
mempertimbangkan akibat perbuatan yang dilakukannya. Kemudian, ia pun akan
mengambil suatu keputusan dengan kemauannya sendiri dan tidak dalam keadaan terpaksa,
sehingga akhirnya ia pun dapat mewujudkan perbuatannya tersebut dengan kekuatan atau
daya yang ada pada dirinya.

Kedua, memberikan pemahaman kepada kaum muslimin bahwa akal merupakan
anugerah dan karunia Tuhan yang paling berharga. Menurut Syekh Muhammad Abduh,
sebagaimana yang diutarakan oleh Harun Nasution dalam bukunya, Muhammad Abduh dan
Teologi Rasional Mu’tazilah (1987: 44), akal merupakan suatu kemampuan atau daya yang
hanya dimiliki oleh manusia dan juga sebagai pembeda antara dirinya sebagai makhluk
manusia. Selain itu, akal juga merupakan tongak kehidupan manusia dan dasar kelanjutan
keberadaannya di dunia ini, karena hanya dengan akallah manusia akan berbeda dari
makhluk Allah Ta’ala lainnya. Oleh karena itu, tidaklah mengherankan apabila Syekh
Muhammad Abduh senantiasa membahas tentang pentingnya akal dan pentingnya umat
manusia untuk mengembangkan akalnya agar dapat mencapai tingkat kehidupan yang lebih
baik lagi.

Begitu pula halnya dalam masalah teologi, maka menurut Abdullah, (2018: 12) Syekh

Muhammad Abduh adalah seorang pemikir Islam yang senantiasa mengedepankan akal

8



sebagai landasan teologinya. Dalam pandangan Syekh Muhammad Abduh, akal mempunyai
kekuatan yang amat tinggi. Selanjutnya, Syekh Muhammad Abduh berpendapat
bahwasanya Islam adalah agama yang rasional, agama yang sejalan dengan akal, dan juga
agama yang berlandaskan kepada akal. Menurutnya, pemikiran rasional adalah jalan untuk
memperoleh iman sejati. Iman seseorang tidak akan menjadi sempurna manakala tidak
dilandasi oleh keyakinan. Oleh karena itu, maka akallah yang menjadi sumber keyakinan
kepada Allah Ta’ala dan rasul-Nya. Kemudian Syekh Muhammad Abduh juga menambahkan
bahwasanya al-Qur'an telah memerintahkan kaum muslimin untuk berpikir dan
mempergunakan akalnya serta melarang mereka untuk bersikap taklid. Oleh karena itu,
seringkali kita menemukan ayat-ayat al-Qur'an yang berbunyi: Afalaa Ta’giluun (Apakah
kalian tidak berpikir), Afalaa Tatafakkaruun (Apakah kalian tidak merenungi), Afalaa
Tatadabbaruun (Apakah kalian tidak memperhatikannya dengan seksama) dan lain
sebagainya (Makrum 2009: 291).

Mencermati begitu agung dan mulianya kedudukan yang Allah Ta’ala anugerahkan
kepada akal, maka tidaklah mengherankan apabila Syekh Muhammad Abduh begitu keras
menentang taklid. Menurut Syekh Muhammad Abduh, taklid merupakan salah faktor yang
menyebabkan kaum muslimin mengalami kemunduran pada abad kesembilan belas dan
abad kedua puluh. Selain itu, Syekh Muhammad Abduh juga sering mengkritik para ulama
yang menganjurkan kaum muslimin untuk mengikuti pendapat-pendapat para ulama
terdahulu. Karena menurutnya, belum tentu pendapat-pendapat tersebut akan cocok
untuk kaum muslimin saat ini dan tentunya hal tersebut akan menyebabkan tidak
berfungsinya pemikiran dan akal kaum muslimin dengan baik. Kemudian Syekh Muhammad
Abduh juga menambahkan bahwa sesungguhnya ajaran Islam itu sendiri sangat menentang
sikap taklid. Oleh karena itu, menurut pendapatnya, sikap mengikuti pendapat- pendapat
para ulama terdahulu merupakan sebuah sikap kebodohan dan keterbelakangan (Nasution
1987: 47).

Apabila dicermati dengan seksama, maka sesungguhnya kritikan dan kecaman Syekh
Muhammad Abduh terhadap taklid selalu dikaitkan dengan keyakinannya yang kokoh
bahwa taklid itu merupakan halangan utama bagi kaum muslimin untuk meraih kemajuan.
Dengan menyetir beberapa ayat yang terdapat dalam al-Qur’an, Syekh Muhammad Abduh
mencoba untuk mendukung kritikan dan kecamannya terhadap taklid dengan berlandaskan

kepada teks-teks al-Qur’an. Oleh karena itu, Syekh Muhammad Abduh berharap bahwa ia

9



dapat meyakinkan kaum muslimin tentang kritikan dan kecaman al-Qur’an terhadap taklid.
Lebih jauh Syekh Muhammad Abduh juga berpendapat bahwa manakala kaum muslimin
telah terbebas dari subordinasi taklid dan mereka pun mulai terbiasa untuk mengaktifkan
dan menggunakan akal mereka dalam menghadapi masalah-masalah yang mereka hadapi,
niscaya kemajuan dan pembaharuan di dunia Islam akan dapat berjalan dengan baik dan
lancar. Oleh karena itu, di sinilah kita dapat memahami mengapa Syekh Muhammad Abduh
begitu gencar untuk mengecam taklid dan sebaliknya ia begitu memberikan apresiasi yang
tinggi kepada akal dalam karya-karya tulisnya (Nasution 1987: 48).

Syekh  Muhammad Abduh juga menegaskan bahwasanya al-Qur'an selalu
menganjurkan kaum muslimin untuk memanfaatkan akal mereka dengan sebaik-baiknya
dan meneliti fenomena alam yang luas ini, hingga akhirnya mereka akan dapat mengetahui
rahasia-rahasia yang terdapat di dalamnya. Kemudian, dengan cara seperti ini, maka
diharapkan akal akan sampai kepada suatu kesimpulan bahwasanya alam semesta yang
indah dan luas ini pasti ada penciptanya. Oleh karena itu, masih menurut perspektif Syekh
Muhammad Abduh, ada beberapa soal keagamaan, seperti adanya Tuhan dan kekuasaan-
Nya, serta pengutusan para nabi dan rasul, tidak akan dapat diyakini dengan sebenar-
benarnya kecuali dengan pertolongan dan bantuan akal. Selanjutnya, di samping meyakini
adanya Tuhan, ternyata akal juga dapat mengetahui sifat-sifat Tuhan. Misalnya, Allah Ta’ala
harus mempunyai sifat gadim, yang artinya tidak mempunyai permulaan dalam wujudnya.
Apabila Allah Ta’ala tidak mempunyai sifat gadim, maka pasti ada yang menciptakan-Nya
dan tentunya Dia akan membutuhkan pencipta diri-Nya. Manakala sesuatu Yang Hakikat
Wujudnya itu wajib ada, maka dengan sendirinya Dia tidak membutuhkan pencipta. Allah
Ta’ala itu bersifat bagi, yang maksudnya adalah bahwa Dia Maha Kekal dan tidak
mempunyai kesudahan dalam wujud. Kemudian Allah Ta’ala juga mempunyai sifat ilmu,
yaitu terbukti dari adanya peraturan yang tepat dan sempurna untuk mengatur alam
semesta ini. Karena mempunyai ilmu, maka dengan sendirinya Allah Ta’ala juga mempunyai
kemauan (iradah). Lalu, Allah Ta’ala juga harus mempunyai kekuasaan (qudrah). Kemudian,
Allah Ta’ala juga mempunyai sifat kebebasan memilih (ikhtiyar), karena kebebasan memilih
adalah melaksanakan kekuasaan sesuai dengan pengetahuan dan kekuasaan. Selanjutnya,
Allah Ta’ala juga harus mempunyai sifat esa dan unik (wahdaniyah). Karena, apabila Allah

Ta’ala itu lebih dari satu atau banyak, maka peraturan alam ini akan menjadi kacau balau,

10



disebabkan masing-masing Tuhan itu mempunyai kemauan dan pengetahuan yang berbeda.
Oleh karena itu, maka Tuhan itu harus esa dan tunggal (Nasution 1987: 50).

Selain sifat-sifat tersebut di atas, maka sesungguhnya ada beberapa sifat yang
dikemukakan oleh wahyu --- karena memang sifat tersebut tidak diketahui oleh akal --- yaitu
sifat-sifat yang berbentuk jasmani, seperti melihat, mendengar, dan berbicara. Adanya sifat-
sifat seperti ini memang harus diyakini, karena wahyu telah menginformasikan sebelumnya.
Di samping wujud dan sifat-sifat Tuhan, walaupun tidak secara terperinci, maka menurut
Syekh Muhammad Abduh akal juga dapat mengetahui mana yang baik dan mana yang
buruk. Yang dimaksud dengan baik adalah segala sesuatu yang bermanfaat bagi diri manusia
dan dengan buruk adalah sesuatu membahayakan bagi dirinya. Dalam hal ini Syekh
Muhammad Abduh menjelaskan bahwa ada perbuatan yang menimbulkan kenikmatan,
akan tetapi mempunyai akibat buruk, seperti makan dan minum yang berlebihan, karena hal
itu akan dapat merusak kesehatan tubuh dan melemahkan akal. Sebaliknya, ada pula
perbuatan yang menimbulkan rasa sakit dan tidak nyaman, tetapi dimasukkan dalam
kategori baik, seperti bekerja keras mencari rezeki untuk memenuhi kebutuhan hidup.
Kesemua perbuatan itu, menurut Syekh Abduh, dapat diketahui oleh akal, mana yang baik
dan mana yang buruk. Akal dapat membedakan antara mana yang dapat membawa
kebaikan dan mana yang dapat membawa keburukan (Makrum 2009: 298).

Sebagaimana telah dijelaskan secara terperinci seperti tersebut di atas, seperti dengan
akalnya, manusia dapat mengetahui Tuhan, mengetahui beberapa sifat Tuhan, mengetahui
yang baik dan yang buruk dan lain sebagainya, maka dapat ditarik sebuah kesimpulan
bahwasanya Syekh Muhammad Abduh memberikan peranan yang begitu besar kepada
akal. Bahkan menurut pendapat Syekh Muhammad Abduh, sesungguhnya akal itu dapat
mengetahui lebih dari apa yang telah disebutkan di atas. Dalam karya magnum opusnya,
Risalatut Tauhid, misalnya, Syekh Muhammad Abduh menegaskan bahwasanya akal itu:

a. Mampu mengetahui Tuhan dan sifat-sifatnya.

b. Mampu mengetahui adanya kehidupan di akhirat

c¢. Mampu mengetahui bahwa kebahagiaan jiwa di akhirat itu karena mengenal
Tuhan dan selalu berbuat baik, sedangkan kesengsaraan di akhirat itu
karena tidak mengenal Tuhan dan selalu berbuat maksiat.

d. Mampu mengetahui wajibnya manusia untuk mengenal Tuhan.

11



e. Mampu mengetahui wajibnya manusia untuk berbuat baik sebagaimana juga
mengetahui wajibnya manusia untuk menjauhi perbuatan jahat demi
kebahagiaan di akhirat.

f. Mampu membuat hukum-hukum mengenai kewajiban-kewajiban tersebut.

Kemampuan dan keunggulan akal yang begitu kuat menurut versi Syekh Muhammad
Abduh ternyata sangat berbeda dengan kemampuan akal menurut versi aliran-aliran teologi
Islam lainnya, seperti aliran Mu’tazilah, Maturidiyah, dan Asy’ariyah. Menurut aliran
Mu’tazilah, akal hanya mampu mengetahui empat hal tersebut di atas. Maksudnya, dengan
kekuatan akalnya an sich dan tanpa wahyu, manusia akan mampu a. mengetahui Tuhan., b.
mengetahui kewajban berterima kasih kepada Tuhan., c. mengetahui yang baik dan buruk.,
d. mengetahui kewajiban berbuat baik dan meninggalkan perbuatan buruk. Sementara itu,
menurut Maturidiyah Bukhara, akal hanya mampu mengetahui dua hal, yaitu mengetahui
Tuhan dan mengetahui yang baik dan buruk. Sedangkan mengetahui kewajiban berterima
kasih kepada Tuhan, mengetahui kewajiban berbuat baik, dan meninggalkan perbuatan
buruk hanya dapat diketahui melalui wahyu. Lain halnya dengan pendapat Maturidiyah
Samarkand yang sedikit berbeda dengan Maturidiyah Bukhara, di mana aliran tersebut
menyatakan bahwasanya akal mampu mengetahui tiga hal, yaitu mengetahui Tuhan,
mengetahui kewajiban berterima kasih kepada-Nya, dan mengetahui yang baik dan buruk.

Sementara itu, menurut aliran Asy’ariyah, akal hanya mampu mengetahui satu hal,
yaitu mengetahui Tuhan. Sedangkan kewajiban berterima kasih kepada Tuhan, mengetahui
baik dan buruk, dan kewajiban berbuat baik dan meninggalkan yang buruk hanya dapat

diketahui melalui wahyu (Nasution 1987: 53-55).

Kesimpulan

Apabila diamati dengan seksama pembahasan tersebut di atas, maka akan dapat
ditarik beberapa kesimpulan, di antaranya adalah. Pertama, Syekh Muhammad Abduh
adalah seorang tokoh dan pemikir Islam modern yang menempatkan akal pada posisi yang
amat tinggi, sehingga karakteristik pemikiran teologinya adalah bersifat rasional. Kedua,
Syekh Muhammad Abduh adalah seorang tokoh Islam modern yang memberikan
penghargaan yang tinggi kepada kemampuan dan kekuatan akal. Namun demikian, ia juga

tetap berpendapat bahwa wahyu juga sangat penting bagi akal. Ketiga, konsep teologi yang

12



demikian itu berakibat kepada keyakinannya bahwa manusia itu mempunyai kebebasan
berfikir dan berbuat. Di antara buktinya adalah bahwasanya ia menolak keras terhadap
sikap taklid.

Selanjutnya, dapat diketahui pula bahwa Syekh Muhammad Abduh benar-benar
menempatkan posisi dan kemampuan yang lebih tinggi kepada akal daripada aliran
Mu’tazilah, yang dikenal sebagai kelompok rasional dalam pemikiran Islam. Menurut
pandangan Syekh Muhammad Abduh bahwasanya akal dapat mengetahui adanya Tuhan
dan sifat-sifat-Nya, adanya kehidupan di akhirat, bahwa kebahagiaan jiwa di akhirat itu
bergantung kepada pengenalan Tuhan dengan baik, bahwa kesengsaraan jiwa di akhirat itu
bergantung kepada ketiadaan mengenal Tuhan dan akibat perbuatan jahat, wajibnya
manusia mengenal Tuhan, wajibnya manusia berbuat baik dan menjauhi perbuatan jahat,

dan kemampuan membuat hukum mengenai kewajiban-kewajiban tersebut.

Daftar Pustaka

Abduh, Muhammad, Risalatut Tauhid, Daar asy- Syurug, Kairo, cet. Pertama, 1994.
Abdullah, Teuku, Teologi Rasional, Pemikiran Muhammad Abduh, Riwayat: Educational
Journal of History and Humanities, Vol. 1, No. 2, Agustus 2018.

Al-Aggad, Abbas Mahmud, Abqoriyyul Ishlah wa at-Ta’lim al-Imam Muhammad Abduh,
Daaru Nahdhah Misr li at-Thiba’ah wa an-Nasyr, Kairo tt

Huda, Mifathul, Mu’tazilahisme dalam Pemikiran Teologi Abduh, Religia, Vol. 14, No. 2,
2011.

Khozin, Moh, Muhammad Abduh dan Pemikiran-Pemikirannya, Sastranesia, Vol. 3, No. 3,
2015.

Makrum, Teologi Rasional: Telaah Atas Pemikiran Kalam Muhammad Abduh, Ulumuna
Journal Studi Keislaman, Volume XlIl, Nomer 2, Desember 2009.

Nasution, Harun, Teologi Islam: Aliran-Aliran, Sejarah Analisa, dan Perbandingan, Ul Press,
Jakarta, cet. Kelima, 1986.

Nasution, Harun, Muhammad Abduh dan Teologi Rasional Mu’tazilah, Ul Press, Jakarta,
1987.

Nasution, Harun, Pembaharuan dalam Islam, Sejarah Pemikiran dan Gerakan, Bulan

Bintang, Jakarta, 1992.

13



Noer, Deliar, Gerakan Moderen Islam di Indonesia 1900 — 1942, LP3ES, Jakarta, cet.
kedelapan 1996.
Tanahi, Thahir, Muzakkiraat Al-lmam Muhammad Abduh, Kairo Daarul Hilal, tt.

14



