Konsep Pendidikan Islam (Studi Komparasi Pemikiran K.H. Hasyim
Asy'ari Dan Mahmud Yunus)

H. Djuharnedi, M,Pd

Abstract: This study aims to determine the thinking of K.H. Hasyim Asy'ari and
Mahmud Yunus's thoughts on the concept of Islamic education, knowing the
similarities and differences in Islamic education thought of the two figures, and
knowing the relevance of these thoughts. This study uses a qualitative approach
that is descriptive in nature, and the type of research used is library research that
is collecting data or scientific papers aimed at research objects or collecting
library data or using primary sources and other secondary data. The primary
source used in this study is the Book of Adabul ‘Alim wal Muta’alim by K.H.
Hasyim Ash'ari and Special Methods of Religious Education, Principles of
Education and Teaching by Mahmud Yunus.

The results obtained from this study that Islamic education in the perspective of
K.H. Hasyim Asy'ari is an effort to humanize humanity as a whole, so that
humans can fear Allah SWT, by truly carrying out all His commands. Being a
perfect human who draws himself closer to Allah and is happy in the world and
the hereafter is the goal of Islamic education. While Islamic education in the
perspective of Mahmud Yunus makes a person to practice Islamic teachings, not
only mastering occupations that are ukhrawi, but also worldly work at the same
time with noble character so that students are successful individually, socially,
and beneficial to society. And the thought of K.H. Hasyim Asy'ari and Mahmud
Yunus are relevant to the RI Law on National Education System No. 20 of 2003
Chapter I Article 1, Chapter II Article 3 and Republic of Indonesia Government
Regulation No. 74 of 2008 concerning Teachers Chapter 1 Article 1.

Keywords: The Concept of Islamic Education, Comparison, Thought K.H.
Hasyim Asy'ari, Thought of Mahmud Yunus.

Abstrak: Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui pemikiran K.H. Hasyim
Asy'ari dan pemikiran Mahmud Yunus tentang konsep pendidikan Islam,
mengetahui persamaan dan perbedaan pemikiran pendidikan Islam kedua tokoh



tersebut, serta mengetahui relevansi dari pemikiran tersebut. Penelitian ini
menggunakan pendekatan kualitatif yang bersifat analisis deskriptif, dan jenis
penelitian yang digunakan adalah kepustakaan / [library research yaitu
mengumpulkan data atau karya tulis ilmiah yang bertujuan dengan obyek
penelitian atau pengumpulan data yang bersifat kepustakaan atau dengan
menggunakan sumber primer dan data-data sekunder lainnya. Sumber primer
yang digunakan dalam penelitian ini adalah Kitab Adabul ‘Alim wal Muta’alim
karya K.H. Hasyim Asy’ari dan Metode Khusus Pendidikan Agama, Pokok-
Pokok Pendidikan dan Pengajaran karya Mahmud Yunus.

Hasil yang diperoleh dari penelitian ini bahwa pendidikan Islam dalam perspektif
K.H. Hasyim Asy'ari adalah upaya memanusiakan manusia secara utuh, sehingga
manusia bisa bertakwa kepada Allah SWT, dengan benar-benar mengamalkan
segala perintah-Nya. Menjadi manusia sempurna yang mendekatkan diri kepada
Allah SWT dan bahagia dunia dan akhirat adalah tujuan pendidikan Islam.
Sedangkan pendidikan Islam dalam perspektif Mahmud Yunus menjadikan
seseorang agar mengamalkan ajaran Islam, tidak hanya menguasai pekerjaan-
pekerjaan yang bersifat ukhrawi, tetapi juga pekerjaan duniawi sekaligus dengan
akhlak yang mulia agar siswa tersebut berhasil secara individu, sosial, dan
bermanfaat bagi masyarakat. Dan pemikiran K.H. Hasyim Asy'ari dan Mahmud
Yunus relevan dengan Undang-Undang RI tentang Sistem Pendidikan Nasional
No. 20 tahun 2003 Bab I Pasal 1, Bab II Pasal 3 dan Peraturan Pemerintah RI
No. 74 tahun 2008 tentang Guru Bab 1 Pasal 1.

Kata kunci: Konsep Pendidikan Islam, Komparasi, Pemikiran K.H. Hasyim
Asy'ari, Pemikiran Mahmud Yunus.

Pendahuluan

Pendidikan adalah sesuatu yang esensial bagi manusia, manusia bisa

menghadapi alam semesta demi mempertahankan hidupnya agar tetap survive

melalui pendidikan karena pentingnya pendidikan, Islam mendapatkan

pendidikan pada kedudukan penting dan tinggi dalam doktrinnya (Nata, 2016,
hal. 26).

Pendidikan merupakan suatu upaya mewariskan nilai positif yang sesuai dengan



tuntutan global, yang akan menjadi penolong dan penuntun dalam menjalani
kehidupan, sekaligus untuk memperbaiki nasib dan peradaban masyarakat. Tanpa
pendidikan, manusia sekarang tidak akan berbeda dengan manusia lampau, bahkan
malah lebih rendah atau jelek kualitasnya. Masyarakat modern dalam suatu bangsa
dapat diwujudkan melalui peningkatan pendidikannya, hal ini berlaku juga bagi
bangsa Indonesia yang mayoritas penduduknya beragama Islam (Fauzi, 2012, hal. 21).

Dalam konteks kekinian, ada indikasi yang menunjukkan bahwa pendidikan
secara substansial telah kehilangan ruhnya. Hal ini ditunjukkan pada
ketidakseimbangan dalam proporsi pengajaran yang diberikan. Pendidikan saat ini
cenderung sangat menekankan aspek kognitif peserta didik sekaligus mengabaikan
aspek spiritualitas dan emosional mereka (Fauzi, 2012, hal. 21). Secara kasat mata,
output pendidikan kita memang tampak menggembirakan. Banyak lulusan sekolah
dan perguruan tinggi terserap banyak ke dalam dunia kerja, bahkan mereka sangat
pintar dan memiliki berbagai kemampuan yang berguna di industri dan perusahaan
menurut kepentingan ekonomi semata. Capaian tersebut di atas bukannya tidak
penting. Akan tetapi pendidikan tidak hanya berhenti di situ. Pendidikan lebih dari
sekedar mencetak siswa yang handal secara kognitif (Musthafa, 2013, hal. 8).
Pendidikan harus mempunyai tujuan yang menimbulkan pertumbuhan keseimbangan
dari kepribadian total manusia melalui latihan spiritual, intelektual, rasional diri,
perasaan, dan kepekaan tubuh manusia. Karena pendidikan merupakan jalan bagi
manusia dalam segala aspeknya, baik spiritual, intelektual, imaginatif, fisikal, ilmiah,
dan linguistik, baik secara individual maupun secara kolektif dan memotivasi semua
aspek untuk mencapai kebaikan dan kesempurnaan.

Sejak pertengahan abad ke 19 hingga pertengahan abad ke 20, para tokoh
pendidikan Islam telah menyediakan berbagai konsep. Diantara tokoh-tokoh yang
banyak berkecimpung dalam pendidikan Islam yaitu: K.H. Ahmad Dahlan (1869-
1923), K.H. Hasyim Asy’ari (1871-1954), K.H. Ahmad Soerkati (1875-1943), K.H.
Agus Salim (1884-1957), K.H. A. Hasan (1887-1958), Ki Hajar Dewantara (1889-
1959), Prof. Dr. Mahmud Yunus (1899-1982), Dr. Mohammad Natsir (1908-1993),



dan tokoh-tokoh lainnya (Hakiki, 2015, hal. 4).

Dari K.H. Hasyim Asy’ari kita dapat menggali semangatnya dalam berjuang
mengembangkan pendidikan Islam melalui Organisasi Nahdatul Ulama yang
didirikannya serta lembaga pendidikan pesantren Tebu Ireng yang dibinanya. Tokoh
ulama, pendidik, dan pejuang yang berasal dari etnis Jawa keturunan orang-orang
berpengaruh ini dikenal sebagai orang yang memiliki kepedulian terhadap masyarakat
sekitarnya. Di Pulau Jawa, K.H. Hasyim Asy’ari merupakan tokoh yang pertama kali
melakukan pembaruan terhadap kurikulum pesantren dengan memasukkan mata
pelajaran umum ke dalamnya, serta melengkapi kelembagaan pesantren dengan sistem
madrasah (klasikan), di samping sistem halagah yang telah ada di pesantren.
Keahliannya dalam bidang Ilmu Hadits membuatnya sebagai tokoh ulama yang amat
disegani dan belum ada tandingan pada masanya (Nata, 2005, hal. 423).

Sedangkan Mahmud Yunus adalah tokoh pendidikan Islam yang pertama
kali memelopori adanya kurikulum yang bersifat integrated, yaitu kurikulum yang
memadukan ilmu agama dan ilmu umum di lembaga pendidikan Islam. Beliaulah
yang pertama kali memasukkan mata pelajran umum ke madrasah, beliau pula
yang pertama kali membuat laporan laboratorium fisika dan mendirikan
Pendidikan Guru Agama (PGA). Mahmud Yunus juga orang yang pertama kali
berusaha memasukkan pendidikan agama pada pada kurikulum pendidikan umum
yang bernaung di bawah Departemen Pendidikan Nasional. Beliaulah yang
menekankan pentingnya mewujudkan akhlak mulia melalui lembaga pendidikan
(Nata, 2005, hal. 56-57).

Selain memiliki perhatian terhadap perlunya pembaruan terhadap visi, misi,
tujuan, dan kurikulum pendidikan, Mahmud Yunus juga terkenal sebagai orang yang
menganggap bahwa metode pengajaran memiliki peranan yang amat menentukan
keberhasilan dalam pendidikan dan pengajaran. Beliau mengatakan bahwa al-tharigah
ahamm min al-madah (metode itu lebih penting dari materi). Keberhasilan Pesantren

Modern Gontor Ponorogo, Jawa Timur, dalam menghasilkan lulusannya yang memiliki



kemampuan berbahasa Arab yang diakui oleh Universitas Al-Azhar, Kairo adalah

karena menerapkan metode pengajaran yang dihasilkan Mahmud Yunus.

Riwayat Hidup dan Riwayat Pendidikan K.H. Hasyim Asy’ari

Nama lengkap K.H. Hasyim Asy’ari adalah Muhammad Hasyim Asy’ari ibn Abd
Al-Wahid ibn Abd Halim yang mempunyai gelar Pangeran Bona, ibn Abd Al-Rahman
yang dikenal dengan Jaka Tingkir (Sultan Hadiwijoyo), ibn Abdullah ibn Abdul Aziz
ibn Abd Al-Fatih ibn Maulana Ishaq dari Raden ‘Ain Al-Yaqin yang disebut dengan
Sunan Giri. Beliau lahir di Desa Gedang, salah satu desa di Jombang Jawa Timur, pada
Selasa Kliwon 24 Dzulga’dah 1287 H bertepatan dengan tanggal 14 Februari 1871.
K.H. Hasyim Asy’ari wafat pada tanggal 25 Juli 1947 bertepatan dengan tanggal 7
Ramadhan 1366 H dalam usia 79 tahun (Suwendi, 2005, hal. 14). Di Pulau Jawa beliau
merupakan tokoh yang pertama kali melakukan pembaruan terhadap kurikulum
pesantren dengan memasukkan mata pelajaran umum ke dalamnya, serta melengkapi
kelembagaan pesantren dengan sistem madrasah (klasikan), di samping sistem halagah
yang telah ada di pesantren. Keahliannya dalam bidang Ilmu Hadits membuatnya
sebagai tokoh ulama yang amat disegani dan belum ada tandingan pada masanya (Nata,
2005, hal. 423).

K.H. Hasyim Asy’ari wafat pada 7 Ramadhan 1366 H / 25 Juli 1947. Hal ini
terjadi setelah beliau mendengar berita dari Jenderal Sudirman dan Bung Tomo, bahwa
pasukan Belanda di bawah Jenderal Spoor telah kembali ke Indonesia dan menang
dalam pertempuran di Singosari (Malang) dengan meminta korban yang banyak dari
rakyat biasa. Beliau sangat terkejut dengan peristiwa ini sehingga terkena serangan
stroke yang menyebabkannya meninggal dunia. Beliau dimakamkan di rumahnya di
Tebu Ireng, Jombang, di pesantren yang telah dibangunnya (Arif, 2016, hal. 157). Dan
berdasarkan keputusan Presiden No. 29 tahun 1964, beliau diakui sebagai seorang
Pahlawan Kemerdekaan Nasional. Hal ini merupakan bukti bahwa beliau bukan hanya

sebagai tokoh utama agama, tetapi juga sebagai tokoh nasional.



Tipologi seorang ulama pejuang kemasyarakatan, politik dan pertahanan yang
semata-mata ikhlas karena Allah sebagaimana diperlihatkan K.H. Hasyim Asy’ari
adalah merupakan poin yang patut dijadikan contoh dan teladan bagi para tokoh ulama
di masa sekarang dan akan datang.

Pendidikan K.H. Hasyim Asy’ari sama seperti santri pada seusianya. Beliau
sudah mendapat pendidikan dari usia dini sampai pada usia 15 tahun, dalam bimbingan
ayahnya. Diajarkan oleh ayahnya berbagai macam ilmu agama seperti ilmu tauhid,
ilmu fiqih, tafsir, dan hadits (Khulug, 2000, hal. 23). Setelah mengenyam dasar-dasar
pendidikan agama di pesantren ayahnya, K.H. Hasyim Asy’ari meminta izin untuk
memperdalam ilmunya. Dengan sarana transportasi yang sangat minim, ia memulai
pengembaraannya, menyusuri berbagai pesantren di Jawa Timur (Noor, 2010, hal. 13).
Seperti Pondok Pesantren Shona, Siwalan Bunduran, Langitan Tuban, Demangan,
Bangkalan, dan Sidoarjo. Selama belajar di Pesanatren Sidoarjo, Kiai Ya’kub yang
memimpin melihat kesungguhan dan kebaikan budi pekerti K.H. Hasyim Asy’ari,
hingga ia kemudian menjodohkannya dengan putrinya, Khadijah.

Pada tahun 1892, beserta istri dan mertuanya berangkat haji ke Mekah yang
dilanjutkan belajar di sana, menetap kurang lebih selama tujuh tahun dan berguru pada
sejumlah ulama. Beliau juga belajar dengan ulama-ulama besar, yaitu dengan Syaikh
Muhammad Nawawi Al-Bantani dan Syaikh Khatib Al-Minangkabawi dan Syaikh
Syu’aib bin Abdurrahman tentang berbagai disiplin ilmu. Ia juga belajar bersama
Sayyid Abbas Al-Maliki Al-Hasan tentang kitab-kitab hadits nabawi. Lalu belajar
kepada Syaikh Muhammad Mahfud bin Abdillah tentang ilmu-ilmu syariat dan alat-
alat peradaban dan berbagai macam kegiatan baru, lalu kembali ke daerahnya untuk
merealisasikan, mengarang, mendalami, dan merancang pekerjaan baiknya dan

gerakan kemasyarakatan (Arif, 2016, hal. 156).

Pemikiran Pendidikan Islam K.H. Hasyim Asy’ari

a. Pendidikan Islam



Konsepnya mengenai pendidikan Islam adalah membahas mengenai signifikansi
pendidikan. Dalam kitabnya Adab Al-Alim wa Al-Muta’alim, beliau banyak mengutip
ayat-ayat Al-Qur’an, hadits Nabi dan pendapat ulama yang menjelaskan tentang
keutamaan ilmu dan orang yang ahli ilmu. Beliau menyebutkan bahwa tujuan utama
ilmu pengetahuan adalah mengamalkannya. Hal yang demikian dimaksudkan agar
ilmu yang dimiliki menghasilkan manfaat sebagai bekal untuk kehidupan di akhirat
kelak. Mengingat begitu pentingnya, maka syariat mewajibkan untuk menuntutnya
dengan memberikan pahala yang besar (Ramayulis, 2005, hal. 219).

Menurut Kiai Hasyim dalam kitabnya

| s (3l (il 1) agalas Cpalalad) slalall a8 o8 Lai) dlal 5 alad) Jucad
Cro i id Ll el aald (e W sl Cling gl (8130 5 SU) ) 4 4
(Asy’ari, 1996, hal. 22). 23Ul £ L3yl 83 1S4 o) Je gl ols

Terdapat dua hal yang harus diperhatikan dalam menuntut ilmu, yaitu: pertama,
bagi murid hendaknya berniat suci untuk menuntut ilmu, jangan sekali-kali berniat
untuk hal-hal duniawi dan jangan melecehkan atau menyepelekannya. Kedua, bagi
guru dalam mengajarkan ilmu hendaknya meluruskan niatnya terlebih dahulu tidak
mengharapkan kemegahan materi semata-mata, tidak mengharapkan akan banyaknya
pengikut dan murid (Ramayulis, 2005, hal. 220).

Oleh karenanya, signifikansi pendidikan menurut K.H. Hasyim Asy’ari adalah
upaya memanusiakan manusia secara utuh, sehingga manusia bisa takwa (takut)
kepada Allah SWT, dengan benar-benar mengamalkan segala perintah-Nya mampu
menegakkan keadilan di muka bumi, beramal shaleh dan maslahat, pantas menyandang

predikat sebagai mahluk yang paling mulia dan lebih tinggi derajatnya dari segala jenis
mahluk Allah yang lainnya. (Noor, 2010, hal. 18).

b. Tujuan pendidikan Islam



Menurut K.H. Hasyim Asy’ari seperti yang dikutip oleh Mukhrizal Arif, tujuan

diberikannya sebuah pendidikan pada setiap manusia adalah:

1. Menjadi insan purna yang bertujuan mendekatkan diri kepada Allah SWT.

2. Insan purna yang bertujuan mendapatkan kebahagiaan dunia dan akhirat (Arif,
2016, hal. 161).

Tujuan pendidikan K.H. Hasyim Asy’ari ini sejalan dengan Ma’arif. Ma’arif
adalah bidang yang khusus menangani masalah pendidikan di Nahdlatul Ulama (NU).
Bertugas untuk membuat perundangan dan program pendidikan di lembaga-lembaga
pendidikan atau sekolah yang berada di bawah naungan NU. Tujuan pendidikan
Ma’arif adalah sebagai berikut.

1. Menumbuhkan jiwa pemikiran dan gagasan-gagasan yang dapat membentuk
pandangan hidup bagi anak didik sesuai dengan ajaran Ahlussunah waljama’ah.

2. Menanamkan sikap terbuka, watak mandiri, kemampuan bekerja sama dengan pihak
lain untuk lebih baik, ketrampilan menggunakan ilmu pengetahuan dan teknologi.

3. Menciptakan sikap hidup yang berorientasi kepada kehidupan duniawi dan ukhrawi
sebagai sebuah kesatuan.

4. Menanamkan penghayatan terhadap nilai-nilai ajaran agama Islam sebagai ajaran
yang dinamis (Hasbullah, 2008, hal. 273).

Dapat disimpulkan, bahwa tujuan pendidikan Islam menurut Kiai Hasyim adalah
menjadi manusia purna yang bertujuan untuk mendapatkan kebahagiaan di dunia dan
akhirat sebagai sebuah kesatuan dan menghayati nilai-nilai ajaran agama. Karenanya

belajar harus diniati untuk mengembangkan dan melestarikan nilai-nilai Islam.

c. Dasar pendidikan Islam
Pendidikan Islam memerlukan dasar yang dijadikan landasan kerja, dengan

dasar ini akan memberikan arah bagi pelaksanaan pendidikan yang telah diprogramkan.
Dalam konteks ini, dasar yang menjadi acuan pendidikan Islam hendaknya merupakan

sumber nilai kebenaran dan kekuatan yang dapat menghantarkan peserta didik ke arah



pencapaian pendidikan. Dasar yang terpenting dari pendidikan Islam adalah Al-Qur’an
dan hadits (Al-Rasyidin, 2005, hal. 34).

Mengenai dasar pendidikan Islam menurut K.H. Hasyim Asy’ari, sejauh ini
penulis belum menemukan secara rinci dari beberapa literatur. Namun demikian, tentu
ada satu benang merah yang dapat ditarik kesimpulan sebagai dasar pendidikan Islam
dari pemikirannya, yaitu bahwa beliau memiliki karakteristik pola pikir yang khas dan
tipikal. Dalam hal ini, Kiai Hasyim selalu konsisten mengacu pada rujukan yang
memiliki sumber otoritatif, yaitu Al-Qur’an dan hadits. Di samping itu pula
karakteristik yang menjadi tipikal karya-karyanya adalah kecenderungan terhadap
madzhab Syafi’i. Dan agaknya bagi Kiai Hasyim menjadi pengikut madzhab Syafi’i
bukan tanpa alasan. Justru ini adalah pilihan yang telah digariskan dalam prinsip pola
pemikirannya (Noor, 2010, hal. 82).

Dengan demikian, dapat disimpulkan dasar pendidikan Islam menurut K.H.
Hasyim adalah: Al-Qur’an, hadits, dan madzhab. Yang mana sesuai dan tepat jika

diterapkan dalam pendidikan Islam saat ini.

d. Metode pendidikan Islam

K.H. Hasyim Asy’ari melalui Pesantren Tebuireng sebenarnya memiliki
gagasan dan pemikiran pendidikan yang paling tidak tersimpul dalam dua gagasan,
yaitu metode musyawarah dan sistem madrasah dalam pesantren. Selain sorogan dan
bandongan, Kiai Hasyim menerapkan metode musyawarah khusus pada santrinya yang
hampir mencapai kematangan. Metode musyawarah ini dikembangkan menjadi
dikembangkan menyerupai diskusi yang terjadi di antara santrinya kelas tinggi. Metode
musyawarah berbeda dengan metode debat (munadharah). Di dalam musyawarah,
yang terjadi adalah keterbukaan, toleransi serta sikap yang wajar untuk memberikan
penghargaan kepada setiap lawan. Sesuatu yang dicari adalah kebenaran dan
mengusahakan suatu pemecahan yang terbaik. Di dalam metode ini yang diutamakan

adalah mempertimbangkan dan membandingkan argumen yang tumbuh dan



berkembang di kalangan peserta. Dengan metode ini, Kiai Hasyim berhasil memupuk
para santrinya untuk menjadi ulama yang handal (Suharto, 2014, hal. 273).

Dari sini kita dapat menyimpulkan bahwa Kiai Hasyim Asy’ari dalam
menetapkan metode pembelajaran yang digunakan dalam lembaga pendidikannya
masih mempercayakan pada tradisi-tradisi akademik pada abad klasik dan
pertengahan. Hal ini nampak dalam karya kependidikannya yang lebih memfokuskan
kajiannya pada metode pembelajaran yang masih relatif bersifat konvensional (Noor,

2010, hal. 66).

e. Pendidik dalam Islam
Dalam kitab yang dikarang oleh beliau, yaitu kitab Adab al-‘Alim wa al-
Muta’allim menjabarkan beberapa etika yang harus dimiliki oleh seorang guru,
beberapa sifat-sifatnya antara lain.
1. Selalu mendekatkan diri kepada Allah SWT dalam berbagai kondisi.
2. Takut (khouf) kepada murka atau siksa Allah SWT dalam setiap gerak, diam,
perkataan, dan perbuatan.
Sakinah (bersikap tenang).
Wara’ (berhati-hati dalam setiap perkataan dan perbuatan).
Tawadhu’ (rendah hati atau tidak menyombongkan diri).
Khusyu’ kepada Allah SWT (Arif, 2016, hal. 167).

Adab tidak hanya dimiliki oleh siswa, akan tetapi harus dimiliki oleh seorang

A

pendidik. Pendidik yang baik harus dapat menjadi contoh bagi siswanya. Apabila
seorang guru tidak mempunyai adab yang baik, maka sia-sia menerapkan ilmu yang

disampaikannya.

Riwayat Hidup dan Riwayat Pendidikan Mahmud Yunus
Mahmud Yunus lahir pada hari Sabtu, 10 Februari 1899, di desa di Sungayang,

Batusangkar, Sumatera Barat. Pada 16 Januari 1983, dalam usia 83 tahun, Mahmud

Yunus berpulang ke rahmatullah di kediamannya, Kelurahan Kebon Kosong

10



Kemayoran, Jakarta Pusat. Sehari kemudian beliau dimakamkan di pemakaman IAIN
Syarif Hidayatullah Jakarta (Tim penyusun IAIN Syarif Hidayatullah, 1992, hal. 594).
Apabila ditelusuri, maka Mahmud Yunus telah memberikan dharma baktinya,
menghabiskan hampir seluruh hidupnya di bidang pendidikan Islam, sejak zaman
penjajahan Belanda, jepang, sampai zaman kemerdekaan. Beliau telah memanfaatkan
usianya untuk mengajar, membaca, menulis, dan memikirkan pengembangan
pendidikan Islam (Arief, 2002, hal. 67).

Mahmud Yunus kecil berkembang dalam lingkungan ibu dari kalangan
pemimpin agama dan bukan kalangan “sekuler.” Sehingga dapat dipahami pilihan
pendidikan Mahmud Yunus tidak masuk ke sekolah Belanda seperti HIS, MULO,
AMS atau tidak melanjutkan sekolah tinggi di Amsterdam Belanda.

Pada tahun 1919 Mahmud Yunus bersama guru-guru Madras School membentuk
perkumpulan Sumatera Thawalib. Diantara kegiatan yang dilakukan perkumpulan
Sumatera Thawalib Sungayang adalah menerbitkan majalah Al-Basyir, tahun 1920
dengan pimpinan redaksi Mahmud Yunus. Kemudian pada tahun 1923 beliau
menunaikan ibadah haji, lalu ke Mesir atas dorongan putra Minangkabau yang belajar
di Al-Azhar, Ilyas Ya’kub, Ibrahim, Zainal Abidin, Janan Thaib, maka Mahmud Yunus
memutuskan belajar di Al-Azhar (Ramayulis, 2005, hal. 338-339).

Karena kegigihannya, pada tahun 1924 Mahmud Yunus mendaftar sebagai
pelajar dari Indonesia di Universitas Al-Azhar. Beliau secara bersemangat mengikuti
seluruh proses akademik yang telah ditetapkan, mulai dari menghadiri kelas dalam
subjek tertentu sampai pada aktivitas ilmiah yang ada di kampus tersebut. Setelah satu
tahun belajar, Mahmud Yunus langsung masuk ujian akhir untuk menamatkan
pendidikan di Al-Azhar dan mendapatkan Shahadah Alimiyah (gelar alim dan syekh
atau ulama Al-Azhar). Mahmud Yunus mendaftar menjadi pelajar di Darul Ulum
Ulya atas rekomendasi Syekh °Illid (Universitas Al-Azhar) dan diterima sebagai
pelajar di kelas malam. Beliau menjadi orang Indonesia pertama yang belajar di

Darul Ulum.

11



Mahmud Yunus sangat terkesan dengan sistem pendidikan pada Darul Ulum
tersebut. Setelah menamatkan pendidikan pada Darul Ulum tahun 1930, beliau kembali
ke kampungnya pada tahun 1931. Dan mulai mengajar di Jamiah Al-Islamiyah
Sungayang dan sekaligus juga memimpin Normal Islam di Padang. Kesibukan
Mahmud Yunus dalam mengelola dan mengajar di Normal Islam dan Sekolah Islam
Tinggi, tidak mengurangi waktunya untuk menulis beberapa buku yang berkualitas.
Karya tulis yang dihasilkan sebanyak 63 buah (49 buah buku berbahasa Indonesia dan
27 buah berbahasa Arab), dalam bidang ilmu Agama, [Imu Pendidikan dan Bahasa
Arab (Ramayulis, 2005, hal. 338-339).

Pemikiran Pendidikan Islam Mahmud Yunus

a. Pendidikan Islam
Mengenai pendidikan Mahmud Yunus berpendapat, mengadakan pengaruh

dengan bermacam-macam pengaruh yang dipilih dengan sengaja yang dipilih dengan
sengaja untuk menolong anak-anak, supaya meningkat maju jasmani, aqli dan
akhlaknya, sehingga sampai dengan berangsur-angsur ke tingkat kesempurnaan yang
mungkin dicapai, supaya anak-anak berbahagia dalam kehidupan perseorangan dan
kemasyarakatan dan semua amal perbuatan yang dikerjakannya lebih sempurna dan
lebih baik serta berguna untuk masyarakat (Yunus, 1978, hal. 13).

Maksud dari pendidikan Islam menurut Mahmud Yunus adalah menjadikan
seseorang agar mengamalkan ajaran Islam secara sempurna, maksudnya dengan
pendidikan ini siswa diharapkan tidak hanya menguasai pekerjaan-pekerjaan yang
bersifat ukhrawi saja, tetapi juga pekerjaan yang bersifat duniawi sekaligus dengan

akhlak yang mulia (Nata, 2005, hal. 65).

b. Tujuan pendidikan Islam
Tujuan pendidikan Islam menurut Mahmud Yunus terbagi menjadi dua, yaitu

untuk kecerdasan perseorangan, dan untuk kecakapan pekerjaan. Selanjutnya beliau

menilai pendapat sementara ulama tradisional yang mengatakan bahwa pendidikan

12



Islam hanyalah untuk beribadah dan untuk sekedar mempelajari agama Islam, adalah
pendapat yang terlalu sempit, kurang, dan tidak sempurna. Karena menurutnya
beribadah itu salah satu perintah Islam. Sedangkan pekerjaan duniawi yang
menguatkan pengabdian kepada Allah juga merupakan perintah Islam. Dengan
demikian, berarti termasuk tujuan pendidikan Islam (Yunus, 1978, hal. 13).

Dari semua tujuan tersebut, yang lebih utama dan lebih penting adalah
pembentukan akhlak, sebab rasulullah diutus ke muka bumi adalah untuk memperbaiki
akhlak umat manusia. Oleh karena itu menurut Mahmud Yunus, tugas pertama dan
utama yang terpikul di atas pundak para ulama, guru-guru agama, dan pemimpin-
pemimpin Islam adalah mendidik anak-anak, para pemuda pemudi, orang-orang
dewasa dan masyarakat umumnya, supaya mereka berakhlak mulia dan berbudi pekerti
baik. Hal ini bukan berarti tidak bahwa pendidikan jasmani, aqli dan amali tidak
dipentingkan, bahkan semuanya penting namun menurut Mahmud Yunus pendidikan
akhlak lebih penting dan semuanya, sebagai tugas alim ulama dan guru-guru agama

(Ramayulis, 2005, hal. 342).

c. Dasar pendidikan Islam
Sistem pendidikan Islam yang diterapkan Mahmud Yunus dalam Madrasah Al-

Jamiah Al-Islamiyah dan Normal Islam adalah sistem pendidikan yang dibangun
Mahmud Yunus mengacu pada tujuan yang jelas, langkah-langkah sumber yang digali
dari ajaran Islam bukan dari ajaran yang lainnya. Mahmud Yunus memang tidak
menyebutkan secara eksplisit tentang dasar atau sumber pendidikan Islam, namun bisa
kita lihat dari Madrasah yang dipimpin beliau, pemikiran, dan berbagai buku
karangannya yang selalu mengacu pada Al-Qur’an dan hadits. Kedua sumber tersebut
adalah tempat kembali setiap muslim untuk mengetahui hukum Islam. Keduanya
sebagai dasar pendidikan Islam harus dipahami secara total dan universal sebagaimana

mestinya dengan memperhatikan keautentikan dan kevalidannya.

13



Dengan memahami sumber Islam yaitu Al-Qur’an dan hadits secara autentik dan
kaffah maka Islam dipahami sebagai tatanan yang lengkap dan menyeluruh yang

mencakup setiap aspek kehidupan (Muhammad, 2015, hal. 412).

d. Metode pendidikan Islam
Menurut Mahmud Yunus, metode lebih penting dari materi (al-tarigah ahammu

min al-maddat). Metode adalah jalan yang akan ditempuh oleh guru untuk
menyampaikan materi pelajaran, jalan itu adalah khittah (garis) yang direncanakan
sebelum masuk ke dalam kelas (Yunus, 1978, hal. 85). Seorang guru harus
menggunakan metode yang efektif dan efisien sehingga tidak melelahkan dan
membosankan. Beliau menjelaskan banyak guru yang menguasai materi, namun
mereka kesulitan dalam menyampaikannya. Oleh karena itu, seorang guru harus pandai
memilih dan menguasai metode yang digunakannya dan mampu membuat peserta
didik berpikir bukan hanya hafalan (Zulmardi, 2009, hal. 18).

Mahmud Yunus senantiasa menggunakan berbagai metode dalam menyajikan
pelajaran. Metode-metode itu diterapkan dan disesuaikan dengan situasi dan kondisi
pendidikan dan pembelajaran. Metode yang digunakan antara lain: metode langsung
(al-tarigah al-mubasyirah), metode nyanyian atau seni, latithan dan praktik (Arief,
2002, hal. 90). Dalam mengajar, Mahmud Yunus juga mempergunakan berbagai
pendekatan yang mencakup penekatan rasional, emosional, dan praktis. Pendekatan
rasional dalam belajar dengan memberikan penekanan pada pendalaman materi untuk
membawa murid untuk berpikiran kritis, sehingga murid dapat menggunakan rasionya
semaksimal mungkin. Pendekatan praktis dalam kegiatan belajar mengajar, dengan
memberikan pada pengembangan semaksimal mungkin tentang kecakapan murid,
sehingga selain cerdas, murid juga dapat mengaplikasikan ilmu pengetahuan yang
didapatnya tersebut di masyarakat. Dan dengan pendekatan emosional melalui kegiatan
belajar mengajar yang memberikan penekanan bagaimana guru mampu menanamkan
moral kepada murid. Tentunya hal ini harus dimulai melalui kepribadian guru sebagai

uswah hasanah (teladan yang baik) (Ramayulis, 2005, hal. 346).

14



e. Pendidik dalam Islam
Dalam pandangan Mahmud Yunus, pendidik (guru) mempunyai tugas yang amat

penting, ia berfungsi mengembangkan ilmu pengetahuan dan mampu memperbaiki
kehidupan masyarakat. Guru menjadi contoh tauladan digugu dan ditiru, pengaruh guru
terhadap peserta didiknya sama dengan pengaruh orang tua terhadap anak-anaknya.
Bahkan menurut Mahmud Yunus, guru itu merupakan pewaris para Nabi, yang
berfungsi menanamkan akhlak dan mengajarkan ilmu pengetahuan kepada muridnya
(Iskandar, 2017, hal. 51).

Mahmud Yunus memberikan perhatian yang khusus terhadap akhlak dan etika
pendidik. Karena pendidiklah yang menjadi contoh dan teladan dari peserta didik.
Pengaruh seorang guru terhadap muridnya sama seperti orang tua terhadap anak-
anaknya. Dengan adanya guru yang ikhlas, maka akan dapat memberikan dampak yang
positif terhadap sekitarnya.

Rencana pengajaran yang baik, peraturan yang bagus, gedung sekolah yang
besar, dan fasilitas yang lengkap, semua itu tidak lebih penting dari seorang guru,
bahkan guru lebih penting dari hal tersebut dalam pendidikan dan pengajaran (Yunus,
1992, hal. 60).

Persamaan dan Perbedaan Pemikiran K.H. Hasyim Asy’ari dan Mahmud Yunus
tentang Pendidikan Islam

Di bawah ini akan dibahas tentang bagaimana konsep pendidikan Islam antara
K.H. Hasyim Asy’ari dan Mahmud Yunus, dan nanti akan terlihat persamaan dan
perbedaan pandangan kedua tokoh tersebut. Keduanya memang mempunyai latar
belakang dan pendidikan yang berbeda, akan tetapi mereka mempunyai kesamaan yaitu
berdedikasi kepada masyarakat, salah satunya melaui bidang pendidikan.

Pemikiran pendidikan Islam K.H. Hasyim Asy’ari dan Mahmud Yunus antara

lain sebagai berikut:

15



1. Pendidikan Islam

Persamaan pemikiran antara K.H. Hasyim Asy’ari dan Mahmud Yunus adalah
pandangan kedua tokoh tentang pendidikan Islam adalah upaya memanusiakan
manusia secara utuh dan mengamalkan ajaran Islam.

Dengan upaya memanusiakan manusia secara utuh, sehingga bertakwa, dan
mengamalkan segala perintah Allah adalah pemikiran K.H. Hasyim Asy’ari tentang
pendidikan Islam. Sedangkan Mahmud Yunus berpendapat pendidikan Islam dapat
membantu anak-anak (siswa) agar meningkat secara jasmani, akal serta akhlaknya
secara berangsur-angsur, dan menjadikan siswa mengamalkan ajaran Islam secara
sempurna. Agar anak-anak (siswa) tersebut berhasil secara individu, sosial, dan

bermanfaat bagi masyarakat.

2. Tujuan Pendidikan Islam

Mencapai kebahagiaan dunia dan akhirat adalah merupakan kesamaan
pendapat antara K.H. Hasyim Asy’ari dan Mahmud Yunus. Dalam pandangan K.H.
Hasyim Asy’ari mengenai tujuan pendidikan Islam adalah mencapai kebahagiaan
dunia dan akhirat, beliau juga menambahkan bahwa menjadi insan yang sempurna
yang mendekatkan diri kepada Allah SWT. Tujuan pendidikan beliau sejalan dengan
tujuan Ma’arif (bidang yang khusus menangani masalah pendidikan di NU) yaitu salah
satunya: menciptakan sikap hidup yang berorientasi kepada kehidupan duniawi dan
ukhrawi sebagai sebuah kesatuan.

Sama seperti K.H. Hasyim Asy’ari, Mahmud Yunus juga berpendapat
mengenai tujuan pendidikan Islam adalah mencapai kebahagiaan dunia dan akhirat,
selain itu beliau juga menambahkan bahwa tujuan pendidikan Islam terbagi menjadi
dua, yaitu untuk kecerdasan perseorangan, dan untuk kepandaian dalam melakukan
suatu pekerjaan. Dan dari tujuan pendidikan Islam tersebut menurut Mahmud Yunus,
yang lebih utama dan lebih penting adalah pembentukan akhlak, karena rasulullah

diutus ke muka bumi untuk memperbaiki akhlak umat manusia.

16



3. Dasar Pendidikan Islam

K.H. Hasyim Asy’ari dan Mahmud Yunus memang tidak memberikan
pemikiran mengenai dasar pendidikan Islam secara eksplisit, namun dari kedua tokoh
ini dapat diambil kesimpulan bahwa Al-Qur’an dan hadits yang menjadi dasar
pendidikan Islam dalam pemikirannya. Kedua sumber otoritatif tersebut menjadi
sumber utama ajaran dan pendidikan Islam, kedua sumber tersebut adalah tempat
kembali setiap muslim untuk mengetahui hukum Islam. Keduanya sebagai dasar
pendidikan Islam harus dipahami secara total dan universal (Muhammad, 2015, hal.
412).

Dan yang membedakan pemikiran kedua tokoh ini adalah kecenderungan K.H.
Hasyim Asy’ari terhadap madzhab Syafi’i, hal ini yang menjadi karakteristik yang
menjadi tipikal karya-karyanya.

4. Metode Pendidikan Islam

Tentang metode pendidikan Islam, K.H. Hasyim Asy’ari dan Mahmud Yunus
mempunyai pemikiran yang berbeda. K.H. Hasyim Asy’ari dalam menetapkan metode
yang digunakan dalam lembaga pendidikannya masih mempercayakan pada tradisi-
tradisi akademik pada abad klasik dan pertengahan. Seperti metode wetonan dan
sorogan, metode hafalan, muhawarat, dan metode muzaharat.

Sedangkan Mahmud Yunus berpendapat guru harus menggunakan metode
yang efektif dan efisien sehingga tidak melelahkan dan membosankan, serta metode
yang memperhatikan aspek psikologis siswa sesuai dengan prinsip pertumbuhan dan

perkembangan anak.

5. Pendidik dalam Islam

Menurut K.H. Hasyim Asy’ari dan Mahmud Yunus mempunyai pemikiran
yang sama tentang pendidik, keduanya berpendapat bahwa seorang pendidik adalah
pewaris nabi. Dalam pendapat K.H. Hasyim Asy’ari, guru adalah orang yang memiliki

kepribadian yang mulia, sekaligus sebagai pewaris Nabi, dan pembimbing murid

17



menuju jalan yang benar dan diridhai Allah. Sedangkan menurut Mahmud Yunus, guru
itu merupakan pewaris para Nabi, yang berfungsi menanamkan akhlak dan
mengajarkan ilmu pengetahuan kepada muridnya. Pendidik adalah pewaris Nabi,
pembawa cahaya penerang dalam menuntun peserta didik ke jalan yang lurus, akhlak
mulia dan keselamatan dunia dan akhirat.

Dan kedua tokoh ini juga perhatian yang khusus terhadap akhlak pendidik.
Seorang pendidik atau guru harus mempunyai akhlak yang baik dan menjadi panutan
bagi peserta didik. Karena pendidik lah yang menjadikan seorang murid itu baik atau

buruk, jika akhlak guru tersebut baik maka pengaruh yang diberikan guru itupun baik.

Kesimpulan

Karakter pemikiran pendidikan Kiai Hasyim lebih cenderung ke dalam garis
mazhab Syafi’iyah. Konsep beliau mengenai pendidikan Islam adalah membahas
mengenai signifikansi pendidikan. Pendidikan Islam adalah upaya memanusiakan
manusia secara utuh, sehingga manusia bisa bertakwa kepada Allah SWT, dengan
benar-benar mengamalkan segala perintah-Nya. Menjadi manusia sempurna yang
mendekatkan diri kepada Allah SWT dan bahagia dunia dan akhirat adalah tujuan
pendidikan Islam. Dasar pendidikan Islam adalah Al-Qur’an, hadits, serta pemikiran
Kiai Hasyim berdasarkan madzhab Syafi’i. Metode yang digunakan masih
mempercayakan pada tradisi-tradisi akademik pada abad klasik, seperti metode
wetonan dan sorogan, metode hafalan, muhawarat, dan metode muzaharat. Dan
pendidik adalah orang yang memiliki kepribadian yang mulia, sekaligus sebagai
pewaris Nabi, dan pembimbing murid menuju jalan yang benar.

Pendidikan Islam menurut Mahmud Yunus adalah menjadikan seseorang agar
mengamalkan ajaran Islam secara sempurna, tidak hanya menguasai pekerjaan-
pekerjaan yang bersifat ukhrawi, tetapi juga pekerjaan duniawi sekaligus dengan
akhlak yang mulia agar siswa tersebut berhasil secara individu, sosial, dan bermanfaat
bagi masyarakat. Tujuan pendidikan Islam terbagi menjadi dua, yaitu untuk kecerdasan

perseorangan, dan untuk kecakapan pekerjaan. Tujuan utama dan lebih penting adalah

18



pembentukan akhlak. Dasar pendidikan Islam mengacu kepada pada Al-Qur’an dan
hadits. Metode lebih penting dari materi, seorang guru harus pandai memilih dan
menguasai metode yang digunakannya. Guru merupakan pewaris para Nabi, yang
berfungsi menanamkan akhlak dan mengajarkan ilmu kepada muridnya. Pengaruh
seorang guru terhadap muridnya sama seperti orang tua terhadap anak-anaknya.
Dengan adanya guru yang ikhlas, maka akan dapat memberikan dampak yang positif

terhadap sekitarnya.

Referensi

Al-Rasyidin dan Nizar, Samsul. Filsafat Pendidikan Islam: Pendekatan Historis,
Teoritis dan Praktis. Jakarta: Ciputat Press, 2005.

Arief, Armai. Mahmud Yunus dan Pembaharuan Pendidikan Islam di Indonesia.
Jakarta: Citra Pendidikan, 2002.

Arif, Mukhrizal. dkk. Pendidikan Pos Modernisme. Yogyakarta: Ar-Ruz Media, 2016.

Asy’ari, Hasyim. Adab Al-‘Alim Wa Al-Muta’allim. Jombang: Maktabah Turats Al-
Islamy, 1996.

Fauzi, Imron. Manajemen Pendidikan ala Rasulullah. Jogjakarta: Ar-Ruz Media, 2012.

Hakiki, Munawir. Skripsi. Konsep Pendidikan Islam Modern Menurut Pemikiran
Dr.Mohammad Natsir. Jakarta: UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2015.

Hasbullah. Dasar-dasar Pendidikan. Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2008.

Iskandar, Edi. Mengenal Sosok Mahmud Yunus dan Pemikirannya tentang Pendidikan
Islam. POTENSIA: Jurnal Kependidikan Islam, Vol. III, No. 1, 2017.

Khulugq, Latiful. Hasyim Asy ari: Religiuous Thought and Political Activities. Jakarta:
Logos, 2000.

Muhammad Igbal, Abu. Pemikiran Pendidikan Islam. Yogyakarta: Pustaka Pelajar,
2015.

Musthafa, M. Sekolah Dalam Himpitan Google dan Bimbel. Yogyakarta: LKIS, 2013.

Nata, Abuddin. Sejarah Pendidikan Islam. Jakarta: Rajawali Pers. Cet. V, 2016.

19



Nata, Abuddin. Tokoh-tokoh Pembaruan Pendidikan Islam di Indonesia. Jakarta: Raja
Grafindo Persada, 2005.

Noor, Rohinah. M. K.H. Hasyim Asy’ari Memodernisasi NU dan dan Pendidikan
Islam. Jakarta: Grafindo Khazanah Ilmu, 2010.

Ramayulis dan Nizar, Samsul. Ensiklopedi Tokoh Pendidikan Islam. Tangerang
Selatan: Quantum Teaching, 2005.

Suharto, Toto. Filsafat Pendidikan Islam: Menguatkan Epistemologi Islam Dalam
Pendidikan. Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2014.

Tim penyusun [AIN Syarif Hidayatullah. Ensiklopedi Islam Indonesia. Jakarta:
Djambatan, 1992.

Zulmardi, Mahmud Yunus dan Pemikirannya dalam Pendidikan, Ta’dib Vol. XII,
No.1, 2009.

20



