
1 
 

Konsep Pendidikan Islam (Studi Komparasi Pemikiran K.H. Hasyim 
Asy'ari Dan Mahmud Yunus) 

H. Djuharnedi, M,Pd 

 

 

Abstract: This study aims to determine the thinking of K.H. Hasyim Asy'ari and 
Mahmud Yunus's thoughts on the concept of Islamic education, knowing the 
similarities and differences in Islamic education thought of the two figures, and 
knowing the relevance of these thoughts. This study uses a qualitative approach 
that is descriptive in nature, and the type of research used is library research that 
is collecting data or scientific papers aimed at research objects or collecting 
library data or using primary sources and other secondary data. The primary 
source used in this study is the Book of Adabul ‘Alim wal Muta’alim by K.H. 
Hasyim Ash'ari and Special Methods of Religious Education, Principles of 
Education and Teaching by Mahmud Yunus. 

The results obtained from this study that Islamic education in the perspective of 
K.H. Hasyim Asy'ari is an effort to humanize humanity as a whole, so that 
humans can fear Allah SWT, by truly carrying out all His commands. Being a 
perfect human who draws himself closer to Allah and is happy in the world and 
the hereafter is the goal of Islamic education. While Islamic education in the 
perspective of Mahmud Yunus makes a person to practice Islamic teachings, not 
only mastering occupations that are ukhrawi, but also worldly work at the same 
time with noble character so that students are successful individually, socially, 
and beneficial to society. And the thought of K.H. Hasyim Asy'ari and Mahmud 
Yunus are relevant to the RI Law on National Education System No. 20 of 2003 
Chapter I Article 1, Chapter II Article 3 and Republic of Indonesia Government 
Regulation No. 74 of 2008 concerning Teachers Chapter 1 Article 1. 

 

Keywords: The Concept of Islamic Education, Comparison, Thought K.H. 

Hasyim Asy'ari, Thought of Mahmud Yunus. 
 

 

Abstrak: Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui pemikiran K.H. Hasyim 
Asy'ari dan pemikiran Mahmud Yunus tentang konsep pendidikan Islam, 
mengetahui persamaan dan perbedaan pemikiran pendidikan Islam kedua tokoh 



2 
 

tersebut, serta mengetahui relevansi dari pemikiran tersebut. Penelitian ini 
menggunakan pendekatan kualitatif yang bersifat analisis deskriptif, dan jenis 
penelitian yang digunakan adalah kepustakaan / library research yaitu 
mengumpulkan data atau karya tulis ilmiah yang bertujuan dengan obyek 
penelitian atau pengumpulan data yang bersifat kepustakaan atau dengan 
menggunakan sumber primer dan data-data sekunder lainnya. Sumber primer 
yang digunakan dalam penelitian ini adalah Kitab Adabul ‘Alim wal Muta’alim 
karya K.H. Hasyim Asy’ari dan Metode Khusus Pendidikan Agama, Pokok-
Pokok Pendidikan dan Pengajaran karya Mahmud Yunus. 

Hasil yang diperoleh dari penelitian ini bahwa pendidikan Islam dalam perspektif 
K.H. Hasyim Asy'ari adalah upaya memanusiakan manusia secara utuh, sehingga 
manusia bisa bertakwa kepada Allah SWT, dengan benar-benar mengamalkan 
segala perintah-Nya. Menjadi manusia sempurna yang mendekatkan diri kepada 
Allah SWT dan bahagia dunia dan akhirat adalah tujuan pendidikan Islam. 
Sedangkan pendidikan Islam dalam perspektif Mahmud Yunus menjadikan 
seseorang agar mengamalkan ajaran Islam, tidak hanya menguasai pekerjaan-
pekerjaan yang bersifat ukhrawi, tetapi juga pekerjaan duniawi sekaligus dengan 
akhlak yang mulia agar siswa tersebut  berhasil secara individu, sosial, dan 
bermanfaat bagi masyarakat. Dan pemikiran K.H. Hasyim Asy'ari dan Mahmud 
Yunus relevan dengan Undang-Undang RI tentang Sistem Pendidikan Nasional 
No. 20 tahun 2003 Bab I  Pasal 1, Bab II Pasal 3 dan Peraturan Pemerintah RI 
No. 74 tahun 2008 tentang Guru Bab 1 Pasal 1. 

 

Kata kunci: Konsep Pendidikan Islam, Komparasi, Pemikiran K.H. Hasyim 
Asy'ari, Pemikiran Mahmud Yunus. 

 

 

Pendahuluan  

Pendidikan adalah sesuatu yang esensial bagi manusia, manusia bisa 

menghadapi alam semesta demi mempertahankan hidupnya agar tetap survive 

melalui pendidikan karena pentingnya pendidikan, Islam mendapatkan 

pendidikan pada kedudukan penting dan tinggi dalam doktrinnya (Nata, 2016, 

hal. 26). 

Pendidikan merupakan suatu upaya mewariskan nilai positif yang sesuai dengan 



3 
 

tuntutan global, yang akan menjadi penolong dan penuntun dalam menjalani 

kehidupan, sekaligus untuk memperbaiki nasib dan peradaban masyarakat. Tanpa 

pendidikan, manusia sekarang tidak akan berbeda dengan manusia lampau, bahkan 

malah lebih rendah atau jelek kualitasnya. Masyarakat modern dalam suatu bangsa 

dapat diwujudkan melalui peningkatan pendidikannya, hal ini berlaku juga bagi 

bangsa Indonesia yang mayoritas penduduknya beragama Islam (Fauzi, 2012, hal. 21).  

Dalam konteks kekinian, ada indikasi yang menunjukkan bahwa pendidikan 

secara substansial telah kehilangan ruhnya. Hal ini ditunjukkan pada 

ketidakseimbangan dalam proporsi pengajaran yang diberikan. Pendidikan saat ini 

cenderung sangat menekankan aspek kognitif peserta didik sekaligus mengabaikan 

aspek spiritualitas dan emosional mereka (Fauzi, 2012, hal. 21). Secara kasat mata, 

output pendidikan kita memang tampak menggembirakan. Banyak lulusan sekolah 

dan perguruan tinggi terserap banyak ke dalam dunia kerja, bahkan mereka sangat 

pintar dan memiliki berbagai kemampuan yang berguna di industri dan perusahaan 

menurut kepentingan ekonomi semata. Capaian tersebut di atas bukannya tidak 

penting. Akan tetapi pendidikan tidak hanya berhenti di situ. Pendidikan lebih dari 

sekedar mencetak siswa yang handal secara kognitif (Musthafa, 2013, hal. 8).  

Pendidikan harus mempunyai tujuan yang menimbulkan pertumbuhan keseimbangan 

dari kepribadian total manusia melalui latihan spiritual, intelektual, rasional diri, 

perasaan, dan kepekaan tubuh manusia. Karena pendidikan merupakan jalan bagi 

manusia dalam segala aspeknya, baik spiritual, intelektual, imaginatif, fisikal, ilmiah, 

dan linguistik, baik secara individual maupun secara kolektif dan memotivasi semua 

aspek untuk mencapai kebaikan dan kesempurnaan. 

Sejak pertengahan abad ke 19 hingga pertengahan abad ke 20, para tokoh 

pendidikan Islam telah menyediakan berbagai konsep. Diantara tokoh-tokoh yang 

banyak berkecimpung dalam pendidikan Islam yaitu: K.H. Ahmad Dahlan (1869-

1923), K.H. Hasyim Asy’ari (1871-1954), K.H. Ahmad Soerkati (1875-1943), K.H. 

Agus Salim (1884-1957), K.H. A. Hasan (1887-1958), Ki Hajar Dewantara (1889-

1959), Prof. Dr. Mahmud Yunus (1899-1982), Dr. Mohammad Natsir (1908-1993), 



4 
 

dan tokoh-tokoh lainnya (Hakiki, 2015, hal. 4). 

Dari K.H. Hasyim Asy’ari kita dapat menggali semangatnya dalam berjuang 

mengembangkan pendidikan Islam melalui Organisasi Nahdatul Ulama yang 

didirikannya serta lembaga pendidikan pesantren Tebu Ireng yang dibinanya. Tokoh 

ulama, pendidik, dan pejuang yang berasal dari etnis Jawa keturunan orang-orang 

berpengaruh ini dikenal sebagai orang yang memiliki kepedulian terhadap masyarakat 

sekitarnya. Di Pulau Jawa, K.H. Hasyim Asy’ari merupakan tokoh yang pertama kali 

melakukan pembaruan terhadap kurikulum pesantren dengan memasukkan mata 

pelajaran umum ke dalamnya, serta melengkapi kelembagaan pesantren dengan sistem 

madrasah (klasikan), di samping sistem halaqah yang telah ada di pesantren. 

Keahliannya dalam bidang Ilmu Hadits membuatnya sebagai tokoh ulama yang amat 

disegani dan belum ada tandingan pada masanya (Nata, 2005, hal. 423). 

Sedangkan Mahmud Yunus adalah tokoh pendidikan Islam yang pertama 

kali memelopori adanya kurikulum yang bersifat integrated, yaitu kurikulum yang 

memadukan ilmu agama dan ilmu umum di lembaga pendidikan Islam. Beliaulah 

yang pertama kali memasukkan mata pelajran umum ke madrasah, beliau pula 

yang pertama kali membuat laporan laboratorium fisika dan mendirikan 

Pendidikan Guru Agama (PGA). Mahmud Yunus juga orang yang pertama kali 

berusaha memasukkan pendidikan agama pada pada kurikulum pendidikan umum 

yang bernaung di bawah Departemen Pendidikan Nasional. Beliaulah yang 

menekankan pentingnya mewujudkan akhlak mulia melalui lembaga pendidikan 

(Nata, 2005, hal. 56-57). 

Selain memiliki perhatian terhadap perlunya pembaruan terhadap visi, misi, 

tujuan, dan kurikulum pendidikan, Mahmud Yunus juga terkenal sebagai orang yang 

menganggap bahwa metode pengajaran memiliki peranan yang amat menentukan 

keberhasilan dalam pendidikan dan pengajaran. Beliau mengatakan bahwa al-thariqah 

ahamm min al-madah (metode itu lebih penting dari materi). Keberhasilan Pesantren 

Modern Gontor Ponorogo, Jawa Timur, dalam menghasilkan lulusannya yang memiliki 



5 
 

kemampuan berbahasa Arab yang diakui oleh Universitas Al-Azhar, Kairo adalah 

karena menerapkan metode pengajaran yang dihasilkan Mahmud Yunus.  

 

Riwayat Hidup dan Riwayat Pendidikan K.H. Hasyim Asy’ari 

Nama lengkap K.H. Hasyim Asy’ari adalah Muhammad Hasyim Asy’ari ibn Abd 

Al-Wahid ibn Abd Halim  yang mempunyai gelar Pangeran Bona, ibn Abd Al-Rahman 

yang dikenal dengan Jaka Tingkir (Sultan Hadiwijoyo), ibn Abdullah ibn Abdul Aziz 

ibn Abd Al-Fatih ibn Maulana Ishaq dari Raden ‘Ain Al-Yaqin yang disebut dengan 

Sunan Giri. Beliau lahir di Desa Gedang, salah satu desa di Jombang Jawa Timur, pada 

Selasa Kliwon 24 Dzulqa’dah 1287 H bertepatan dengan tanggal 14 Februari 1871. 

K.H. Hasyim Asy’ari wafat pada tanggal 25 Juli 1947 bertepatan dengan tanggal 7 

Ramadhan 1366 H dalam usia 79 tahun (Suwendi, 2005, hal. 14). Di Pulau Jawa beliau 

merupakan tokoh yang pertama kali melakukan pembaruan terhadap kurikulum 

pesantren dengan memasukkan mata pelajaran umum ke dalamnya, serta melengkapi 

kelembagaan pesantren dengan sistem madrasah (klasikan), di samping sistem halaqah 

yang telah ada di pesantren. Keahliannya dalam bidang Ilmu Hadits membuatnya 

sebagai tokoh ulama yang amat disegani dan belum ada tandingan pada masanya (Nata, 

2005, hal. 423). 

K.H. Hasyim Asy’ari wafat pada 7 Ramadhan 1366 H / 25 Juli 1947. Hal ini 

terjadi setelah beliau mendengar berita dari Jenderal Sudirman dan Bung Tomo, bahwa 

pasukan Belanda di bawah Jenderal Spoor telah kembali ke Indonesia dan menang 

dalam pertempuran di Singosari (Malang) dengan meminta korban yang banyak dari 

rakyat biasa. Beliau sangat terkejut dengan peristiwa ini sehingga terkena serangan 

stroke yang menyebabkannya meninggal dunia. Beliau dimakamkan di rumahnya di 

Tebu Ireng, Jombang, di pesantren yang telah dibangunnya (Arif, 2016, hal. 157).  Dan 

berdasarkan keputusan Presiden No. 29 tahun 1964, beliau diakui sebagai seorang 

Pahlawan Kemerdekaan Nasional. Hal ini merupakan bukti bahwa beliau bukan hanya 

sebagai tokoh utama agama, tetapi juga sebagai tokoh nasional. 



6 
 

Tipologi seorang ulama pejuang kemasyarakatan, politik dan pertahanan yang 

semata-mata ikhlas karena Allah sebagaimana diperlihatkan K.H. Hasyim Asy’ari 

adalah merupakan poin yang patut dijadikan contoh dan teladan bagi para tokoh ulama 

di masa sekarang dan akan datang. 

Pendidikan K.H. Hasyim Asy’ari sama seperti santri pada seusianya. Beliau 

sudah mendapat pendidikan dari usia dini sampai pada usia 15 tahun, dalam bimbingan 

ayahnya. Diajarkan oleh ayahnya berbagai macam ilmu agama seperti ilmu tauhid, 

ilmu fiqih, tafsir, dan hadits (Khuluq, 2000, hal. 23). Setelah mengenyam dasar-dasar 

pendidikan agama di pesantren ayahnya, K.H. Hasyim Asy’ari meminta izin untuk 

memperdalam ilmunya. Dengan sarana transportasi yang sangat minim, ia memulai 

pengembaraannya, menyusuri berbagai pesantren di Jawa Timur (Noor, 2010, hal. 13). 

Seperti Pondok Pesantren Shona, Siwalan Bunduran, Langitan Tuban, Demangan, 

Bangkalan, dan Sidoarjo. Selama belajar di Pesanatren Sidoarjo, Kiai Ya’kub yang 

memimpin melihat kesungguhan dan kebaikan budi pekerti K.H. Hasyim Asy’ari, 

hingga ia kemudian menjodohkannya dengan putrinya, Khadijah.  

Pada tahun 1892, beserta istri dan mertuanya berangkat haji ke Mekah yang 

dilanjutkan belajar di sana, menetap kurang lebih selama tujuh tahun dan berguru pada 

sejumlah ulama. Beliau juga belajar dengan ulama-ulama besar, yaitu dengan Syaikh 

Muhammad Nawawi Al-Bantani dan Syaikh Khatib Al-Minangkabawi dan Syaikh 

Syu’aib bin Abdurrahman tentang berbagai disiplin ilmu. Ia juga belajar bersama 

Sayyid Abbas Al-Maliki Al-Hasan tentang kitab-kitab hadits nabawi. Lalu belajar 

kepada Syaikh Muhammad Mahfud bin Abdillah tentang ilmu-ilmu syariat dan alat-

alat peradaban dan berbagai macam kegiatan baru, lalu kembali ke daerahnya untuk 

merealisasikan, mengarang, mendalami, dan merancang pekerjaan baiknya dan 

gerakan kemasyarakatan (Arif, 2016, hal. 156).   

 

Pemikiran Pendidikan Islam K.H. Hasyim Asy’ari 

a. Pendidikan Islam 



7 
 

Konsepnya mengenai pendidikan Islam adalah membahas mengenai signifikansi 

pendidikan. Dalam kitabnya Adab Al-Alim wa Al-Muta’alim, beliau banyak mengutip 

ayat-ayat Al-Qur’an, hadits Nabi dan pendapat ulama yang menjelaskan tentang 

keutamaan ilmu dan orang yang ahli ilmu. Beliau menyebutkan bahwa tujuan utama 

ilmu pengetahuan adalah mengamalkannya. Hal yang demikian dimaksudkan agar 

ilmu yang dimiliki menghasilkan manfaat sebagai bekal untuk kehidupan di akhirat 

kelak. Mengingat begitu pentingnya, maka syariat mewajibkan untuk menuntutnya 

dengan memberikan pahala yang besar (Ramayulis, 2005, hal. 219). 

Menurut Kiai Hasyim dalam kitabnya  

العلم وأهله إنما هو فى حق العلماء العاملين بعلمهم الأبرار المتقين الذين قصدوا فضل 

به, وجه الله الكريم والزلفى لديه بجنات النعيم, لا من قصد به أغراضاً دنُيوية من 

  ari, 1996, hal. 22). ’(Asyجاهٍ او مال او مكاثرة فى الإتباع والتلاميذ
Terdapat dua hal yang harus diperhatikan dalam menuntut ilmu, yaitu: pertama, 

bagi murid hendaknya berniat suci untuk menuntut ilmu, jangan sekali-kali berniat 

untuk hal-hal duniawi dan jangan melecehkan atau menyepelekannya. Kedua, bagi 

guru dalam mengajarkan ilmu hendaknya meluruskan niatnya terlebih dahulu tidak 

mengharapkan kemegahan materi semata-mata, tidak mengharapkan akan banyaknya 

pengikut dan murid (Ramayulis, 2005, hal. 220). 

Oleh karenanya, signifikansi pendidikan menurut K.H. Hasyim Asy’ari adalah 

upaya memanusiakan manusia secara utuh, sehingga manusia bisa takwa (takut) 

kepada Allah SWT, dengan benar-benar mengamalkan segala perintah-Nya mampu 

menegakkan keadilan di muka bumi, beramal shaleh dan maslahat, pantas menyandang 

predikat sebagai mahluk yang paling mulia dan lebih tinggi derajatnya dari segala jenis 

mahluk Allah yang lainnya. (Noor, 2010, hal. 18). 

 

 

b. Tujuan pendidikan Islam 



8 
 

Menurut K.H. Hasyim Asy’ari seperti yang dikutip oleh Mukhrizal Arif, tujuan 

diberikannya sebuah pendidikan pada setiap manusia adalah: 

1. Menjadi insan purna yang bertujuan mendekatkan diri kepada Allah SWT. 

2. Insan purna yang bertujuan mendapatkan kebahagiaan dunia dan akhirat (Arif, 

2016, hal. 161).   

Tujuan pendidikan K.H. Hasyim Asy’ari ini sejalan dengan Ma’arif. Ma’arif 

adalah bidang yang khusus menangani masalah pendidikan di Nahdlatul Ulama (NU). 

Bertugas untuk membuat perundangan dan program pendidikan di lembaga-lembaga 

pendidikan atau sekolah yang berada di bawah naungan NU. Tujuan pendidikan 

Ma’arif adalah sebagai berikut. 

1. Menumbuhkan jiwa pemikiran dan gagasan-gagasan yang dapat membentuk 

pandangan hidup bagi anak didik sesuai dengan ajaran Ahlussunah waljama’ah. 

2. Menanamkan sikap terbuka, watak mandiri, kemampuan bekerja sama dengan pihak 

lain untuk lebih baik, ketrampilan menggunakan ilmu pengetahuan dan teknologi. 

3. Menciptakan sikap hidup yang berorientasi kepada kehidupan duniawi dan ukhrawi 

sebagai sebuah kesatuan. 

4. Menanamkan penghayatan terhadap nilai-nilai ajaran agama Islam sebagai ajaran 

yang dinamis (Hasbullah, 2008, hal. 273).  

Dapat disimpulkan, bahwa tujuan pendidikan Islam menurut Kiai Hasyim adalah 

menjadi manusia purna yang bertujuan untuk mendapatkan kebahagiaan di dunia dan 

akhirat sebagai sebuah kesatuan dan menghayati nilai-nilai ajaran agama. Karenanya 

belajar harus diniati untuk mengembangkan dan melestarikan nilai-nilai Islam.  

 

c. Dasar pendidikan Islam 
Pendidikan Islam memerlukan dasar yang dijadikan landasan kerja, dengan 

dasar ini akan memberikan arah bagi pelaksanaan pendidikan yang telah diprogramkan. 

Dalam konteks ini, dasar yang menjadi acuan pendidikan Islam hendaknya merupakan 

sumber nilai kebenaran dan kekuatan yang dapat menghantarkan peserta didik ke arah 



9 
 

pencapaian pendidikan. Dasar yang terpenting dari pendidikan Islam adalah Al-Qur’an 

dan hadits (Al-Rasyidin, 2005, hal. 34). 

Mengenai dasar pendidikan Islam menurut K.H. Hasyim Asy’ari, sejauh ini 

penulis belum menemukan secara rinci dari beberapa literatur.  Namun demikian, tentu 

ada satu benang merah yang dapat ditarik kesimpulan sebagai dasar pendidikan Islam 

dari pemikirannya, yaitu bahwa beliau memiliki karakteristik pola pikir yang khas dan 

tipikal. Dalam hal ini, Kiai Hasyim selalu konsisten mengacu pada rujukan yang 

memiliki sumber otoritatif, yaitu Al-Qur’an dan hadits. Di samping itu pula 

karakteristik yang menjadi tipikal karya-karyanya adalah kecenderungan terhadap 

madzhab Syafi’i. Dan agaknya bagi Kiai Hasyim menjadi pengikut madzhab Syafi’i 

bukan tanpa alasan. Justru ini adalah pilihan yang telah digariskan dalam prinsip pola 

pemikirannya (Noor, 2010, hal. 82). 

Dengan demikian, dapat disimpulkan dasar pendidikan Islam menurut K.H. 

Hasyim adalah: Al-Qur’an, hadits, dan madzhab. Yang mana sesuai dan tepat jika 

diterapkan dalam pendidikan Islam saat ini. 

 

d. Metode pendidikan Islam 

K.H. Hasyim Asy’ari melalui Pesantren Tebuireng sebenarnya memiliki 

gagasan dan pemikiran pendidikan yang paling tidak tersimpul dalam dua gagasan, 

yaitu metode musyawarah dan sistem madrasah dalam pesantren. Selain sorogan dan 

bandongan, Kiai Hasyim menerapkan metode musyawarah khusus pada santrinya yang 

hampir mencapai kematangan. Metode musyawarah ini dikembangkan menjadi 

dikembangkan menyerupai diskusi yang terjadi di antara santrinya kelas tinggi. Metode 

musyawarah berbeda dengan metode debat (munadharah). Di dalam musyawarah, 

yang terjadi adalah keterbukaan, toleransi serta sikap yang wajar untuk memberikan 

penghargaan kepada setiap lawan. Sesuatu yang dicari adalah kebenaran dan 

mengusahakan suatu pemecahan yang terbaik. Di dalam metode ini yang diutamakan 

adalah mempertimbangkan dan membandingkan argumen yang tumbuh dan 



10 
 

berkembang di kalangan peserta. Dengan metode ini, Kiai Hasyim berhasil memupuk 

para santrinya untuk menjadi ulama yang handal (Suharto, 2014, hal. 273).  

Dari sini kita dapat menyimpulkan bahwa Kiai Hasyim Asy’ari dalam 

menetapkan metode pembelajaran yang digunakan dalam lembaga pendidikannya 

masih mempercayakan pada tradisi-tradisi akademik pada abad klasik dan 

pertengahan. Hal ini nampak dalam karya kependidikannya yang lebih memfokuskan 

kajiannya pada metode pembelajaran yang masih relatif bersifat konvensional (Noor, 

2010, hal. 66). 

 

e. Pendidik dalam Islam 

Dalam kitab yang dikarang oleh beliau, yaitu kitab Adab al-‘Alim wa al-

Muta’allim menjabarkan beberapa etika yang harus dimiliki oleh seorang guru, 

beberapa sifat-sifatnya antara lain. 

1. Selalu mendekatkan diri kepada Allah SWT dalam berbagai kondisi. 

2. Takut (khouf) kepada murka atau siksa Allah SWT dalam setiap gerak, diam, 

perkataan, dan perbuatan. 

3. Sakinah (bersikap tenang). 

4. Wara’ (berhati-hati dalam setiap perkataan dan perbuatan). 

5. Tawadhu’ (rendah hati atau tidak menyombongkan diri). 

6. Khusyu’ kepada Allah SWT (Arif, 2016, hal. 167).   

Adab tidak hanya dimiliki oleh siswa, akan tetapi harus dimiliki oleh seorang 

pendidik. Pendidik yang baik harus dapat menjadi contoh bagi siswanya. Apabila 

seorang guru tidak mempunyai adab yang baik, maka sia-sia menerapkan ilmu yang 

disampaikannya.  

Riwayat Hidup dan Riwayat Pendidikan Mahmud Yunus 

Mahmud Yunus lahir pada hari Sabtu, 10 Februari 1899, di desa di Sungayang, 

Batusangkar, Sumatera Barat. Pada 16 Januari 1983, dalam usia 83 tahun, Mahmud 

Yunus berpulang ke rahmatullah di kediamannya, Kelurahan Kebon Kosong 



11 
 

Kemayoran, Jakarta Pusat. Sehari kemudian beliau dimakamkan di pemakaman IAIN 

Syarif Hidayatullah Jakarta (Tim penyusun IAIN Syarif Hidayatullah, 1992, hal. 594). 

Apabila ditelusuri, maka Mahmud Yunus telah memberikan dharma baktinya, 

menghabiskan hampir seluruh hidupnya di bidang pendidikan Islam, sejak zaman 

penjajahan Belanda, jepang, sampai zaman kemerdekaan. Beliau telah memanfaatkan 

usianya untuk mengajar, membaca, menulis, dan memikirkan pengembangan 

pendidikan Islam (Arief, 2002, hal. 67). 

Mahmud Yunus kecil berkembang dalam lingkungan ibu dari kalangan 

pemimpin agama dan bukan kalangan “sekuler.” Sehingga dapat dipahami pilihan 

pendidikan Mahmud Yunus tidak masuk ke sekolah Belanda seperti HIS, MULO, 

AMS atau tidak melanjutkan sekolah tinggi di Amsterdam Belanda.  

Pada tahun  1919 Mahmud Yunus bersama guru-guru Madras School membentuk 

perkumpulan Sumatera Thawalib. Diantara kegiatan yang dilakukan perkumpulan 

Sumatera Thawalib Sungayang adalah menerbitkan majalah Al-Basyir, tahun 1920 

dengan pimpinan redaksi Mahmud Yunus. Kemudian pada tahun 1923 beliau 

menunaikan ibadah haji, lalu ke Mesir atas dorongan putra Minangkabau yang belajar 

di Al-Azhar, Ilyas Ya’kub, Ibrahim, Zainal Abidin, Janan Thaib, maka Mahmud Yunus  

memutuskan belajar di Al-Azhar (Ramayulis, 2005, hal. 338-339). 

Karena kegigihannya, pada tahun 1924 Mahmud Yunus mendaftar sebagai 

pelajar dari Indonesia di Universitas Al-Azhar. Beliau secara bersemangat mengikuti 

seluruh proses akademik yang telah ditetapkan, mulai dari menghadiri kelas dalam 

subjek tertentu sampai pada aktivitas ilmiah yang ada di kampus tersebut. Setelah satu 

tahun belajar, Mahmud Yunus langsung masuk ujian  akhir untuk menamatkan 

pendidikan di Al-Azhar dan mendapatkan Shahadah Alimiyah (gelar alim dan syekh 

atau ulama Al-Azhar). Mahmud Yunus mendaftar menjadi pelajar di Darul Ulum 

Ulya atas rekomendasi Syekh ‘Illid (Universitas Al-Azhar) dan diterima sebagai 

pelajar di kelas malam. Beliau menjadi orang Indonesia pertama yang belajar di 

Darul Ulum. 



12 
 

Mahmud Yunus  sangat terkesan dengan sistem pendidikan pada Darul Ulum 

tersebut. Setelah menamatkan pendidikan pada Darul Ulum tahun 1930, beliau kembali 

ke kampungnya pada tahun 1931. Dan mulai mengajar di Jamiah Al-Islamiyah 

Sungayang dan sekaligus juga memimpin Normal Islam di Padang. Kesibukan 

Mahmud Yunus dalam mengelola dan mengajar di Normal Islam dan Sekolah Islam 

Tinggi, tidak mengurangi waktunya untuk menulis beberapa buku yang berkualitas. 

Karya tulis yang dihasilkan sebanyak 63 buah (49 buah buku berbahasa Indonesia dan 

27 buah berbahasa Arab), dalam bidang ilmu Agama, Ilmu Pendidikan dan Bahasa 

Arab (Ramayulis, 2005, hal. 338-339). 

 

Pemikiran Pendidikan Islam Mahmud Yunus 

a. Pendidikan Islam 
Mengenai pendidikan Mahmud Yunus berpendapat, mengadakan pengaruh 

dengan bermacam-macam pengaruh yang dipilih dengan sengaja yang dipilih dengan 

sengaja untuk menolong anak-anak, supaya meningkat maju jasmani, aqli dan 

akhlaknya, sehingga sampai dengan berangsur-angsur ke tingkat kesempurnaan yang 

mungkin dicapai, supaya anak-anak berbahagia dalam kehidupan perseorangan dan 

kemasyarakatan dan semua amal perbuatan yang dikerjakannya lebih sempurna dan 

lebih baik serta berguna untuk masyarakat (Yunus, 1978, hal. 13).  

Maksud dari pendidikan Islam menurut Mahmud Yunus adalah menjadikan 

seseorang agar mengamalkan ajaran Islam secara sempurna, maksudnya dengan 

pendidikan ini siswa diharapkan tidak hanya menguasai pekerjaan-pekerjaan yang 

bersifat ukhrawi saja, tetapi juga pekerjaan yang bersifat duniawi sekaligus dengan 

akhlak yang mulia (Nata, 2005, hal. 65).  

 

b. Tujuan pendidikan Islam 
Tujuan pendidikan Islam menurut Mahmud Yunus terbagi menjadi dua, yaitu 

untuk kecerdasan perseorangan, dan untuk kecakapan pekerjaan. Selanjutnya beliau 

menilai pendapat sementara ulama tradisional yang mengatakan bahwa pendidikan 



13 
 

Islam hanyalah untuk beribadah dan untuk sekedar mempelajari agama Islam, adalah 

pendapat yang terlalu sempit, kurang, dan tidak sempurna. Karena menurutnya 

beribadah itu salah satu perintah Islam. Sedangkan pekerjaan duniawi yang 

menguatkan pengabdian kepada Allah juga merupakan perintah Islam. Dengan 

demikian, berarti termasuk tujuan pendidikan Islam (Yunus, 1978, hal. 13). 

Dari semua tujuan tersebut, yang lebih utama dan lebih penting adalah 

pembentukan akhlak, sebab rasulullah diutus ke muka bumi  adalah untuk memperbaiki 

akhlak umat manusia. Oleh karena itu menurut Mahmud Yunus, tugas pertama dan 

utama yang terpikul di atas pundak para ulama, guru-guru agama, dan pemimpin-

pemimpin Islam adalah mendidik anak-anak, para pemuda pemudi, orang-orang 

dewasa dan masyarakat umumnya, supaya mereka berakhlak mulia dan berbudi pekerti 

baik. Hal ini bukan berarti tidak bahwa pendidikan jasmani, aqli dan amali tidak 

dipentingkan, bahkan semuanya penting namun  menurut Mahmud Yunus pendidikan 

akhlak lebih penting dan semuanya, sebagai tugas alim ulama dan guru-guru agama 

(Ramayulis, 2005, hal. 342). 

 

c. Dasar pendidikan Islam 
Sistem pendidikan Islam yang diterapkan Mahmud Yunus dalam Madrasah Al-

Jamiah Al-Islamiyah dan Normal Islam adalah sistem pendidikan yang dibangun 

Mahmud Yunus mengacu pada tujuan yang jelas, langkah-langkah sumber yang digali 

dari ajaran Islam bukan dari ajaran yang lainnya. Mahmud Yunus memang tidak 

menyebutkan secara eksplisit tentang dasar atau sumber pendidikan Islam, namun bisa 

kita lihat dari Madrasah yang dipimpin beliau, pemikiran, dan berbagai buku 

karangannya yang selalu mengacu pada Al-Qur’an dan hadits. Kedua sumber tersebut 

adalah tempat kembali setiap muslim untuk mengetahui hukum Islam. Keduanya 

sebagai dasar pendidikan Islam harus dipahami secara total dan universal sebagaimana 

mestinya dengan memperhatikan keautentikan dan kevalidannya.  



14 
 

Dengan memahami sumber Islam yaitu Al-Qur’an dan hadits secara autentik dan 

kaffah maka Islam dipahami sebagai tatanan yang lengkap dan menyeluruh yang 

mencakup setiap aspek kehidupan (Muhammad, 2015, hal. 412). 

 

d. Metode pendidikan Islam 
Menurut Mahmud Yunus, metode lebih penting dari materi (al-tariqah ahammu 

min al-maddat). Metode adalah jalan yang akan ditempuh oleh guru untuk 

menyampaikan materi pelajaran, jalan itu adalah khittah (garis) yang direncanakan 

sebelum masuk ke dalam kelas (Yunus, 1978, hal. 85). Seorang guru harus 

menggunakan metode yang efektif dan efisien sehingga tidak melelahkan dan 

membosankan. Beliau menjelaskan banyak guru yang menguasai materi, namun 

mereka kesulitan dalam menyampaikannya. Oleh karena itu, seorang guru harus pandai 

memilih dan menguasai metode yang digunakannya dan mampu membuat peserta 

didik berpikir bukan hanya hafalan (Zulmardi, 2009, hal. 18). 

Mahmud Yunus senantiasa menggunakan berbagai metode dalam menyajikan 

pelajaran. Metode-metode itu diterapkan dan disesuaikan dengan situasi dan kondisi 

pendidikan dan pembelajaran. Metode yang digunakan antara lain: metode langsung 

(al-tariqah al-mubasyirah), metode nyanyian atau seni, latihan dan praktik (Arief, 

2002, hal. 90). Dalam mengajar, Mahmud Yunus juga mempergunakan berbagai 

pendekatan yang mencakup penekatan rasional, emosional, dan praktis. Pendekatan 

rasional dalam belajar dengan memberikan penekanan pada pendalaman materi untuk 

membawa murid untuk berpikiran kritis, sehingga murid dapat menggunakan rasionya 

semaksimal mungkin. Pendekatan praktis dalam kegiatan belajar mengajar, dengan 

memberikan pada pengembangan semaksimal mungkin tentang kecakapan murid, 

sehingga selain cerdas, murid juga dapat mengaplikasikan ilmu pengetahuan yang 

didapatnya tersebut di masyarakat. Dan dengan pendekatan emosional melalui kegiatan 

belajar mengajar yang memberikan penekanan bagaimana guru mampu menanamkan 

moral kepada murid. Tentunya hal ini harus dimulai melalui kepribadian guru sebagai 

uswah hasanah (teladan yang baik) (Ramayulis, 2005, hal. 346). 



15 
 

e. Pendidik dalam Islam 
Dalam pandangan Mahmud Yunus, pendidik (guru) mempunyai tugas yang amat 

penting, ia berfungsi mengembangkan ilmu pengetahuan dan mampu memperbaiki 

kehidupan masyarakat. Guru menjadi contoh tauladan digugu dan ditiru, pengaruh guru 

terhadap peserta didiknya sama dengan pengaruh orang tua terhadap anak-anaknya. 

Bahkan menurut Mahmud Yunus, guru itu merupakan pewaris para Nabi, yang 

berfungsi menanamkan akhlak dan mengajarkan ilmu pengetahuan kepada muridnya 

(Iskandar, 2017, hal. 51). 

Mahmud Yunus memberikan perhatian yang khusus terhadap akhlak dan etika 

pendidik. Karena pendidiklah yang menjadi contoh dan teladan dari peserta didik. 

Pengaruh seorang guru terhadap muridnya sama seperti orang tua terhadap anak-

anaknya. Dengan adanya guru yang ikhlas, maka akan dapat memberikan dampak yang 

positif terhadap sekitarnya.  

Rencana pengajaran yang baik, peraturan yang bagus, gedung sekolah yang 

besar, dan fasilitas yang lengkap, semua itu tidak lebih penting dari seorang guru, 

bahkan guru lebih penting dari hal tersebut dalam pendidikan dan pengajaran (Yunus, 

1992, hal. 60). 

 

Persamaan dan Perbedaan Pemikiran K.H. Hasyim Asy’ari dan Mahmud Yunus 
tentang Pendidikan Islam 

Di bawah ini akan dibahas tentang bagaimana konsep pendidikan Islam antara 

K.H. Hasyim Asy’ari dan Mahmud Yunus, dan nanti akan terlihat persamaan dan 

perbedaan pandangan kedua tokoh tersebut. Keduanya memang mempunyai latar 

belakang dan pendidikan yang berbeda, akan tetapi mereka mempunyai kesamaan yaitu 

berdedikasi kepada masyarakat, salah satunya melaui bidang pendidikan.  

Pemikiran pendidikan Islam K.H. Hasyim Asy’ari dan Mahmud Yunus antara 

lain sebagai berikut: 

 

  



16 
 

1. Pendidikan Islam 

Persamaan pemikiran antara K.H. Hasyim Asy’ari dan Mahmud Yunus adalah 

pandangan kedua tokoh tentang pendidikan Islam adalah upaya memanusiakan 

manusia secara utuh dan mengamalkan ajaran Islam.  

Dengan upaya memanusiakan manusia secara utuh, sehingga bertakwa, dan 

mengamalkan segala perintah Allah adalah pemikiran K.H. Hasyim Asy’ari tentang 

pendidikan Islam. Sedangkan Mahmud Yunus berpendapat pendidikan Islam dapat 

membantu anak-anak (siswa) agar meningkat secara jasmani, akal serta akhlaknya 

secara berangsur-angsur, dan menjadikan siswa mengamalkan ajaran Islam secara 

sempurna.  Agar anak-anak (siswa) tersebut  berhasil secara individu, sosial, dan 

bermanfaat bagi masyarakat. 

 

2. Tujuan Pendidikan Islam 

Mencapai kebahagiaan dunia dan akhirat adalah merupakan kesamaan 

pendapat antara K.H. Hasyim Asy’ari dan Mahmud Yunus. Dalam pandangan K.H. 

Hasyim Asy’ari mengenai tujuan pendidikan Islam adalah mencapai kebahagiaan 

dunia dan akhirat, beliau juga menambahkan bahwa menjadi insan yang sempurna 

yang mendekatkan diri kepada Allah SWT. Tujuan pendidikan beliau sejalan dengan 

tujuan Ma’arif (bidang yang khusus menangani masalah pendidikan di NU) yaitu salah 

satunya: menciptakan sikap hidup yang berorientasi kepada kehidupan duniawi dan 

ukhrawi sebagai sebuah kesatuan. 

Sama seperti K.H. Hasyim Asy’ari, Mahmud Yunus juga berpendapat 

mengenai tujuan pendidikan Islam adalah mencapai kebahagiaan dunia dan akhirat, 

selain itu beliau juga menambahkan bahwa tujuan pendidikan Islam terbagi menjadi 

dua, yaitu untuk kecerdasan perseorangan, dan untuk kepandaian dalam melakukan 

suatu pekerjaan. Dan dari tujuan pendidikan Islam tersebut menurut Mahmud Yunus, 

yang lebih utama dan lebih penting adalah pembentukan akhlak, karena rasulullah 

diutus ke muka bumi  untuk memperbaiki akhlak umat manusia. 

 



17 
 

3. Dasar Pendidikan Islam 

K.H. Hasyim Asy’ari dan Mahmud Yunus memang tidak memberikan 

pemikiran mengenai dasar pendidikan Islam secara eksplisit, namun dari kedua tokoh 

ini dapat diambil kesimpulan bahwa Al-Qur’an dan hadits yang menjadi dasar 

pendidikan Islam dalam pemikirannya. Kedua sumber otoritatif tersebut menjadi 

sumber utama ajaran dan pendidikan Islam, kedua sumber tersebut adalah tempat 

kembali setiap muslim untuk mengetahui hukum Islam. Keduanya sebagai dasar 

pendidikan Islam harus dipahami secara total dan universal (Muhammad, 2015, hal. 

412).  

Dan yang membedakan pemikiran kedua tokoh ini adalah kecenderungan K.H. 

Hasyim Asy’ari terhadap madzhab Syafi’i, hal ini yang menjadi karakteristik yang 

menjadi tipikal karya-karyanya.  

 

4. Metode Pendidikan Islam 

Tentang metode pendidikan Islam, K.H. Hasyim Asy’ari dan Mahmud Yunus 

mempunyai pemikiran yang berbeda. K.H. Hasyim Asy’ari dalam menetapkan metode 

yang digunakan dalam lembaga pendidikannya masih mempercayakan pada tradisi-

tradisi akademik pada abad klasik dan pertengahan. Seperti metode wetonan dan 

sorogan, metode hafalan, muhawarat, dan metode muzaharat. 

 Sedangkan Mahmud Yunus berpendapat guru harus menggunakan metode 

yang efektif dan efisien sehingga tidak melelahkan dan membosankan, serta metode 

yang memperhatikan aspek psikologis siswa sesuai dengan prinsip pertumbuhan dan 

perkembangan anak. 

 

5. Pendidik dalam Islam 

Menurut K.H. Hasyim Asy’ari dan Mahmud Yunus mempunyai pemikiran 

yang sama tentang pendidik, keduanya berpendapat bahwa seorang pendidik adalah 

pewaris nabi. Dalam pendapat K.H. Hasyim Asy’ari, guru adalah orang yang memiliki 

kepribadian yang mulia, sekaligus sebagai pewaris Nabi, dan pembimbing murid 



18 
 

menuju jalan yang benar dan diridhai Allah. Sedangkan menurut Mahmud Yunus, guru 

itu merupakan pewaris para Nabi, yang berfungsi menanamkan akhlak dan 

mengajarkan ilmu pengetahuan kepada muridnya. Pendidik adalah pewaris Nabi, 

pembawa cahaya penerang dalam menuntun peserta didik ke jalan yang lurus, akhlak 

mulia dan keselamatan dunia dan akhirat. 

Dan kedua tokoh ini juga perhatian yang khusus terhadap akhlak pendidik. 

Seorang pendidik atau guru harus mempunyai akhlak yang baik dan menjadi panutan 

bagi peserta didik. Karena pendidik lah yang menjadikan seorang murid itu baik atau 

buruk, jika akhlak guru tersebut baik maka pengaruh yang diberikan guru itupun baik. 

 

Kesimpulan 

Karakter pemikiran pendidikan Kiai Hasyim lebih cenderung ke dalam garis 

mazhab Syafi’iyah. Konsep beliau mengenai pendidikan Islam adalah membahas 

mengenai signifikansi pendidikan. Pendidikan Islam adalah upaya memanusiakan 

manusia secara utuh, sehingga manusia bisa bertakwa kepada Allah SWT, dengan 

benar-benar mengamalkan segala perintah-Nya. Menjadi manusia sempurna yang 

mendekatkan diri kepada Allah SWT dan bahagia dunia dan akhirat adalah tujuan 

pendidikan Islam. Dasar pendidikan Islam adalah Al-Qur’an, hadits, serta pemikiran 

Kiai Hasyim berdasarkan madzhab Syafi’i. Metode yang digunakan masih 

mempercayakan pada tradisi-tradisi akademik pada abad klasik, seperti metode 

wetonan dan sorogan, metode hafalan, muhawarat, dan metode muzaharat. Dan 

pendidik adalah orang yang memiliki kepribadian yang mulia, sekaligus sebagai 

pewaris Nabi, dan pembimbing murid menuju jalan yang benar.  

Pendidikan Islam menurut Mahmud Yunus adalah menjadikan seseorang agar 

mengamalkan ajaran Islam secara sempurna, tidak hanya menguasai pekerjaan-

pekerjaan yang bersifat ukhrawi, tetapi juga pekerjaan duniawi sekaligus dengan 

akhlak yang mulia agar siswa tersebut  berhasil secara individu, sosial, dan bermanfaat 

bagi masyarakat. Tujuan pendidikan Islam terbagi menjadi dua, yaitu untuk kecerdasan 

perseorangan, dan untuk kecakapan pekerjaan. Tujuan utama dan lebih penting adalah 



19 
 

pembentukan akhlak. Dasar pendidikan Islam mengacu kepada pada Al-Qur’an dan 

hadits. Metode lebih penting dari materi, seorang guru harus pandai memilih dan 

menguasai metode yang digunakannya. Guru merupakan pewaris para Nabi, yang 

berfungsi menanamkan akhlak dan mengajarkan ilmu kepada muridnya.  Pengaruh 

seorang guru terhadap muridnya sama seperti orang tua terhadap anak-anaknya. 

Dengan adanya guru yang ikhlas, maka akan dapat memberikan dampak yang positif 

terhadap sekitarnya. 

 

Referensi 

Al-Rasyidin dan Nizar, Samsul. Filsafat Pendidikan Islam: Pendekatan Historis, 
Teoritis dan Praktis. Jakarta: Ciputat Press, 2005. 

Arief, Armai. Mahmud Yunus dan Pembaharuan Pendidikan Islam di Indonesia. 
Jakarta: Citra Pendidikan, 2002. 

Arif, Mukhrizal. dkk. Pendidikan Pos Modernisme. Yogyakarta: Ar-Ruz Media, 2016. 

Asy’ari, Hasyim. Adab Al-‘Alim Wa Al-Muta’allim. Jombang: Maktabah Turats Al-
Islamy, 1996. 

Fauzi, Imron. Manajemen Pendidikan ala Rasulullah. Jogjakarta: Ar-Ruz Media, 2012. 

Hakiki, Munawir. Skripsi. Konsep Pendidikan Islam Modern Menurut Pemikiran 
Dr.Mohammad Natsir. Jakarta: UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2015. 

Hasbullah. Dasar-dasar Pendidikan. Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2008. 

Iskandar, Edi. Mengenal Sosok Mahmud Yunus dan Pemikirannya tentang Pendidikan 
Islam. POTENSIA: Jurnal Kependidikan Islam, Vol. III, No. 1, 2017. 

Khuluq, Latiful. Hasyim Asy’ari: Religiuous Thought and Political Activities. Jakarta: 
Logos, 2000. 

Muhammad Iqbal, Abu. Pemikiran Pendidikan Islam. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 
2015. 
 
Musthafa, M. Sekolah Dalam Himpitan Google dan Bimbel. Yogyakarta: LKIS, 2013. 
 
Nata, Abuddin. Sejarah Pendidikan Islam. Jakarta: Rajawali Pers. Cet. V, 2016. 



20 
 

Nata, Abuddin. Tokoh-tokoh Pembaruan Pendidikan Islam di Indonesia. Jakarta: Raja 

Grafindo Persada, 2005. 

Noor, Rohinah. M. K.H. Hasyim Asy’ari Memodernisasi NU dan dan Pendidikan 
Islam. Jakarta: Grafindo Khazanah Ilmu, 2010. 

Ramayulis dan Nizar, Samsul. Ensiklopedi Tokoh Pendidikan Islam. Tangerang 
Selatan: Quantum Teaching, 2005. 

Suharto, Toto. Filsafat Pendidikan Islam: Menguatkan Epistemologi Islam Dalam 
Pendidikan. Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2014. 

Tim penyusun IAIN Syarif Hidayatullah. Ensiklopedi Islam Indonesia. Jakarta: 
Djambatan, 1992. 

Zulmardi, Mahmud Yunus dan Pemikirannya dalam Pendidikan, Ta’dib Vol. XII,  
No.1, 2009. 

 

 

 


