
Sayyid Jamaluddin Al-Afghani: Pergerakan dan Pemikirannya Bagi Dunia Islam 

Abstract: Sayyid Jamaluddin Al-Afghani: His Movement and Thought Towards Islamic World. 

This article presented the thought, movement, dan fight of al-Afghani in order to awaken  

awareness of moslems from the grip of western imperialism and colonialism. His hatred and 

anger towards westerners imperialist, in this case British imperialist government, are so 

reasonable.  There are several Islamic countries that he visited, such Afghanistan, India, 

Egypt, Hejaz, and Iran were in the grip of British imperialist government. Seeing and paying 

attention to the conditions in Islamic countries that are very concerning like that, then he 

was moved to immediately awaken awareness of moslems. His action in moving the 

consciousness of moslems   and his revolutionary movement that raised the Islamic world, 

made him the most sought after person by British imperialist government at that time.  

However, his high commitment and consistency towards the fate of the moslems made him 

never tire or give up on what is called imperialism. 

Keywords:  Sayyid Jamaluddin Al-Afghani, the resurrection of moslems, British imperialist 
government  

Abstrak: Sayyid Jamaluddin Al-Afghani: Pergerakan dan Pemikirannya Bagi Dunia Islam. 

Artikel ini menyuguhkan tentang pemikiran, pergerakan, dan perjuangan yang dilakukan al-

Afghani  dalam upayanya membangkitan kesadaran umat Islam dari cengkraman 

imperalisme  Barat. Kebencian dan kegeraman kepada kaum imperialis Barat, dalam hal ini 

adalah pemerintahan imperialis Inggris,  adalah sangat beralasan. Ada beberapa negeri 

Islam yang pernah ia kunjungi dan singgahi, baik itu Afghanistan, India, Mesir, Hijaz, dan Iran 

berada dalam pengaruh dan kungkungan  pemerintahan imperalis Inggris. Melihat dan 

memperhatikan kondisi negeri-negeri Islam yang amat memprihatinkan seperti itu, maka al-

Afghani pun tergerak untuk segera dapat membangunkan dan membangkitkan  kesadaran 

umat Islam. Sepak terjangnya dalam menggerakkan kesadaran umat Islam dan gerakan 

revolusionernya yang membangkitkan dunia Islam membuat dirinya menjadi orang yang 

paling dicari oleh pemerintahan imperialis Inggris saat itu. Akan tetapi, komitmen dan 

konsistensinya yang begitu tinggi terhadap nasib umat Islam, menjadikan al-Afghani tak 

pernah mengenal lelah ataupun menyerah kepada yang namanya penjajahan.   

Kata Kunci: Sayyid Jamaluddin Al-Afghani, Kebangkitan Umat Islam, Pemerintahan Imperialis 
Inggris 



I. Pendahuluan 
Sayyid  Jamaluddin al-Afghani adalah salah seorang pemimpin pembaharuan Islam  

modern yang kiprah dan pemikirannya membahana ke seluruh penjuru dunia Islam. 

Sepak terjangnya dalam menggerakkan kesadaran umat Islam dan gerakan 

revolusionernya yang membangkitkan dunia Islam membuat dirinya menjadi orang yang 

paling dicari oleh pemerintahan imperialis Inggris saat itu. Akan tetapi, komitmen dan 

konsistensinya yang begitu tinggi terhadap nasib umat Islam, menjadikan al-Afghani tak 

pernah mengenal lelah ataupun menyerah.  Menurut Harun Nasution (1992: 51) 

meskipun sepak terjang dan perjuangannya sangat terasa di beberapa negeri Islam, akan 

tetapi  harus diakui bahwa pengaruh terbesar yang ditinggalkan al-Afghani itu adalah di 

Mesir. Oleh karena itu, tidaklah mengherankan apabila banyak sarjana dan ilmuwan yang 

memasukkannya ke dalam  pembaharuan Islam di Mesir. Namun, menurut pendapat 

Hamka, sesungguhnya pemikiran dan kerja keras al-Afghani telah dikerahkan seluruhnya 

bukan hanya ketika ia berada di negeri “Seribu Menara” saja. Akan tetapi, pemikirannya 

juga disumbangkan bagi negeri-negeri Islam yang telah dikunjunginya, baik itu 

Afghanistan, India, Turki, Hijaz, dan Iran. Bahkan, ketika ia berada di daratan Eropah 

sekalipun, yaitu di London dan Paris, gaung pembaharuan untuk menggerakkan 

kesadaran umat Islam tetap dikumandangkannya (Hamka 1981: 7).       

Sebagaimana diketahui bahwasanya al-Afghani adalah seorang reformis, pemikir, dan 

penggerak kebangkitan dunia Islam yang dilahirkan di kota Asad Abad, Afghanistan,  pada 

bulan Sya’ban  tahun 1254 H atau bertepatan dengan tahun 1838 M dan meninggal dunia 

pada hari Selasa 5 Syawwal 1314 H atau 9 Maret 1897 (Imarah 1988: 44 – 45). Sedangkan 

menurut pendapat Hamka dalam karyanya, Said Jamaluddin Al-Afghani, bahwasanya 

Sayyid Jamaluddin al-Afghani dilahirkan pada tahun 1254 H atau 1839 M, yaitu tahun di 

mana tentara imperialis Inggris menyerang negeri Afghanistan. Ketika beranjak usia 

enam tahun, Jamaluddin al-Afghani mulai belajar membaca al-Qur’an  di bawah 

bimbingan ayahnya, Sayyid Shoftar. Setelah itu, ketika mulai beranjak besar, maka Sayyid 

Shoftar pun mulai memberikannya pelajaran bahasa Arab yang meliputi  ilmu Nahwu, 

ilmu Sharaf, ilmu Bayan, ilmu Badi’, dan ilmu Ma’ani. Selanjutnya di bawah bimbingan 

dan arahan dari para guru yang terkenal, yang sengaja didatangkan oleh Sayyid Shoftar,  

Jamaluddin al-Afghani muda  belajar ilmu Tafsir, Hadits Nabawi, Musthalah Hadits, ilmu 



Fikih, Ushul Fiqih, Tasawuf, ilmu Kalam, ilmu Mantik, ilmu Hikmah, ilmu Politik, 

Matematika dan ilmu lainnya (Maufur 1991: 14-15).  

Perlu diketahui bahwasanya karir politik al-Afghani telah dirintis saat ia masih berusia 

muda, 22 tahun, yaitu ketika ia dilantik menjadi asisten Sultan Dost Muhammad Khan, 

penguasa Afghanistan. Selanjutnya, pada tahun 1864, al-Afghani diangkat menjadi 

penasehat Syer Ali Khan, putra mahkota dari Sultan Dost Muhammad Khan.  Kemudian, 

setelah Syer Ali Khan mengungsingkan diri dari kota Kabul karena kalah perang, maka 

Sultan Muhammad A’zam Khan pun mengangkatnya menjadi perdana menteri. Ketika 

berada di Istanbul, ibu kota kesultanan Turki, Munif Pasha, menteri pendidikan di 

kesultanan Turki saat itu, pada tahun 1870, melantik al-Afghani menjadi salah seorang 

anggota Majelis Pendidikan Turki. Bahkan pada tahun 1887, Sultan  Nashiruddin Syah, 

penguasa negeri Iran, pernah  melantiknya menjadi menteri penerangan dan pada tahun 

1890, melantiknya menjadi perdana menteri untuk kerajaan Iran (Asmuni 2001: 76-77).  

Pada awalnya, ketika berada di Kairo, al-Afghani berupaya untuk memfokuskan dirinya  

dalam mengembangkan ilmu-ilmu keislaman, teologi, filsafat, dan kesusastraan Arab 

yang ia kuasa dan setelah itu mengajarkannya kepada para pengikutnya. Rumahnya yang 

merupakan hadiah dari Riyadh Pasha, seorang perdana menteri pada masa pemerintahan 

Khedive Ismail, dan terletak di komplek Khan Khalili menjadi tempat pertemuan dan 

perkumpulan para pengikutnya. Di rumahnya yang  tidak jauh dari Masjid al-Azhar, Kairo, 

inilah al-Afghani menyampaikan kuliah dan pelajarannya kepada para pengikutnya dari 

pelbagai kalangan, baik itu dari para mahasiswa, ulama, intelektual muda,  penulis, 

wartawan,  dan tokoh pergerakan. Di antara murid dan pengikutnya yang banyak 

mengambil pelajaran darinya adalah Muhammad Abduh, Ahmad Urabi Pasha, 

Muhammad Sami al-Barudi, Sa’ad Zaglul, Mustofa Kamil, Abdullah Fikri Pasha, George 

Zaidan, Adib Ishak dan lain-lainnya. Akan tetapi, ketika melihat campur tangan dan 

tekanan imperialis Inggris  terhadap pemerintahan Khedive Muhammad Taufik Pasha di 

Mesir, maka al-Afghani bertekad kembali ke gelanggang politik. Ia pun berpendapat 

bahwasanya kaum imperialis Inggris tidak ingin melihat umat Islam bersatu dan menjadi 

kuat. Al-Afghani juga pernah masuk dan ikut serta menjadi anggota perkumpulan 

Freemasonry, sebuah organisasi rahasia yang beranggotakan para pembesar 

pemerintahan Mesir, para politisi Mesir, dan orang-orang penting lainnya yang  

berkebangsaan asing. Dari sini, maka pada tahun 1879, terbentuklah partai politik 



nasional yang pertama kalinya di Mesir dengan nama al-Hizbul Wathani al-Hurr (Partai 

Nasional Merdeka) yang berupaya untuk menanamkan kesadaran berbangsa, 

memperjuangkan demokrasi, dan memajukan pendidikan rakyat (Imarah 1988: 62).    

Selanjutnya al-Afghani juga pernah menetap dan tinggal di London dan Paris selama 

beberapa tahun, yaitu dari tahun 1883 -1886. Di kota London, al-Afghani pernah bertemu 

dan berdiskusi dengan Herbart Spenser, seorang filosof Inggris modern, mengenai 

permasalahan dunia timur dan kelaliman kaum imperialis Eropah. Kemudian al-Afghani 

juga pernah berdebat dan berdiskusi dengan Ernest Renan, seorang pemikir Prancis, 

berkenaan dengan tema ceramahnya di Universitas Sorbonne tentang Islam dan Ilmu 

Pengetahuan pada tahun 1883. Di kota Paris pula al-Afghani mendirikan organisasi al-

Urwatul Wutsqa yang terdiri dari beberapa orang muslim yang berasal dari Mesir, 

Tunisia, India, Siria dan lain-lain. Organisasi ini kemudian menerbitkan jurnal dengan 

nama yang sama, yaitu al-Urwatul Wustqa, dengan pimpinannya yaitu Jamaluddin al-

Afghani dan redakturnya Syekh Muhammad Abduh. Jurnal al-Urwatul Wutsqa dikenal 

sebagai jurnal yang kerap mengecam dan mengkritisi kebijakan kaum imperialis Barat 

terhadap negeri Timur atau negeri Islam. Karena dikhawatirkan akan  menimbulkan 

kesadaran dan kebangkitan umat Islam, maka penguasa Barat melarang penerbitan dan 

peredaran jurnal tersebut. Selanjutnya, karena adanya tekanan dan intimidasi penguasa 

Barat, akhirnya pada 16 Oktober, jurnal al-Urwatul Wutsqa dihentikan dan hanya terbit 

sebanyak 18 edisi saja (Imarah 1988: 69).  

Pada tahun 1892, Sultan Abdul Hamid, penguasa kesultanan Turki mengundang al-

Afghani ke Istanbul, ibu kota kerajaan Turki Utsmani. Tujuan utama Sultan Abdul Hamid 

mengundang al-Afghani ke Istanbul adalah untuk memanfaatkan pengaruh al-Afghani 

atas negara-negara Islam guna menentang kekuatan imperialis Eropah yang saat itu 

mendesak  kedudukan Kesultanan Turki Utsmani. Akan tetapi, ternyata upaya  Sultan 

Abdul Hamid gagal. Di satu sisi, al-Afghani adalah orang yang begitu gigih berjuag untuk 

menegakkan pemerintahan yang demokratis, sementara di sisi lain Sultan Abdul Hamid 

ingin mempertahankan kekuasaan otokrasi lama. Akhirnya, Sultan Abdul Hamid 

membatasi kegiatan al-Afghani dan melarangnya untuk keluar dari Istanbul. Beberapa 

bulan setelah pertemuan antara keduanya, tiba-tiba al-Afghani  jatuh sakit. Setelah tim 

dokter istana memeriksa dan mendiagnosa penyakitnya, ternyata al-Afghani menderita 

kanker pada rahangnya. Lalu dokter ahli bedah istana datang untuk mengobatinya. Akan 



tetapi, ternyata pengobatan tersebut mengalami kegagalan, sehingga penyakitnya  malah 

menjalar ke seluruh anggota tubuhnya yang menyebabkan tokoh pemikir dan penggerak 

kebangkitan dunia Islam ini menghadap Rabbul Izzati, Allah Subhanahu wa Ta’ala, pada   

5 Syawwal 1314 H atau 9 Maret 1897 di kota Istanbul, Turki.              

                   

II. Biografi  Singkat  Sayyid  Jamaluddin  Al-Afghani 

Nama lengkap Jamaluddin al-Afghani adalah Muhammad Jamaluddin al-Afghani  bin  

Sayyid Shoftar bin  Ali bin Mir Ridha ad-Din al-Husaini bin Mir Zainuddin al-Husaini bin 

Mir Zhahir ad-Din Muhammad al-Husaini bin  Mir Ashil ad-Din  Muhammad al-Husaini 

yang  akan tersambung nasab keturunannya kepada Husein bin  Ali Karramallahu 

Wajhahu. Sedangkan ibunya bernama Sayyidah Sakinah Begum binti Mir  Syarafuddin al-

Husaini. Jamaluddin al-Afghani dilahirkan di kota Asad Abad pada bulan Sya’ban  tahun 

1254 H atau bertepatan dengan tahun 1838 M (Imarah 1988: 44 - 45). Sementara itu, 

Hamka dalam karyanya, Said Jamaluddin Al-Afghani, berpendapat bahwasanya Sayyid 

Jamaluddin al-Afghani dilahirkan pada tahun 1839 M, yaitu tahun di mana tentara Inggris 

di bawah pimpinan Lord Auckland, seorang gubernur jendral Inggris yang berkedudukan 

di negara India, datang menyerang negeri Afghanistan sehingga terjadilah perlawanan  

yang sengit  dari rakyat Afghanistan yang gagah berani terhadap  pasukan dan tentara 

Inggris yang berniat untuk menguasai dan menjajah tanah Afghanistan. Ternyata rakyat 

Afghanistan bukanlah bangsa yang lemah dan pengecut. Mereka terus berjuang dan 

bertempur melawan agresi tentara kolonialis Inggris.  Setelah mendapatkan perlawanan 

yang sengit dari rakyat  Afghanistan, akhirnya tentara Inggris baru dapat menaklukkan 

kota Kandahar dan Kabul. Tiga tahun lamanya bangsa Inggris menduduki dan menguasai 

tanah Afghanistan yang makmur itu, akan tetapi rupanya api perjuangan bangsa 

Afghanistan tidak pernah padam. Ketika tentara Inggris mulai menduduki dan menguasai 

kota-kota penting di Afghanistan, maka rakyat Afghanistan pun mulai mengatur strategis, 

yaitu dengan menyingkir dan meninggalkan kota-kota itu seraya menyusun kekuatan 

guna membalas serangan tentara Inggris tersebut. Akhirnya, setelah berkuasa selama 

tiga tahun di tanah Afghanistan, maka bangsa Inggris pun merasakan getirnya kehidupan 

di tanah Afghanistan. Ternyata rakyat Afghanistan tidak  tinggal diam atas kelaliman 

bangsa Inggris tersebut, bahkan mereka selalu melancarkan serangan balasan terhadap 

tentara Inggris. Tak lama kemudian, bangsa Afghanistan pun mulai merebut kembali 



kota-kota yang dahulu pernah dikuasai oleh pasukan Inggris. Karena begitu dahsyat dan 

hebatnya serangan rakyat Afghanistan terhadap pasukan kolonialis Inggris, maka 

goyahlah semangat para petinggi Inggris, sehingga mereka pun memutuskan untuk 

menarik mundur tentaranya dari tanah Afghanistan seraya mengakui kemerdekaan 

bangsa Afghanistan. Sementara itu, karena kegagalan misinya, maka  Gubernur Jendral 

Lord Auckland pun dipecat dan ditarik kembali ke London, setelah berkuasa selama tiga 

tahun, dari tahun 1839 – 1842, di tanah Afghanistan. Ketika tentara Inggris masuk ke 

negeri Afghanistan, yaitu tahun 1839, maka lahirlah Sayyid Jamaluddin al-Afghani (Hamka 

1981: 16-18).  

Ketika beranjak usia enam tahun, Jamaluddin al-Afghani mulai belajar membaca al-

Qur’an  di bawah bimbingan ayahnya, Sayyid Shoftar. Ternyata al-Afghani memang anak 

yang pintar dan cerdas, sehingga ia mampu menangkap dengan baik pelajaran al-Qur’an 

yang diberikan oleh ayahnya. Setelah itu, ketika mulai beranjak besar, maka Sayyid 

Shoftar pun mulai memberikannya pelajaran bahasa Arab yang meliputi  ilmu Nahwu, 

ilmu Sharaf, ilmu Bayan, ilmu Badi’, dan ilmu Ma’ani. Selanjutnya di bawah bimbingan 

dan arahan dari para guru yang terkenal, yang sengaja didatangkan oleh Sayyid Shoftar,  

Jamaluddin al-Afghani muda  belajar ilmu Tafsir, Hadits Nabawi, Musthalah Hadits, ilmu 

Fikih, Ushul Fiqih, Tasawuf, ilmu Kalam, ilmu Mantik, ilmu Hikmah, ilmu Politik, 

Matematika dan ilmu lainnya (Maufur 1991: 14-15). Bahkan, menurut Hamka, pada saat 

berusia 16 tahun, Jamaluddin al-Afghani mulai mempelajari pokok-pokok ilmu Filsafat, 

ilmu Etika, dan ilmu Ketuhanan (Hamka: 19).  Akhirnya pada saat berusia 18 tahun, 

Jamaluddin al-Afghani menuntaskan semua pelajaran tersebut. Selanjutnya ia pun 

berniat untuk meninggalkan tanah Iran, tempat ia menghabiskan masa mudanya,  pergi 

menuju negeri India dan menetap di sana selama satu tahu beberapa bulan guna 

mendalami ilmu pengetahuan alam dengan metode modern.  

Menurut Muhammad Abduh, pembaharu Islam dari Mesir dan sekaligus salah seorang 

murid dan pengikut al-Afghani yang setia, usai menetap di negeri India selama satu tahun 

beberapa bulan, maka Jamaluddin pergi menuju negeri Hijaz untuk menunaikan ibadah 

haji. Dalam perjalanannya menuju ke kota suci Makkah, yang diperkirakan memakan 

waktu sekitar satu tahun, al-Afghani tidak langsung pergi menuju kota suci tersebut. Akan 

tetapi,  ternyata ia akan  singgah terlebih dahulu dari satu negara ke negara lain dan dari 

satu kota ke kota lainnya.  Akhirnya, Jamaluddin al-Afghani tiba dan sampai di kota 



Mekkah dengan selamat pada tahun 1273 H/1856. Pelaksanan ibadah haji di kota 

Mekkah begitu berkesan dan membekas pada diri Jamaluddin al-Afghani. Menurutnya, 

ibadah haji merupakan sebuah pertemuan Islam internasional yang dihadiri oleh kaum 

muslimin dari pelbagai penjuru dunia dalam satu ikatan dan satu tujuan. Kemudian al-

Afghani bersama beberapa tokoh muslim lainnya membentuk sebuah organisasi yang 

menyerupai sebuah parlemen Islam agung yang diberi nama Ummul Qura. Selanjutnya, 

organisasi tersebut pun menerbitkan sebuah majalah yang namanya sama persis dengan 

nama organisasi tersebut, yaitu Majalah Ummul Qura. Setelah melaksanakan ibadah haji 

di kota Mekkah, maka al-Afghani segera kembali ke tanah airnya, Afghanistan, dengan 

membawa bekal pengalaman dan wawasan yang luas.  Selanjutnya, ia pun ikut 

bergabung  dan  mengabdi kepada rezim pemerintahan Sultan Dost Muhammad Khan, 

pemimpin negeri Afghanistan saat itu  (Abduh 2017: 23-24).  

Pada tahun 1863 Sultan Dost Muhammad Khan, dengan dibantu oleh Jamaluddin al-

Afghani, menyerbu wilayah Herat yang berada dalam kekuasaan Sultan Ahmad Syah yang 

melakukan pembangkangan terhadap  dirinya. Wilayah Herat dikepung  selama beberapa 

hari, hingga Sultan Ahmad Syah pun menyerah dan menyerahkan kekuasaan wilayah 

Herat kepadanya. Akan tetapi, karena takdir Ilahi, Sultan Dost Muhammad  Khan 

meninggal dunia pada saat pengepungan wilayah tersebut, sehingga putra mahkotanya, 

Syer Ali Khan, menggantikan kedudukannya sebagai penguasa  Afghanistan pada tahun 

yang sama. 

Sebagaimana diketahui bahwasanya, pada saat mangkat, Sultan Dost Muhammad 

Khan  mempunyai tiga orang putra, yaitu Afdhal Khan, A’zham Khan, dan Syer Ali Khan. 

Afdhal Khan dan Muhammad A’zham Khan memang telah diberikan wilayah kekuasaan 

tersendiri, sedangkan Syer Ali Khan, putra bungsunya, telah dipersiapkan untuk 

menggantikan kedudukannya sebagai penguasa Afghanisan. Pada awalnya, tidak ada 

perselisihan ataupun pertikaian yang terjadi antara Sultan Syer Ali khan, sebagai penerus 

kerajaan Afghanistan dengan dua orang saudara kandungnya, yaitu Afdhal Khan dan 

Muhammad A’zham Khan. Akan tetapi, karena adanya hasutan dan provokasi yang 

dilancarkan oleh Perdana Menteri Muhammad Rafik Khan kepada Sultan Syer Ali Khan 

agar ia segera menyingkirkan dua saudara tertuanya, Afdhal Khan dan Muhammad 

A’zham Khan, dari istana kerajaan, karena  dikhawatirkan keduanya akan melakukan 

pemberontakan. Sebelum Sultan Syer Ali Khan mewujudkan ambisinya  itu, ternyata 



kedua saudara tertuanya telah mengetahuinya terlebih dahulu. Kemudian kedua  saudara 

kandung sultan itu memproklamirkan sikap oposisinya terhadap penguasa Afghanistan  

tersebut,  yang  tidak lain adalah adik kandung mereka sendiri.  Akhirnya terjadilah 

perang saudara antara Sultan Syer Ali Khan, penguasa Afghanistan, dengan dua orang 

saudara kandungnya sendiri, yaitu Afdhal Khan dan Muhammad A’zam Khan. Pasukan 

Afdhal Khan dapat dikalahkan dan ia sendiri  tertangkap dan dimasukkan ke dalam 

penjara di kota Kabul. Sementara itu, Muhammad A’zam Khan yang didukung oleh Abdur 

Rahman, putra dari Afdhal Khan, terus bertempur mengangkat senjata melawan pasukan 

Sultan Syer Ali Khan. Setelah terjadi pertempuran yang sengit antara pasukan Sultan Syer 

Ali Khan dan pasukan Muhammad A’zam Khan, maka akhirnya Muhammad A’zam Khan 

dapat memenangkan pertempuran tersebut serta mampu merebut  dan menguasai kota 

Kabul. Sesampainya di kota Kabul, Muhammad A’zam Khan segera menuju ke tempat di 

mana Afdhal Khan, kakak kandungnya,  ditahan  dan membebaskannya dari penjara 

tersebut. Setelah dibebaskan dari penjara, maka Afdhal Khan pun didaulat menjadi sultan 

dan penguasa Afghanistan menggantikan Syer Ali Khan yang melarikan diri karena kalah 

perang.  Afdhal Khan memerintah dan berkuasa di Afghanistan hanya selama satu tahun 

saja, karena setelah itu ia pun mangkat. Kemudian Muhammad A’zam Khan naik 

menggantikannya sebagai sultan Afghanistan seraya  mengangkat Jamaluddin al-Afghani 

sebagai perdana menterinya. Dari sinilah nama Jamaluddin al-Afghani mulai bersinar dan 

dikenal sebagai seorang negarawan.  

Sementara itu, Syer Ali Khan, mantan penguasa Afghanistan yang telah terusir dari 

kota Kabul dan kini menetap di Herat, ternyata mengadakan hubungan persahabatan 

dengan pemerintah kolonial Inggris. Ada keinginan yang kuat dari dalam dirinya untuk 

merebut kembali kekuasaan atas tanah Afghanistan dari saudara kandungnya, 

Muhammad A’zam Khan, dengan bantuan pemerintah kolonial Inggris. Akhirnya dengan 

senang hati pemerintah kolonial Inggris memberikan bantuan persenjataan kepada Syer 

Ali Khan. Tak lama kemudian pecahlah perang saudara antara Sultan Muhammad A’zam 

Khan  yang didukung oleh Abdur Rahman dan Jamaluddin al-Afghani dengan Syer Ali 

Khan yang didukung oleh tentara kolonial Inggris. Pasukan Syer Ali Khan terus maju 

mendesak, sehingga ia dapat menguasai kota Kabul, sedangkan Sultan Muhammad 

A’zam Khan yang mengalami kekalahan, pergi melarikan diri ke luar  negeri dan 

meninggal dunia di kota Naisabur, Iran, setelah berada dalam pengasingan selama enam 



bulan. Sementara Abdur Rahman pergi melarikan diri ke kota Bukhara, Uzbekistan. 

Tinggallah Jamaluddin al-Afghani bersama para tentara yang dipimpinnya  di kota Kabul 

menyerah kepada pasukan Syer Ali Khan. Meskipun Jamaludddin al-Afghani berada 

dalam pihak yang kalah berperang, akan tetapi ternyata Syer Ali Khan tidak berani untuk 

melukai ataupun menciderai al-Afghani, karena menghormati nasab ahlul baitnya yang 

mulia. 

Merasa khawatir atas keselamatan dirinya dari tipu daya orang-orang yang 

memusuhinya,  akhirnya  Jamaluddin al-Afghani berniat untuk meninggalkan bumi 

Afghanistan. Segera ia menghadap  Syer Ali Khan untuk memberinya kesempatan 

melaksanakan ibadah haji. Ternyata Syer Ali Khan memberikan izin kepadanya dengan 

syarat al-Afghani tidak berjalan melewati negeri Iran, agar ia tidak bertemu dengan 

Sultan Muhammad A’zam Khan. Akhirnya, al-Afghani memulai perjalanannya untuk 

melaksanakan ibadah haji ke tanah suci Mekkah, melalui negeri India, pada tahun 1285 

H/1869.  

Setibanya di perbatasan negeri India, Jamaluddin al-Afghani disambut dengan penuh 

penghormatan oleh pemerintah kolonial Inggris di India. Meskipun pemerintah kolonial 

Inggris di India memberikan penghormatan kepadanya, akan tetapi al-Afghani hanya 

diberikan izin tinggal dan menetap di negara India selama satu bulan . Selain itu, al-

Afghani juga dihalangi untuk bertemu dan berkomunikasi dengan para ulama India. 

Karena merasa dibatasi kebebasannya oleh pemerintah kolonial Inggris di India, maka al-

Afghani memutuskan untuk pergi meninggalkan negeri India dan bertolak ke negeri 

Mesir. Dengan menumpang kapal laut yang berlayar ke  Suez, maka dimulailah 

perjalanan Jamaluddin al-Afghani berkeliling di beberapa negara Arab, Eropa,  dan 

sekitarnya. 

Menurut Hamka, al-Afghani tiba di kota Suez, Mesir, pada tahun 1286 H yang 

bertepatan dengan 1869.  Selanjutnya, Jamaluddin al-Afghani langsung bertolak pergi 

menuju kota Kairo. Selama berada di kota Kairo, banyak pelajar, mahasiswa, dan juga 

ulama yang datang berkunjung kepadanya untuk sekedar bersilaturahim atau menimba 

ilmu langsung darinya. Di antara pelajar dan mahasiswa yang belajar langsung kepadanya 

adalah Muhammad Abduh seorang  mahasiswa di Universitas al-Azhar, Kairo, Ahmad 

Urabi  Pasha, seorang tokoh nasionalis  Mesir, Sa’ad Zaglul, pemimpin kemerdekaan 

Mesir,  Mahmdud Sami Barudi, seorang sastrawan dan penyair Mesir modern,  dan   Adib 



Ishak seorang pujangga muda yang beragama Kristen Maronit berasal dari negeri Siria.  

Akan tetapi, ternyata banyak juga ulama al-Azhar yang tidak senang  dengan pemikiran 

Jamaluddin al-Afghani. Untuk menghindari perselisihan dan pertentangan yang lebih 

besar dengan beberapa ulama al-Azhar, maka akhirnya Jamaluddin al-Afghani 

memutuskan untuk meninggalkan kota Kairo, setelah menetap  di sana selama empat 

puluh hari, berangkat  menuju kota Istanbul, Turki (Hamka 1981: 31-33). 

Untuk pertama kalinya, Jamaluddin al-Afghani tiba di kota Istanbul, ibu kota 

Kesultanan Turki, pada tahun 1287 H/1870. Menurut keterangan Muhammad Imarah  

(1988: 55) kedatangan al-Afghani  disambut dengan penuh penghormatan oleh Sultan 

Abdul Aziz Mahmud, penguasa Kesultanan Turki dari tahun 1860 - 1876, di istana 

kerajaan.  Banyak pejabat dan petinggi kesultanan Turki yang menyambut kedatangn al-

Afghani. Di antara para pejabat dan petinggi kerajaan tersebut adalah  Perdana Menteri 

Turki Ali Pasha. Kemudian, selama berada di Istanbul, al-Afghani mempelajari bahasa 

Turki  dengan  penuh semangat, sehingga ia  dapat menguasainya selama enam  bulan. 

Selanjutnya, setelah beberapa bulan menetap di Istanbul, pada saat Munif Pasha 

menjabat sebagai menteri pendidikan Kesultanan Turki, al-Afghani pun diangkat menjadi 

salah seorang pejabat tinggi di kementerian pendidikan.  Kemudian al-Afghani mulai 

memainkan perannya dalam bidang politik dan pemikiran bagi kesultanan Turki. Dalam 

bidang politik, umpamanya, al-Afghani mencoba untuk menjadi mediator bagi kesultanan 

Turki Utsmani yang bermazhab sunni dengan beberapa kabilah Arab di negeri Yaman 

yang bermazhab Syiah Zaidiyah dan ingin memerdekakan dirinya. Akan tetapi, para 

pejabat senior di kerajaan Turki banyak yang menolak upaya mediasi yang akan 

diupayakan oleh al-Afgani itu, karena khawatir akan keberhasilan al-Afghani dalam upaya 

mengatasi penyelesaian krisis dua negara tersebut.  Sementara itu, dalam bidang 

pemikiran, al-Afghani sering diundang  untuk berceramah di Masjid Agung al-Fatih, 

Masjid Aya Sophia, dan Masjid Sultan Ahmad.  Ternyata isi ceramahnya banyak 

mengundang decak kagum dari para sarjana dan petinggi kerajaan. Bahkan, pada bulan 

Ramadhan tahun 1287 H yang bertepatan dengan bulan Desember 1870,  Tahsin Efendi, 

seorang direktur di Institut Tehnik  “Daarul Funun”, Istanbul, mengundangnya untuk 

menyampaikan ceramah tentang  manfaat industri. Di antara isi ceramah umumnya  di 

Daarul Funun tersebut adalah bahwa ia memberikan perumpamaan roh  antara hikmah 

dan nubuwah.  



Akibatnya ceramah umumnya tersebut, maka Hasan Fahmi Effendi, mufti besar 

kesultanan Turki yang berkedudukan di Istanbul dan juga orang yang sangat iri hati 

kepada al-Afghani, mulai melayangkan serangannya kepada al-Afghani. Mufti Istanbul itu 

menuduh bahwasanya al-Afghani adalah seorang  zindik, karena menyebutkan nubuwah 

sebagai sesuatu yang dapat dipelajari. Kemudian Mufti Istanbul dan para pendukungnya 

pun menerbitkan buku kecil  (booklet) dengan judul “’Ainush Showaab fi ar-Radd ‘ala 

Man Qoola: Inna ar-Risalah wa an-Nubuwwah Shon’ataani Tunaalaani bil Iktisaab” 

(Pandangan Yang  Benar Untuk Menolak Pendapat Yang Mengatakan Bahwasanya Risalah 

dan Kenabian Adalah  Suatu Ketrampilan Yang Dapat Dipelajari).  

Mendapatkan tuduhan dan serangan seperti itu, maka al-Afghani pun marah. Lalu ia pun 

meminta kepada pemerintah untuk mengadili mereka yang telah mencemarkan nama 

baiknya dengan melemparkan tuduhan bahwasanya ia melecehkan perkara kenabian. 

Akhirnya masyarakat pun terbelah menjadi dua: pihak yang mendukung  pendapat al-

Afghani dan pihak yang berseberangan dengan pendapat al-Afghani. Menyikapi suasana 

yang panas seperti itu, maka Sultan Abdul Aziz Mahmud, penguasa kerajaan Turki,  

meminta kepada al-Afghani untuk meninggalkan Istanbul selama beberapa bulan guna 

menghindari sesuatu yang tidak diinginkan. Lalu al-Afghani pun akhirnya memenuhi 

permintaan sultan Turki tersebut dengan cara meninggalkan Istanbul pergi menuju India 

melewati negeri Mesir.  

Al-Afghani tiba di Mesir untuk yang kedua kalinya pada awal Muharram 1288 H yang 

bertepatan dengan 23 Maret 1871 yang  awal mulanya adalah hanya untuk transit dan 

setelah itu ingin melanjutkan perjalanan menuju India.  Akan tetapi, ketika bertemu 

dengan Riyadh Pasha, seorang perdana menteri Mesir pada masa pemerintahan Khedive  

Ismail yang sangat tertarik dengan perangai, akhlak, dan pemikiran  al-Afghani, yang 

kemudian memintanya untuk tinggal beberapa lama di Mesir, maka akhirnya  al-Afghani 

bersedia untuk menetap di Kairo hingga 8 tahun lamanya. Untuk menghormati 

keberadaan al-Afghani di kota Kairo, maka Riyadh Pasha pun menghadiahkan sebuah 

rumah di Khan Khalili untuk ditempatinya dan sekaligus diberikan tunjungan hidup 

sebesar 10 pound Mesir setiap bulannya. Sementara itu, menurut Hamka (1981: 39) 

Khedive Ismail adalah  seorang pemimpin negeri Mesir yang sangat otoriter, despotan,  

dan  selalu menghambur-hamburkan harta kekayaan negeri Mesir demi memenuhi 

ambisinya yang ingin menjadikan kota di Mesir seperti kota-kota di  Eropah. Di antara 



keinginannya yang  ambisius itu adalah  bahwa ia ingin menjadikan kota Kairo seperti 

kota Paris dalam hal kemegahan gedung-gedungnya, pertunjukan opera-operanya, 

jembatan-jembatannya, termasuk ingin meniru menara Eifelnya kota Paris.  Tentunya hal 

itu akan memerlukan biaya yang sangat besar, sementara rakyat Mesir itu sendiri berada 

dalam kesengsaraan  dan kemelaratan. Akhirnya, berkat pengaruh pengajaran dan 

pemikiran al-Afghani kepada para pelajar dan  rakyat Mesir, maka pada tahu 1879 

kesultanan Turki Utsmani  di Istanbul --- setelah memantau dan memahami gejolak yang 

terjadi di masyarakat Mesir --- akhirnya memecat Khedive Ismail sebagai penguasa Mesir 

dan mengangkat Muhammad  Taufik Pasha sebagai khedive Mesir yang baru. 

Pada awal berkuasa, Taufik Pasha adalah seorang pemimpin yang baik dan 

memperhatikan rakyat. Terlebih lagi, Taufik Pasha juga adalah orang yang dekat  dengan 

al-Afghani dan banyak belajar kepadanya tentang demokrasi, musyawarah, dan upaya 

untuk meningkatkan kesejahteraan  rakyat. Namun, baru beberapa bulan berkuasa, 

ternyata Taufik Pasha mulai berubah dari janji awalnya. Sebagaimana diketahui 

bahwasanya khedive Mesir yang baru ini pernah berjanji kepada al-Afghani akan 

membentuk parlemen yang dapat menyalurkan aspirasi rakyat banyak. Akan tetapi, 

berkat bujuk rayu dan tipu daya perwakilan konsul Inggris di Mesir, akhirnya Khedive 

Taufik Pasha terperangaruh dan membatalkan janjinya tersebut. Lebih dari itu, ia pun 

memerintahkan beberapa orang anak buahnya untuk menangkap al-Afghani dan 

mengusirnya dari  negeri Mesir.  

Menurut Imarah (1988: 65) al-Afghani dibuang ke negeri India, pada  8 Ramadhan 

1296 H atau 26 Agustus 1879, dengan menumpang kapal laut yang  akan menunju ke 

kota Bombay di saat musim panas yang sangat menyengat. Sesampainya di negeri India, 

yaitu di kota Bombay, al-Afghani pun mulai aktif mengikuti kegiatan pemikiran yang 

berkembang di sana. Salah satu dari pemikiran yang  berkembang dan tersebar  saat itu 

adalah  munculnya paham naturalisme-materialisme di kalangan masyarakat muslim 

India yang memang sengaja dipelihara oleh pemerintah imperialis Inggris di India untuk 

memperlemah akidah umat Islam di sana. Timbul rasa ghirah keislaman pada diri al-

Afghani untuk membela agamanya dengan mengarang sebuah buku kecil yang  bernama 

“Risaalah ar-Radd ‘ala ad-Dahriyyin” (Buku Kecil Yang Mengulas Tentang Penolakan 

Terhadap Kaum Naturalis-Materialis) guna menangkis paham naturalisme-materialisme 

tersebut.   



Ketika pemberontakan Urabi Pasha di Mesir meletus, yaitu tahun 1882, pemerintahan 

kolonial Inggris di India memindahkan al-Afghani dari kota Bombay menuju kota Kalkuta. 

Mereka pun mulai membatasi pergerakan dan kegiatan al-Afghani, hingga  

pemberontakan tersebut dapat dipadamkan dan para tokohnya, seperti Urabi Pasha, 

Sa’ad Zaglul,  dan Syekh Muhammad Abduh, ditangkap dan dibuang keluar negeri. 

Setelah pemberontakan tersebut dapat dipadamkan, maka barulah al-Afghani 

diperkenankan oleh pemerintah Inggris di India untuk pergi ke mana saja yang 

dikehendaki.  

Akhirnya, pada tahun 1883, al-Afghani meninggalkan negeri India menuju kota Paris 

dengan menumpang kapal laut yang akan membawanya ke sana. Pada saat kapal laut 

yang ditumpanginya itu  berlayar melewati terusan Suez, maka al-Afghani pun 

mengirimkan surat kepada muridnya, Syekh Muhammad Abduh, yang kala itu sedang 

menjalani masa pembuangannya di kota Beirut, untuk segera menyusulnya ke kota Paris. 

Dalam perjalanannya menuju kota Paris, al-Afghani pun pernah menetap beberapa hari 

di kota London. Setelah itu, al-Afghani langsung pergi menuju kota Paris untuk tinggal 

dan menetap di sana. Di kota Paris inilah al-Afghani bertemu dengan beberapa tokoh dari 

negeri Islam lainnya, seperti dari Mesir, India, dan Turki. Selanjutnya dibentuklah 

organisasi sosial dan keagamaan di antara mereka yang diberinama Jam’iyyah al-Urwatul 

Wutsqa guna menggalang persatuan dan kesatuan antarkaum muslimin. Akhirnya, 

organisasi sosial Jam’iyyah al-Urwatul Wutsqa ini juga menerbitkan sebuah  majalah yang 

sangat  fenomenal dan terkenal “al-Urwatul Wutsqa” yang edisi pertamanya terbit pada 

5 Jumadil Ula 1301 H atau bertepatan dengan 12 Maret 1884 dan edisi akhirnya  terbit 

pada 26 Dzul Hijjah 1301 atau 16 Oktober 1884 (Hamka 1981: 82). Dengan demikian, 

majalah al-Urwatul Wutsqa yang dipunggawai oleh Sayyid Jamaluddin al-Afghani dari 

kota Paris ini,  hanya terbit selama 6 bulan sebanyak 18 edisi saja. Menurut Harun 

Nasution (1992: 53), meskipun tidak berumur panjang, akan tetapi gaung majalah 

tersebut sampai juga ke Indonesia. Penerbitannya terpaksa dihentikan, karena adanya 

campur tangan dari kaum imperialis Eropah yang melarang tersebarnya majalah tersebut 

itu ke negara-negara Islam lainnya.  

Selama di Paris, al-Afghani pernah berdiskusi dan berdebat dengan seorang filosof 

Prancis yang terkenal, Ernest Renan, yang menyampaikan kuliah umumnya tentang Islam 

dan ajarannya di Universitas Sorbonne, Paris, pada tahun 1883. Kemudian al-Afghani 



merespons ceramah Renan tersebut dengan menuliskan sebuah artikel yang diterbitkan 

oleh harian berbahasa Prancis, Debats,  pada 19 Mei 1883. Al-Afghani tetap berada di 

Eropah, di sekitar kota London dan Paris, sampai tahun 1886, hingga ia berkeinginan 

untuk berangkat ke Jazirah Arab guna mendirikan khilafah islamiyah modern yang jauh 

dari bayang-bayang kaum imperialis barat. Akan tetapi, Sultan Nasiruddin Syah, raja Iran, 

mengundang al-Afghani untuk datang ke Teheran guna bekerja sama dengannya dalam 

masalah pemerintahan. Al-Afghani tiba di kota Teheran, ibu kota negeri Iran, pada 18 

Januari 1887 dan segera dilantik menjadi menteri penerangan. Akan tetapi, tak lama 

kemudian, muncullah perselisihan antara al-Afghani dan Sultan Nashiruddin Syah. Untuk 

menghindari terjadinya perselisihan yang lebih tajam antara dirinya dengan Syah Iran 

tersebut, maka al-Afghani pun minta izin untuk pergi meninggalkan negeri Iran menuju 

Rusia. Al-Afghani menetap dan tinggal di kota St. Piettersburg, Rusia, selama hampir 3 

atau 4 tahun lamanya. Setelah menetap di Rusia, al-Afghani melanjutkan perjalanan ke 

kota Munich, Jerman. Di kota tersebut, al-Afghani bertemu dengan Sultan Nashiruddi 

Syah yang ingin bertemu dengannya  guna mengajaknya kembali ke Iran untuk diangkat 

menjadi perdana menteri. Pada awalnya, al-Afghani menolak permintaan Sultan 

Nashiruddin itu. Akan tetapi, karena ia terus membujuknya, maka akhirnya al-Afghani 

pun menyetujuinya. Al-Afghani tiba untuk kedua kalinya ke kota Teheran pada tahun  

1307 H atau 1890. 

Ternyata, perselisihan dan pertikaian kembali terjadi antara al-Afghani dan Sultan 

Nashiruddin Syah. Bahkan, perselisihan yang sekarang ini lebih dahsyat daripada 

perselisihan yang lalu. Kemudian al-Afghani meminta izin kepada Sultan Nashirudin Syah 

untuk pergi berangkat ke Eropah, akan tetapi tidak diperkenankan. Akhirnya al-Afghani 

mencari suatu upaya agar ia dapat menyelamatkan diri dari perangkap Sultan 

Nashiruddin Syah. Lalu al-Afghani mengungsi ke kompleks Abdul Azhim, sebuah tempat 

suci bagi kaum Syiah yang berjarak sekitar 20 km dari kota Teheren, untuk mengasingkan 

diri di sana selama 7 bulan. Akan tetapi, pada  bulan April 1891 Sultan Nashiruddin Syah 

tetap mengirim pasukannya  yang bersenjatakan lengkap sebanyak  500 orang untuk 

menangkap dan mengusir al-Afghani dengan cara yang kasar dari negeri Iran ke kota 

Basra, Irak.  

Akhirnya al-Afghani pergi meninggalkan kota Basra menuju kota London, Inggris. Di 

sana ia kembali menulis artikel-artikel yang berisikan kecaman dan hujatan kepada 



pemerintahan Sultan Nashiruddin Syah yang lalim. Di antaranya ia menulis artikel di 

majalah bulanan  Dhiyaul Khafiqain, sebuah majalah yang diterbitkan oleh  penerbit di 

Ingggris, dalam bahasa Arab dan Ingggris. Edisi pertama dari majalah ini terbit pada awal 

bulan Februari 1892, di mana al-Afghani menulis sebuah artikel berjudul “Ahwaal Faaris 

al-Hadhirah” (Kondisi Negeri Persia Saat Ini). Selanjutnya, pada edisi kedua dari majalah 

bulanan ini, yaitu  Maret 1892, al-Afghani menulis artikel tentang “Bilaad Faaris” (Negeri 

Persia), yang berisikan tentang ketundukan rezim Sultan Nashiruddin Syah kepada 

pemerintahan imperialis Inggris. 

Betapa murkanya Sultan Nashiruddin Syah mengetahui kecaman dan kritikan  al-

Afghani terhadap dirinya  melalui majalah bulanan yang terbit di kota London. Lalu ia 

meminta bantuan kepada Sultan Abdul Hamid, penguasa kerajaan Turki Utsmani, untuk 

mengundang al-Afghani ke Istanbul agar ia tidak lagi menyerang kebijakan Sultan 

Nashiruddin Syah, penguasa negeri Iran itu. Akhirnya, al-Afghani tiba di Istanbul untuk 

yang keduanya kalinya pada tahun 1892. Pada awal kehadiran yang kedua kalinya di kota 

Istanbul, al-Afghani tidak pernah berhenti untuk mengecam dan menyerang kezaliman 

rezim Sultan Nashiruddin Syah. Bahkan ia terus mengobarkan semangat agar Sultan 

Nashiruddin Syah disingkirkan dari singgasananya. Hingga pada suatu hari, datanglah 

seorang pemuda Iran  yang bernama Mirza Reza Karmani ke kota Istanbul untuk 

menemui al-Afghani. Karmani adalah seorang pemuda Iran yang juga pernah 

dipenjarakan oleh Sultan Nashiruddin Syah pada saat terjadi peristiwa penangkapan al-

Afghani di komplek pemakaman Abdul Azhim. Lalu Karmani bercerita kepada al-Afghani 

tentang kondisi rakyat Iran yang semakin sengsara dan menderita di bawah cengkeraman 

kekuasaan Sultan Nashiruddin Syah. Kemudian terjadilah obrolan yang serius antara al-

Afghani dan pemuda Karmani. Tak ada seorang pun yang mengetahui isi obrolan antara 

kedua orang tersebut. Selanjutnya sang pemuda Iran tersebut meninggalkan kota 

Istanbul untuk kembali ke negerinya dengan membawa dendam kesumat kepada Sultan 

Nashiruddin Syah. Beberapa bulan kemudian, tepatnya pada 11 Maret 1896, tersiarlah 

berita yang menggemparkan tentang terbunuhnya Sultan Nashiruddin di komplek 

pemakaman Abdul Azhim oleh seorang pemuda yang bernama  Mirza Reza Karmani. 

Mendengar berita kematian Sultan Nashiruddin Syah, penguasa Iran yang lalim itu, maka 

al-Afghani merasa lega dan kagum atas keberanian pemuda Iran tersebut. Satu tahun 

setelah kematian Nashiruddin Syah, maka hubungan antara Sultan Abdul Hamid dan 



Jamaluddin al-Afghani semakin baik. Akan tetapi, beberapa bulan setelah pertemuan 

antara keduanya, tiba-tiba al-Afghani  jatuh sakit. Setelah tim dokter istana memeriksa 

dan mendiagnosa penyakitnya, ternyata al-Afghani menderita kanker pada rahangnya. 

Akhirnya dokter ahli bedah istana datang untuk mengobatinya. Akan tetapi, ternyata 

pengobatan tersebut mengalami kegagalan, sehingga penyakitnya  malah menjalar ke 

seluruh anggota tubuhnya yang menyebabkan tokoh pembaharu dan penggerak 

kebangkitan dunia Islam modern ini  pergi menghadap Sang Khalik, Allah Ta’ala, pada 5 

Syawwal 1314 H atau 9 Maret 1897.   

           

III. Pergerakan dan Pemikiran Sayyid Jamaluddin al-Afghani Bagi Dunia Islam 

Tak dapat disangkal lagi bahwasanya Sayyid Jamaluddin al-Afghani bukan hanya 

dikenal sebagai pembaharu Islam modern, akan tetapi ia juga dijuluki --- meminjam 

istilah Edward Mortimer --- sebagai orang bijak dari Timur (the sage of the east), dan juga 

tokoh penggerak kebangkitan dunia Islam (Mortimer 1982: 109). Menurut Maufur (1991: 

88-89) dalam kaitannya dengan kemajuan umat Islam, maka al-Afghani telah 

menyerukan kepada kaum muslimin untuk merubah pola berpikirnya dengan membuka 

pintu ijtihad. Dalam pandangan al-Afghani sesungguhnya kejahatan terbesar yang 

melanda umat manusia adalah kebodohan. Oleh karena itu, masih menurut al-Afghani, 

yang dimaksud dengan pembaharuan dalam Islam adalah menpelajari Islam dari sumber 

aslinya, yaitu al-Qur’an dan hadits. Sesungguhnya ilmu pengetahuan dan wahyu Ilahi itu 

selaras dan sejalan serta tidak saling bertentangan antara satu dengan yang lainnya. 

Lebih dari itu, kebenaran ilmu pengetahuan juga akan menjadi penopang yang nyata bagi 

kebenaran risalah Islam. Walhasil, sesungguhnya ilmu pengetahuan dan kemajuan 

peradaban manusia itu akan semakin berkembang manakala ditopang oleh agama. 

Menurut Nasution (1992: 55),  pada  salah satu edisi dari jurnal al-Urwatul Wutsqanya, 

al-Afghani  mencoba untuk menganalisis bahwa kemunduran umat Islam bukan 

disebabkan karena ajaran Islam tidak sesuai dengan zaman. Akan tetapi, sesungguhnya,  

kemunduran itu disebabkan karena umat Islam telah dirasuki oleh faham fatalisme, sifat 

statis, dan mengabaikan ilmu pengetahuan. Umat Islam telah meninggalkan ajaran Islam 

yang sebenar-benarnya. Islam menghendaki agar para pemeluknya bersifat dinamis, 

kompetitif, dan cinta kepada ilmu pengetahuan. Sifat statis hanya akan membuat umat 

Islam tidak berkembang dan hanya mengikuti apa yang telah menjadi ijtihad para ulama 



sebelum mereka. Faktor lain, menurut al-Afghani, yang membuat umat Islam menjadi 

mundur dan terbelakang adalah kekeliruannya  terhadap konsep qadha dan qadar. 

Ternyata konsep qadha dan qadar telah diubah dan dirusak menjadi faham fatalisme 

yang menggiring umat Islam kepada keadaan statis. Menurutnya, konsep qadha dan 

qadar, sesungguhnya, mengandung arti bahwa segala sesuatu terjadi menurut sebab 

akibat (sunnatullah/hukum kausalitas). Keinginan dan kemauan dari seorang anak 

manusia merupakan salah satu  dari mata rantai sebab-akibat ini. Pada masa yang silam, 

keyakinan kepada qadha dan qadar seperti ini malah menumbuhkan keberanian dan 

kesabaran pada jiwa kaum muslimin dalam menghadapi pelbagai macam ujian dan 

cobaan. Dikarenakan begitu yakin dan percaya kepada qadha dan qadar, maka umat 

Islam di masa yang silam muncul menjadi umat yang dinamis dan mampu membangun 

peradaban yang tinggi.  

Mengenai kiprahnya dalam upaya membangkitkan persatuan dan kesatuan umat 

Islam, maka sesungguhnya al-Afghani bukanlah seorang tokoh yang hanya pandai 

berbicara saja. Berpetualang mengunjungi beberapa negeri, baik itu negeri muslim 

seperti Hejaz, Mesir, Turki, India, dan Iran ataupun negeri barat, seperti Inggris, Prancis, 

Rusia, Jerman dan lain-lainnya pernah dilakukan oleh al-Afghani demi tercapainya 

kebangkitan dunia Islam. Proyek yang kelak dikenal sebagai Pan-Islamisme ini adalah 

sebuah gagasan orisinil yang dikemukakan oleh al-Afghani demi untuk membangkitkan 

dan menyatukan dunia Islam untuk melawan imperalisme Barat, seperti Inggris, Prancis, 

dan Italia, yang pada saat itu tengah mencengkeramkan kuku-kuku kolonialisme dan 

imperalismenya di dunia Islam dan negara-negara berkembang lainnya. Apabila diamati 

dengan seksama, maka sesungguhnya inti Pan-Islamisme al-Afghani itu terletak pada 

gagasan bahwa Islam adalah satu-satunya ikatan kesatuan kaum muslimin. Kemudian, 

manakala ikatan kesatuan itu diperkokoh, lalu ia menjadi sumber kehidupan dan pusat 

loyalitas mereka, maka tak dapat diragukan bahwa solidaritas yang luar biasa tersebut 

akan dapat merealisasikan pembentukan negara Islam yang kokoh dan stabil.  

Selain dikenal sebagai seorang pembaharu dan pemikir Islam modern, al-Afghani juga 

dikenal sebagai penulis yang handal. Ada beberapa karya  tulis yang ditinggalkan oleh al-

Afghani, baik itu yang ditulisnya sendiri atau pun dibantu oleh murid dan pengikutnya. Di 

antara karya tulisnya yang terkenal adalah kitab Ar-Raddu ‘ala ad-Dahriyyiin (Penolakan 

Terhadap Penganut Faham Naturalisme-Materialisme). Buku kecil ini dikarang ketika ia 



berada di negeri India. Kemudian, ada juga buku kecil karya al-Afghani, berjudul 

Tatimatul Bayaan Fi Taariikhil Afghaan (Penjelasan Yang Sempurna Tentang Sejarah 

Negeri Afghanistan). Buku kecil karya al-Afghani ini pada awalnya merupakan kumpulan 

artikel yang diterbitkan oleh sebuah surat kabar Kairo yang menjelaskan tentang peran 

politik imperialisme Inggris di beberapa negeri Islam. Bahkan, pada 18 Mei 1883, ketika 

berada di kota Paris, al-Afghani menuliskan bantahannya terhadap ceramah ilmiah Ernest 

Renan, seorang filosof Prancis modern, tentang Islam dan Ilmu Pengetahuan (al-Islaam 

wal ‘Ilm)  pada Journal des debats, sebuah harian yang terbit di kota Paris, Prancis. 

Perdebatan dan diskusi antara al-Afghani, seorang pemikir dan pembaharu Islam asal 

negeri Afghanistan, dan Ernest Renan, seorang filosof kenamaan asal Prancis, kini banyak 

dicetak buku-buku ilmiah ( Hafiz 2005: 54). Dan yang terakhir karyanya adalah majalah al-

Urwatul Wutsqa, sebuah majalah  yang  sangat  fenomenal dan terkenal yang edisi 

pertamanya terbit pada 5 Jumadil Ula 1301 H atau bertepatan dengan 12 Maret 1884 

dan edisi akhirnya  terbit pada 26 Dzul Hijjah 1301 atau 16 Oktober 1884 (Hamka 1981: 

82). Dengan demikian, majalah al-Urwatul Wutsqa yang dipunggawai oleh Sayyid 

Jamaluddin al-Afghani dari kota Paris ini,  hanya terbit selama 6 bulan sebanyak 18 edisi 

saja. Menurut Harun Nasution (1992: 53), meskipun tidak berumur panjang, akan tetapi 

gaung majalah tersebut tersebar ke pelbagai negeri Islam termasuk juga Indonesia.   

 

IV. Kesimpulan 
Pembahasan yang sederhana ini menunjukkan bahwa sesungguhnya Sayyid 

Jamaluddin al-Afghani adalah benar-benar  salah seorang pemimpin pembaharuan Islam  

modern yang kiprah dan pemikirannya membahana ke seluruh penjuru dunia Islam. 

Sepak terjangnya dalam menggerakkan kesadaran umat Islam dan gerakan 

revolusionernya yang membangkitkan dunia Islam membuat dirinya menjadi orang yang 

paling dicari oleh pemerintahan imperialis Inggris saat itu. Akan tetapi, komitmen dan 
konsistensinya yang begitu tinggi terhadap nasib umat Islam, menjadikan al-Afghani tak 

pernah mengenal lelah ataupun menyerah.  

Selain dikenal sebagai seorang pemikir dan pembaharu Islam modern,  al-Afghani juga 

dikenal sebagai pengarang dan penulis yang handal. Ada beberapa karya tulisnya yang 

mampu mengguncang pemikiran di Eropah dan juga pemerintahan kolonial Inggris di 

beberapa negeri Islam. Di antara karyanya tersebut adalah  Ar-Raddu ‘ala ad-Dahriyyiin 



(Penolakan Terhadap Penganut Faham Naturalisme-Materialisme), Tatimatul Bayaan Fi 

Taariikhil Afghaan (Penjelasan Yang Sempurna Tentang Sejarah Negeri Afghanistan), 

sebuah buku kecil karya al-Afghani yang pada awalnya merupakan kumpulan artikel yang 

diterbitkan oleh sebuah surat kabar Kairo yang menjelaskan tentang peran politik 

imperialisme Inggris di beberapa negeri Islam, dan  majalah al-Urwatul Wutsqa, sebuah 

majalah  yang  sangat  fenomenal dan terkenal yang edisi pertamanya terbit pada 5 

Jumadil Ula 1301 H atau bertepatan dengan 12 Maret 1884 dan edisi akhirnya  terbit 

pada 26 Dzul Hijjah 1301 atau 16 Oktober 1884.  

  

 
Daftar Pustaka 

 
Abduh, Muhammad, 2017, Siratu Shahibi Haazihi Ar-Risalah Asy-Syekh Jamaluddin Al-Afghani 

dalam  Risalah Ar-Radd ‘Ala Ad-Dahriyyin, Daarul Ma’arif al-Hikmiyah, Lebanon.  

Asmuni, Yusran, 2001, Pengantar  Studi Pemikiran  Dan  Gerakan Pembaharuan Dalam  Dunia 

Islam, PT Raja Grafindo Persada, Jakarta. 

Hafiz, Majdi Abdul, 2005, al-Islaam wal ‘Ilm: Munaazharah Riinan wal Afghaan, al-Majlis al-‘Ala li 

ats-Tsaqaafah, Kairo.   

Hamka, 1981,  Said Jamaluddin al-Afghani, Penerbit Bulan Bintang, Jakarta. 

Imarah, Muhammad, 1988, Jamaluddin al-Afghani: Muqizh asy-Syarqi wa Failasuf  al-Islaami, 

Daar  asy-Syuruq, Kairo.  

Maufur, Mustolah, 1991, Jamaluddin al-Afghani, Pergerakan dan Pemikirannya, PSIA, IPD Pondok 

Modern  Darussalam, Gontor, Ponorogo. 

Mortimer, Edward, 1982, Faith And Power: The Politics of Islam, Faber and Faber, London. 

Nasution, Harun, 1992, Pembaharuan Dalam Islam:  Sejarah Pemikiran dan Gerakan, Penerbit  

Bulan Bintang, Jakarta.   

 

   



 


