Sayyid Jamaluddin Al-Afghani: Pergerakan dan Pemikirannya Bagi Dunia Islam

Abstract: Sayyid Jamaluddin Al-Afghani: His Movement and Thought Towards Islamic World.
This article presented the thought, movement, dan fight of al-Afghani in order to awaken
awareness of moslems from the grip of western imperialism and colonialism. His hatred and
anger towards westerners imperialist, in this case British imperialist government, are so
reasonable. There are several Islamic countries that he visited, such Afghanistan, India,
Egypt, Hejaz, and Iran were in the grip of British imperialist government. Seeing and paying
attention to the conditions in Islamic countries that are very concerning like that, then he
was moved to immediately awaken awareness of moslems. His action in moving the
consciousness of moslems and his revolutionary movement that raised the Islamic world,
made him the most sought after person by British imperialist government at that time.
However, his high commitment and consistency towards the fate of the moslems made him

never tire or give up on what is called imperialism.

Keywords: Sayyid Jamaluddin Al-Afghani, the resurrection of moslems, British imperialist
government

Abstrak: Sayyid Jamaluddin Al-Afghani: Pergerakan dan Pemikirannya Bagi Dunia Islam.
Artikel ini menyuguhkan tentang pemikiran, pergerakan, dan perjuangan yang dilakukan al-
Afghani  dalam upayanya membangkitan kesadaran umat Islam dari cengkraman
imperalisme Barat. Kebencian dan kegeraman kepada kaum imperialis Barat, dalam hal ini
adalah pemerintahan imperialis Inggris, adalah sangat beralasan. Ada beberapa negeri
Islam yang pernah ia kunjungi dan singgahi, baik itu Afghanistan, India, Mesir, Hijaz, dan Iran
berada dalam pengaruh dan kungkungan pemerintahan imperalis Inggris. Melihat dan
memperhatikan kondisi negeri-negeri Islam yang amat memprihatinkan seperti itu, maka al-
Afghani pun tergerak untuk segera dapat membangunkan dan membangkitkan kesadaran
umat Islam. Sepak terjangnya dalam menggerakkan kesadaran umat Islam dan gerakan
revolusionernya yang membangkitkan dunia Islam membuat dirinya menjadi orang yang
paling dicari oleh pemerintahan imperialis Inggris saat itu. Akan tetapi, komitmen dan
konsistensinya yang begitu tinggi terhadap nasib umat Islam, menjadikan al-Afghani tak

pernah mengenal lelah ataupun menyerah kepada yang namanya penjajahan.

Kata Kunci: Sayyid Jamaluddin Al-Afghani, Kebangkitan Umat Islam, Pemerintahan Imperialis
Inggris



. Pendahuluan
Sayyid Jamaluddin al-Afghani adalah salah seorang pemimpin pembaharuan Islam

modern yang kiprah dan pemikirannya membahana ke seluruh penjuru dunia Islam.
Sepak terjangnya dalam menggerakkan kesadaran umat Islam dan gerakan
revolusionernya yang membangkitkan dunia Islam membuat dirinya menjadi orang yang
paling dicari oleh pemerintahan imperialis Inggris saat itu. Akan tetapi, komitmen dan
konsistensinya yang begitu tinggi terhadap nasib umat Islam, menjadikan al-Afghani tak
pernah mengenal lelah ataupun menyerah. Menurut Harun Nasution (1992: 51)
meskipun sepak terjang dan perjuangannya sangat terasa di beberapa negeri Islam, akan
tetapi harus diakui bahwa pengaruh terbesar yang ditinggalkan al-Afghani itu adalah di
Mesir. Oleh karena itu, tidaklah mengherankan apabila banyak sarjana dan ilmuwan yang
memasukkannya ke dalam pembaharuan Islam di Mesir. Namun, menurut pendapat
Hamka, sesungguhnya pemikiran dan kerja keras al-Afghani telah dikerahkan seluruhnya
bukan hanya ketika ia berada di negeri “Seribu Menara” saja. Akan tetapi, pemikirannya
juga disumbangkan bagi negeri-negeri Islam yang telah dikunjunginya, baik itu
Afghanistan, India, Turki, Hijaz, dan Iran. Bahkan, ketika ia berada di daratan Eropah
sekalipun, yaitu di London dan Paris, gaung pembaharuan untuk menggerakkan
kesadaran umat Islam tetap dikumandangkannya (Hamka 1981: 7).

Sebagaimana diketahui bahwasanya al-Afghani adalah seorang reformis, pemikir, dan
penggerak kebangkitan dunia Islam yang dilahirkan di kota Asad Abad, Afghanistan, pada
bulan Sya’ban tahun 1254 H atau bertepatan dengan tahun 1838 M dan meninggal dunia
pada hari Selasa 5 Syawwal 1314 H atau 9 Maret 1897 (Imarah 1988: 44 — 45). Sedangkan
menurut pendapat Hamka dalam karyanya, Said Jamaluddin Al-Afghani, bahwasanya
Sayyid Jamaluddin al-Afghani dilahirkan pada tahun 1254 H atau 1839 M, yaitu tahun di
mana tentara imperialis Inggris menyerang negeri Afghanistan. Ketika beranjak usia
enam tahun, Jamaluddin al-Afghani mulai belajar membaca al-Qur'an di bawah
bimbingan ayahnya, Sayyid Shoftar. Setelah itu, ketika mulai beranjak besar, maka Sayyid
Shoftar pun mulai memberikannya pelajaran bahasa Arab yang meliputi ilmu Nahwu,
ilmu Sharaf, ilmu Bayan, ilmu Badi’, dan ilmu Ma’ani. Selanjutnya di bawah bimbingan
dan arahan dari para guru yang terkenal, yang sengaja didatangkan oleh Sayyid Shoftar,

Jamaluddin al-Afghani muda belajar ilmu Tafsir, Hadits Nabawi, Musthalah Hadits, ilmu



Fikih, Ushul Figih, Tasawuf, ilmu Kalam, ilmu Mantik, ilmu Hikmah, ilmu Politik,
Matematika dan ilmu lainnya (Maufur 1991: 14-15).

Perlu diketahui bahwasanya karir politik al-Afghani telah dirintis saat ia masih berusia
muda, 22 tahun, yaitu ketika ia dilantik menjadi asisten Sultan Dost Muhammad Khan,
penguasa Afghanistan. Selanjutnya, pada tahun 1864, al-Afghani diangkat menjadi
penasehat Syer Ali Khan, putra mahkota dari Sultan Dost Muhammad Khan. Kemudian,
setelah Syer Ali Khan mengungsingkan diri dari kota Kabul karena kalah perang, maka
Sultan Muhammad A’zam Khan pun mengangkatnya menjadi perdana menteri. Ketika
berada di Istanbul, ibu kota kesultanan Turki, Munif Pasha, menteri pendidikan di
kesultanan Turki saat itu, pada tahun 1870, melantik al-Afghani menjadi salah seorang
anggota Majelis Pendidikan Turki. Bahkan pada tahun 1887, Sultan Nashiruddin Syah,
penguasa negeri Iran, pernah melantiknya menjadi menteri penerangan dan pada tahun
1890, melantiknya menjadi perdana menteri untuk kerajaan Iran (Asmuni 2001: 76-77).

Pada awalnya, ketika berada di Kairo, al-Afghani berupaya untuk memfokuskan dirinya
dalam mengembangkan ilmu-ilmu keislaman, teologi, filsafat, dan kesusastraan Arab
yang ia kuasa dan setelah itu mengajarkannya kepada para pengikutnya. Rumahnya yang
merupakan hadiah dari Riyadh Pasha, seorang perdana menteri pada masa pemerintahan
Khedive Ismail, dan terletak di komplek Khan Khalili menjadi tempat pertemuan dan
perkumpulan para pengikutnya. Di rumahnya yang tidak jauh dari Masjid al-Azhar, Kairo,
inilah al-Afghani menyampaikan kuliah dan pelajarannya kepada para pengikutnya dari
pelbagai kalangan, baik itu dari para mahasiswa, ulama, intelektual muda, penulis,
wartawan, dan tokoh pergerakan. Di antara murid dan pengikutnya yang banyak
mengambil pelajaran darinya adalah Muhammad Abduh, Ahmad Urabi Pasha,
Muhammad Sami al-Barudi, Sa’ad Zaglul, Mustofa Kamil, Abdullah Fikri Pasha, George
Zaidan, Adib Ishak dan lain-lainnya. Akan tetapi, ketika melihat campur tangan dan
tekanan imperialis Inggris terhadap pemerintahan Khedive Muhammad Taufik Pasha di
Mesir, maka al-Afghani bertekad kembali ke gelanggang politik. la pun berpendapat
bahwasanya kaum imperialis Inggris tidak ingin melihat umat Islam bersatu dan menjadi
kuat. Al-Afghani juga pernah masuk dan ikut serta menjadi anggota perkumpulan
Freemasonry, sebuah organisasi rahasia yang beranggotakan para pembesar
pemerintahan Mesir, para politisi Mesir, dan orang-orang penting lainnya yang

berkebangsaan asing. Dari sini, maka pada tahun 1879, terbentuklah partai politik



nasional yang pertama kalinya di Mesir dengan nama al-Hizbul Wathani al-Hurr (Partai
Nasional Merdeka) yang berupaya untuk menanamkan kesadaran berbangsa,
memperjuangkan demokrasi, dan memajukan pendidikan rakyat (Imarah 1988: 62).

Selanjutnya al-Afghani juga pernah menetap dan tinggal di London dan Paris selama
beberapa tahun, yaitu dari tahun 1883 -1886. Di kota London, al-Afghani pernah bertemu
dan berdiskusi dengan Herbart Spenser, seorang filosof Inggris modern, mengenai
permasalahan dunia timur dan kelaliman kaum imperialis Eropah. Kemudian al-Afghani
juga pernah berdebat dan berdiskusi dengan Ernest Renan, seorang pemikir Prancis,
berkenaan dengan tema ceramahnya di Universitas Sorbonne tentang Islam dan limu
Pengetahuan pada tahun 1883. Di kota Paris pula al-Afghani mendirikan organisasi al-
Urwatul Wutsqa yang terdiri dari beberapa orang muslim yang berasal dari Mesir,
Tunisia, India, Siria dan lain-lain. Organisasi ini kemudian menerbitkan jurnal dengan
nama yang sama, yaitu al-Urwatul Wustqa, dengan pimpinannya yaitu Jamaluddin al-
Afghani dan redakturnya Syekh Muhammad Abduh. Jurnal al-Urwatul Wutsga dikenal
sebagai jurnal yang kerap mengecam dan mengkritisi kebijakan kaum imperialis Barat
terhadap negeri Timur atau negeri Islam. Karena dikhawatirkan akan menimbulkan
kesadaran dan kebangkitan umat Islam, maka penguasa Barat melarang penerbitan dan
peredaran jurnal tersebut. Selanjutnya, karena adanya tekanan dan intimidasi penguasa
Barat, akhirnya pada 16 Oktober, jurnal al-Urwatul Wutsqa dihentikan dan hanya terbit
sebanyak 18 edisi saja (Imarah 1988: 69).

Pada tahun 1892, Sultan Abdul Hamid, penguasa kesultanan Turki mengundang al-
Afghani ke Istanbul, ibu kota kerajaan Turki Utsmani. Tujuan utama Sultan Abdul Hamid
mengundang al-Afghani ke Istanbul adalah untuk memanfaatkan pengaruh al-Afghani
atas negara-negara Islam guna menentang kekuatan imperialis Eropah yang saat itu
mendesak kedudukan Kesultanan Turki Utsmani. Akan tetapi, ternyata upaya Sultan
Abdul Hamid gagal. Di satu sisi, al-Afghani adalah orang yang begitu gigih berjuag untuk
menegakkan pemerintahan yang demokratis, sementara di sisi lain Sultan Abdul Hamid
ingin mempertahankan kekuasaan otokrasi lama. Akhirnya, Sultan Abdul Hamid
membatasi kegiatan al-Afghani dan melarangnya untuk keluar dari Istanbul. Beberapa
bulan setelah pertemuan antara keduanya, tiba-tiba al-Afghani jatuh sakit. Setelah tim
dokter istana memeriksa dan mendiagnosa penyakitnya, ternyata al-Afghani menderita

kanker pada rahangnya. Lalu dokter ahli bedah istana datang untuk mengobatinya. Akan



tetapi, ternyata pengobatan tersebut mengalami kegagalan, sehingga penyakitnya malah
menjalar ke seluruh anggota tubuhnya yang menyebabkan tokoh pemikir dan penggerak
kebangkitan dunia Islam ini menghadap Rabbul Izzati, Allah Subhanahu wa Ta’ala, pada

5 Syawwal 1314 H atau 9 Maret 1897 di kota Istanbul, Turki.

1. Biografi Singkat Sayyid Jamaluddin Al-Afghani

Nama lengkap Jamaluddin al-Afghani adalah Muhammad Jamaluddin al-Afghani bin
Sayyid Shoftar bin Ali bin Mir Ridha ad-Din al-Husaini bin Mir Zainuddin al-Husaini bin
Mir Zhahir ad-Din Muhammad al-Husaini bin Mir Ashil ad-Din Muhammad al-Husaini
yang akan tersambung nasab keturunannya kepada Husein bin Ali Karramallahu
Wajhahu. Sedangkan ibunya bernama Sayyidah Sakinah Begum binti Mir Syarafuddin al-
Husaini. Jamaluddin al-Afghani dilahirkan di kota Asad Abad pada bulan Sya’ban tahun
1254 H atau bertepatan dengan tahun 1838 M (Imarah 1988: 44 - 45). Sementara itu,
Hamka dalam karyanya, Said Jamaluddin Al-Afghani, berpendapat bahwasanya Sayyid
Jamaluddin al-Afghani dilahirkan pada tahun 1839 M, yaitu tahun di mana tentara Inggris
di bawah pimpinan Lord Auckland, seorang gubernur jendral Inggris yang berkedudukan
di negara India, datang menyerang negeri Afghanistan sehingga terjadilah perlawanan
yang sengit dari rakyat Afghanistan yang gagah berani terhadap pasukan dan tentara
Inggris yang berniat untuk menguasai dan menjajah tanah Afghanistan. Ternyata rakyat
Afghanistan bukanlah bangsa yang lemah dan pengecut. Mereka terus berjuang dan
bertempur melawan agresi tentara kolonialis Inggris. Setelah mendapatkan perlawanan
yang sengit dari rakyat Afghanistan, akhirnya tentara Inggris baru dapat menaklukkan
kota Kandahar dan Kabul. Tiga tahun lamanya bangsa Inggris menduduki dan menguasai
tanah Afghanistan yang makmur itu, akan tetapi rupanya api perjuangan bangsa
Afghanistan tidak pernah padam. Ketika tentara Inggris mulai menduduki dan menguasai
kota-kota penting di Afghanistan, maka rakyat Afghanistan pun mulai mengatur strategis,
yaitu dengan menyingkir dan meninggalkan kota-kota itu seraya menyusun kekuatan
guna membalas serangan tentara Inggris tersebut. Akhirnya, setelah berkuasa selama
tiga tahun di tanah Afghanistan, maka bangsa Inggris pun merasakan getirnya kehidupan
di tanah Afghanistan. Ternyata rakyat Afghanistan tidak tinggal diam atas kelaliman
bangsa Inggris tersebut, bahkan mereka selalu melancarkan serangan balasan terhadap

tentara Inggris. Tak lama kemudian, bangsa Afghanistan pun mulai merebut kembali



kota-kota yang dahulu pernah dikuasai oleh pasukan Inggris. Karena begitu dahsyat dan
hebatnya serangan rakyat Afghanistan terhadap pasukan kolonialis Inggris, maka
goyahlah semangat para petinggi Inggris, sehingga mereka pun memutuskan untuk
menarik mundur tentaranya dari tanah Afghanistan seraya mengakui kemerdekaan
bangsa Afghanistan. Sementara itu, karena kegagalan misinya, maka Gubernur Jendral
Lord Auckland pun dipecat dan ditarik kembali ke London, setelah berkuasa selama tiga
tahun, dari tahun 1839 — 1842, di tanah Afghanistan. Ketika tentara Inggris masuk ke
negeri Afghanistan, yaitu tahun 1839, maka lahirlah Sayyid Jamaluddin al-Afghani (Hamka
1981: 16-18).

Ketika beranjak usia enam tahun, Jamaluddin al-Afghani mulai belajar membaca al-
Qur’an di bawah bimbingan ayahnya, Sayyid Shoftar. Ternyata al-Afghani memang anak
yang pintar dan cerdas, sehingga ia mampu menangkap dengan baik pelajaran al-Qur’an
yang diberikan oleh ayahnya. Setelah itu, ketika mulai beranjak besar, maka Sayyid
Shoftar pun mulai memberikannya pelajaran bahasa Arab yang meliputi ilmu Nahwu,
ilmu Sharaf, ilmu Bayan, ilmu Badi’, dan ilmu Ma’ani. Selanjutnya di bawah bimbingan
dan arahan dari para guru yang terkenal, yang sengaja didatangkan oleh Sayyid Shoftar,
Jamaluddin al-Afghani muda belajar ilmu Tafsir, Hadits Nabawi, Musthalah Hadits, ilmu
Fikih, Ushul Figih, Tasawuf, ilmu Kalam, ilmu Mantik, ilmu Hikmah, ilmu Politik,
Matematika dan ilmu lainnya (Maufur 1991: 14-15). Bahkan, menurut Hamka, pada saat
berusia 16 tahun, Jamaluddin al-Afghani mulai mempelajari pokok-pokok ilmu Filsafat,
ilmu Etika, dan ilmu Ketuhanan (Hamka: 19). Akhirnya pada saat berusia 18 tahun,
Jamaluddin al-Afghani menuntaskan semua pelajaran tersebut. Selanjutnya ia pun
berniat untuk meninggalkan tanah Iran, tempat ia menghabiskan masa mudanya, pergi
menuju negeri India dan menetap di sana selama satu tahu beberapa bulan guna
mendalami ilmu pengetahuan alam dengan metode modern.

Menurut Muhammad Abduh, pembaharu Islam dari Mesir dan sekaligus salah seorang
murid dan pengikut al-Afghani yang setia, usai menetap di negeri India selama satu tahun
beberapa bulan, maka Jamaluddin pergi menuju negeri Hijaz untuk menunaikan ibadah
haji. Dalam perjalanannya menuju ke kota suci Makkah, yang diperkirakan memakan
waktu sekitar satu tahun, al-Afghani tidak langsung pergi menuju kota suci tersebut. Akan
tetapi, ternyataia akan singgah terlebih dahulu dari satu negara ke negara lain dan dari

satu kota ke kota lainnya. Akhirnya, Jamaluddin al-Afghani tiba dan sampai di kota



Mekkah dengan selamat pada tahun 1273 H/1856. Pelaksanan ibadah haji di kota
Mekkah begitu berkesan dan membekas pada diri Jamaluddin al-Afghani. Menurutnya,
ibadah haji merupakan sebuah pertemuan Islam internasional yang dihadiri oleh kaum
muslimin dari pelbagai penjuru dunia dalam satu ikatan dan satu tujuan. Kemudian al-
Afghani bersama beberapa tokoh muslim lainnya membentuk sebuah organisasi yang
menyerupai sebuah parlemen Islam agung yang diberi nama Ummul Qura. Selanjutnya,
organisasi tersebut pun menerbitkan sebuah majalah yang namanya sama persis dengan
nama organisasi tersebut, yaitu Majalah Ummul Qura. Setelah melaksanakan ibadah haji
di kota Mekkah, maka al-Afghani segera kembali ke tanah airnya, Afghanistan, dengan
membawa bekal pengalaman dan wawasan yang luas. Selanjutnya, ia pun ikut
bergabung dan mengabdi kepada rezim pemerintahan Sultan Dost Muhammad Khan,
pemimpin negeri Afghanistan saat itu (Abduh 2017: 23-24).

Pada tahun 1863 Sultan Dost Muhammad Khan, dengan dibantu oleh Jamaluddin al-
Afghani, menyerbu wilayah Herat yang berada dalam kekuasaan Sultan Ahmad Syah yang
melakukan pembangkangan terhadap dirinya. Wilayah Herat dikepung selama beberapa
hari, hingga Sultan Ahmad Syah pun menyerah dan menyerahkan kekuasaan wilayah
Herat kepadanya. Akan tetapi, karena takdir llahi, Sultan Dost Muhammad Khan
meninggal dunia pada saat pengepungan wilayah tersebut, sehingga putra mahkotanya,
Syer Ali Khan, menggantikan kedudukannya sebagai penguasa Afghanistan pada tahun
yang sama.

Sebagaimana diketahui bahwasanya, pada saat mangkat, Sultan Dost Muhammad
Khan mempunyai tiga orang putra, yaitu Afdhal Khan, A’zham Khan, dan Syer Ali Khan.
Afdhal Khan dan Muhammad A’zham Khan memang telah diberikan wilayah kekuasaan
tersendiri, sedangkan Syer Ali Khan, putra bungsunya, telah dipersiapkan untuk
menggantikan kedudukannya sebagai penguasa Afghanisan. Pada awalnya, tidak ada
perselisihan ataupun pertikaian yang terjadi antara Sultan Syer Ali khan, sebagai penerus
kerajaan Afghanistan dengan dua orang saudara kandungnya, yaitu Afdhal Khan dan
Muhammad A’zham Khan. Akan tetapi, karena adanya hasutan dan provokasi yang
dilancarkan oleh Perdana Menteri Muhammad Rafik Khan kepada Sultan Syer Ali Khan
agar ia segera menyingkirkan dua saudara tertuanya, Afdhal Khan dan Muhammad
A’zham Khan, dari istana kerajaan, karena dikhawatirkan keduanya akan melakukan

pemberontakan. Sebelum Sultan Syer Ali Khan mewujudkan ambisinya itu, ternyata



kedua saudara tertuanya telah mengetahuinya terlebih dahulu. Kemudian kedua saudara
kandung sultan itu memproklamirkan sikap oposisinya terhadap penguasa Afghanistan
tersebut, yang tidak lain adalah adik kandung mereka sendiri. Akhirnya terjadilah
perang saudara antara Sultan Syer Ali Khan, penguasa Afghanistan, dengan dua orang
saudara kandungnya sendiri, yaitu Afdhal Khan dan Muhammad A’zam Khan. Pasukan
Afdhal Khan dapat dikalahkan dan ia sendiri tertangkap dan dimasukkan ke dalam
penjara di kota Kabul. Sementara itu, Muhammad A’zam Khan yang didukung oleh Abdur
Rahman, putra dari Afdhal Khan, terus bertempur mengangkat senjata melawan pasukan
Sultan Syer Ali Khan. Setelah terjadi pertempuran yang sengit antara pasukan Sultan Syer
Ali Khan dan pasukan Muhammad A’zam Khan, maka akhirnya Muhammad A’zam Khan
dapat memenangkan pertempuran tersebut serta mampu merebut dan menguasai kota
Kabul. Sesampainya di kota Kabul, Muhammad A’zam Khan segera menuju ke tempat di
mana Afdhal Khan, kakak kandungnya, ditahan dan membebaskannya dari penjara
tersebut. Setelah dibebaskan dari penjara, maka Afdhal Khan pun didaulat menjadi sultan
dan penguasa Afghanistan menggantikan Syer Ali Khan yang melarikan diri karena kalah
perang. Afdhal Khan memerintah dan berkuasa di Afghanistan hanya selama satu tahun
saja, karena setelah itu ia pun mangkat. Kemudian Muhammad A’zam Khan naik
menggantikannya sebagai sultan Afghanistan seraya mengangkat Jamaluddin al-Afghani
sebagai perdana menterinya. Dari sinilah nama Jamaluddin al-Afghani mulai bersinar dan
dikenal sebagai seorang negarawan.

Sementara itu, Syer Ali Khan, mantan penguasa Afghanistan yang telah terusir dari
kota Kabul dan kini menetap di Herat, ternyata mengadakan hubungan persahabatan
dengan pemerintah kolonial Inggris. Ada keinginan yang kuat dari dalam dirinya untuk
merebut kembali kekuasaan atas tanah Afghanistan dari saudara kandungnya,
Muhammad A’zam Khan, dengan bantuan pemerintah kolonial Inggris. Akhirnya dengan
senang hati pemerintah kolonial Inggris memberikan bantuan persenjataan kepada Syer
Ali Khan. Tak lama kemudian pecahlah perang saudara antara Sultan Muhammad A’zam
Khan vyang didukung oleh Abdur Rahman dan Jamaluddin al-Afghani dengan Syer Ali
Khan yang didukung oleh tentara kolonial Inggris. Pasukan Syer Ali Khan terus maju
mendesak, sehingga ia dapat menguasai kota Kabul, sedangkan Sultan Muhammad
A’zam Khan yang mengalami kekalahan, pergi melarikan diri ke luar negeri dan

meninggal dunia di kota Naisabur, Iran, setelah berada dalam pengasingan selama enam



bulan. Sementara Abdur Rahman pergi melarikan diri ke kota Bukhara, Uzbekistan.
Tinggallah Jamaluddin al-Afghani bersama para tentara yang dipimpinnya di kota Kabul
menyerah kepada pasukan Syer Ali Khan. Meskipun Jamaludddin al-Afghani berada
dalam pihak yang kalah berperang, akan tetapi ternyata Syer Ali Khan tidak berani untuk
melukai ataupun menciderai al-Afghani, karena menghormati nasab ahlul baitnya yang
mulia.

Merasa khawatir atas keselamatan dirinya dari tipu daya orang-orang yang
memusuhinya, akhirnya Jamaluddin al-Afghani berniat untuk meninggalkan bumi
Afghanistan. Segera ia menghadap Syer Ali Khan untuk memberinya kesempatan
melaksanakan ibadah haji. Ternyata Syer Ali Khan memberikan izin kepadanya dengan
syarat al-Afghani tidak berjalan melewati negeri Iran, agar ia tidak bertemu dengan
Sultan Muhammad A’zam Khan. Akhirnya, al-Afghani memulai perjalanannya untuk
melaksanakan ibadah haji ke tanah suci Mekkah, melalui negeri India, pada tahun 1285
H/1869.

Setibanya di perbatasan negeri India, Jamaluddin al-Afghani disambut dengan penuh
penghormatan oleh pemerintah kolonial Inggris di India. Meskipun pemerintah kolonial
Inggris di India memberikan penghormatan kepadanya, akan tetapi al-Afghani hanya
diberikan izin tinggal dan menetap di negara India selama satu bulan . Selain itu, al-
Afghani juga dihalangi untuk bertemu dan berkomunikasi dengan para ulama India.
Karena merasa dibatasi kebebasannya oleh pemerintah kolonial Inggris di India, maka al-
Afghani memutuskan untuk pergi meninggalkan negeri India dan bertolak ke negeri
Mesir. Dengan menumpang kapal laut yang berlayar ke Suez, maka dimulailah
perjalanan Jamaluddin al-Afghani berkeliling di beberapa negara Arab, Eropa, dan
sekitarnya.

Menurut Hamka, al-Afghani tiba di kota Suez, Mesir, pada tahun 1286 H yang
bertepatan dengan 1869. Selanjutnya, Jamaluddin al-Afghani langsung bertolak pergi
menuju kota Kairo. Selama berada di kota Kairo, banyak pelajar, mahasiswa, dan juga
ulama yang datang berkunjung kepadanya untuk sekedar bersilaturahim atau menimba
ilmu langsung darinya. Di antara pelajar dan mahasiswa yang belajar langsung kepadanya
adalah Muhammad Abduh seorang mahasiswa di Universitas al-Azhar, Kairo, Ahmad
Urabi Pasha, seorang tokoh nasionalis Mesir, Sa’ad Zaglul, pemimpin kemerdekaan

Mesir, Mahmdud Sami Barudi, seorang sastrawan dan penyair Mesir modern, dan Adib



Ishak seorang pujangga muda yang beragama Kristen Maronit berasal dari negeri Siria.
Akan tetapi, ternyata banyak juga ulama al-Azhar yang tidak senang dengan pemikiran
Jamaluddin al-Afghani. Untuk menghindari perselisihan dan pertentangan yang lebih
besar dengan beberapa ulama al-Azhar, maka akhirnya Jamaluddin al-Afghani
memutuskan untuk meninggalkan kota Kairo, setelah menetap di sana selama empat
puluh hari, berangkat menuju kota Istanbul, Turki (Hamka 1981: 31-33).

Untuk pertama kalinya, Jamaluddin al-Afghani tiba di kota Istanbul, ibu kota
Kesultanan Turki, pada tahun 1287 H/1870. Menurut keterangan Muhammad Imarah
(1988: 55) kedatangan al-Afghani disambut dengan penuh penghormatan oleh Sultan
Abdul Aziz Mahmud, penguasa Kesultanan Turki dari tahun 1860 - 1876, di istana
kerajaan. Banyak pejabat dan petinggi kesultanan Turki yang menyambut kedatangn al-
Afghani. Di antara para pejabat dan petinggi kerajaan tersebut adalah Perdana Menteri
Turki Ali Pasha. Kemudian, selama berada di Istanbul, al-Afghani mempelajari bahasa
Turki dengan penuh semangat, sehingga ia dapat menguasainya selama enam bulan.
Selanjutnya, setelah beberapa bulan menetap di Istanbul, pada saat Munif Pasha
menjabat sebagai menteri pendidikan Kesultanan Turki, al-Afghani pun diangkat menjadi
salah seorang pejabat tinggi di kementerian pendidikan. Kemudian al-Afghani mulai
memainkan perannya dalam bidang politik dan pemikiran bagi kesultanan Turki. Dalam
bidang politik, umpamanya, al-Afghani mencoba untuk menjadi mediator bagi kesultanan
Turki Utsmani yang bermazhab sunni dengan beberapa kabilah Arab di negeri Yaman
yang bermazhab Syiah Zaidiyah dan ingin memerdekakan dirinya. Akan tetapi, para
pejabat senior di kerajaan Turki banyak yang menolak upaya mediasi yang akan
diupayakan oleh al-Afgani itu, karena khawatir akan keberhasilan al-Afghani dalam upaya
mengatasi penyelesaian krisis dua negara tersebut. Sementara itu, dalam bidang
pemikiran, al-Afghani sering diundang untuk berceramah di Masjid Agung al-Fatih,
Masjid Aya Sophia, dan Masjid Sultan Ahmad. Ternyata isi ceramahnya banyak
mengundang decak kagum dari para sarjana dan petinggi kerajaan. Bahkan, pada bulan
Ramadhan tahun 1287 H yang bertepatan dengan bulan Desember 1870, Tahsin Efendi,
seorang direktur di Institut Tehnik “Daarul Funun”, Istanbul, mengundangnya untuk
menyampaikan ceramah tentang manfaat industri. Di antara isi ceramah umumnya di
Daarul Funun tersebut adalah bahwa ia memberikan perumpamaan roh antara hikmah

dan nubuwah.



Akibatnya ceramah umumnya tersebut, maka Hasan Fahmi Effendi, mufti besar

kesultanan Turki yang berkedudukan di Istanbul dan juga orang yang sangat iri hati
kepada al-Afghani, mulai melayangkan serangannya kepada al-Afghani. Mufti Istanbul itu
menuduh bahwasanya al-Afghani adalah seorang zindik, karena menyebutkan nubuwah
sebagai sesuatu yang dapat dipelajari. Kemudian Mufti Istanbul dan para pendukungnya
pun menerbitkan buku kecil (booklet) dengan judul “’Ainush Showaab fi ar-Radd ‘ala
Man Qoola: Inna ar-Risalah wa an-Nubuwwah Shon’ataani Tunaalaani bil Iktisaab”
(Pandangan Yang Benar Untuk Menolak Pendapat Yang Mengatakan Bahwasanya Risalah
dan Kenabian Adalah Suatu Ketrampilan Yang Dapat Dipelajari).
Mendapatkan tuduhan dan serangan seperti itu, maka al-Afghani pun marah. Lalu ia pun
meminta kepada pemerintah untuk mengadili mereka yang telah mencemarkan nama
baiknya dengan melemparkan tuduhan bahwasanya ia melecehkan perkara kenabian.
Akhirnya masyarakat pun terbelah menjadi dua: pihak yang mendukung pendapat al-
Afghani dan pihak yang berseberangan dengan pendapat al-Afghani. Menyikapi suasana
yang panas seperti itu, maka Sultan Abdul Aziz Mahmud, penguasa kerajaan Turki,
meminta kepada al-Afghani untuk meninggalkan Istanbul selama beberapa bulan guna
menghindari sesuatu yang tidak diinginkan. Lalu al-Afghani pun akhirnya memenuhi
permintaan sultan Turki tersebut dengan cara meninggalkan Istanbul pergi menuju India
melewati negeri Mesir.

Al-Afghani tiba di Mesir untuk yang kedua kalinya pada awal Muharram 1288 H yang
bertepatan dengan 23 Maret 1871 yang awal mulanya adalah hanya untuk transit dan
setelah itu ingin melanjutkan perjalanan menuju India. Akan tetapi, ketika bertemu
dengan Riyadh Pasha, seorang perdana menteri Mesir pada masa pemerintahan Khedive
Ismail yang sangat tertarik dengan perangai, akhlak, dan pemikiran al-Afghani, yang
kemudian memintanya untuk tinggal beberapa lama di Mesir, maka akhirnya al-Afghani
bersedia untuk menetap di Kairo hingga 8 tahun lamanya. Untuk menghormati
keberadaan al-Afghani di kota Kairo, maka Riyadh Pasha pun menghadiahkan sebuah
rumah di Khan Khalili untuk ditempatinya dan sekaligus diberikan tunjungan hidup
sebesar 10 pound Mesir setiap bulannya. Sementara itu, menurut Hamka (1981: 39)
Khedive Ismail adalah seorang pemimpin negeri Mesir yang sangat otoriter, despotan,
dan selalu menghambur-hamburkan harta kekayaan negeri Mesir demi memenuhi

ambisinya yang ingin menjadikan kota di Mesir seperti kota-kota di Eropah. Di antara



keinginannya yang ambisius itu adalah bahwa ia ingin menjadikan kota Kairo seperti
kota Paris dalam hal kemegahan gedung-gedungnya, pertunjukan opera-operanya,
jembatan-jembatannya, termasuk ingin meniru menara Eifelnya kota Paris. Tentunya hal
itu akan memerlukan biaya yang sangat besar, sementara rakyat Mesir itu sendiri berada
dalam kesengsaraan dan kemelaratan. Akhirnya, berkat pengaruh pengajaran dan
pemikiran al-Afghani kepada para pelajar dan rakyat Mesir, maka pada tahu 1879
kesultanan Turki Utsmani di Istanbul --- setelah memantau dan memahami gejolak yang
terjadi di masyarakat Mesir --- akhirnya memecat Khedive Ismail sebagai penguasa Mesir
dan mengangkat Muhammad Taufik Pasha sebagai khedive Mesir yang baru.

Pada awal berkuasa, Taufik Pasha adalah seorang pemimpin yang baik dan
memperhatikan rakyat. Terlebih lagi, Taufik Pasha juga adalah orang yang dekat dengan
al-Afghani dan banyak belajar kepadanya tentang demokrasi, musyawarah, dan upaya
untuk meningkatkan kesejahteraan rakyat. Namun, baru beberapa bulan berkuasa,
ternyata Taufik Pasha mulai berubah dari janji awalnya. Sebagaimana diketahui
bahwasanya khedive Mesir yang baru ini pernah berjanji kepada al-Afghani akan
membentuk parlemen yang dapat menyalurkan aspirasi rakyat banyak. Akan tetapi,
berkat bujuk rayu dan tipu daya perwakilan konsul Inggris di Mesir, akhirnya Khedive
Taufik Pasha terperangaruh dan membatalkan janjinya tersebut. Lebih dari itu, ia pun
memerintahkan beberapa orang anak buahnya untuk menangkap al-Afghani dan
mengusirnya dari negeri Mesir.

Menurut Imarah (1988: 65) al-Afghani dibuang ke negeri India, pada 8 Ramadhan
1296 H atau 26 Agustus 1879, dengan menumpang kapal laut yang akan menunju ke
kota Bombay di saat musim panas yang sangat menyengat. Sesampainya di negeri India,
yaitu di kota Bombay, al-Afghani pun mulai aktif mengikuti kegiatan pemikiran yang
berkembang di sana. Salah satu dari pemikiran yang berkembang dan tersebar saat itu
adalah munculnya paham naturalisme-materialisme di kalangan masyarakat muslim
India yang memang sengaja dipelihara oleh pemerintah imperialis Inggris di India untuk
memperlemah akidah umat Islam di sana. Timbul rasa ghirah keislaman pada diri al-
Afghani untuk membela agamanya dengan mengarang sebuah buku kecil yang bernama
“Risaalah ar-Radd ‘ala ad-Dahriyyin” (Buku Kecil Yang Mengulas Tentang Penolakan
Terhadap Kaum Naturalis-Materialis) guna menangkis paham naturalisme-materialisme

tersebut.



Ketika pemberontakan Urabi Pasha di Mesir meletus, yaitu tahun 1882, pemerintahan
kolonial Inggris di India memindahkan al-Afghani dari kota Bombay menuju kota Kalkuta.
Mereka pun mulai membatasi pergerakan dan kegiatan al-Afghani, hingga
pemberontakan tersebut dapat dipadamkan dan para tokohnya, seperti Urabi Pasha,
Sa’ad Zaglul, dan Syekh Muhammad Abduh, ditangkap dan dibuang keluar negeri.
Setelah pemberontakan tersebut dapat dipadamkan, maka barulah al-Afghani
diperkenankan oleh pemerintah Inggris di India untuk pergi ke mana saja yang
dikehendaki.

Akhirnya, pada tahun 1883, al-Afghani meninggalkan negeri India menuju kota Paris
dengan menumpang kapal laut yang akan membawanya ke sana. Pada saat kapal laut
yang ditumpanginya itu berlayar melewati terusan Suez, maka al-Afghani pun
mengirimkan surat kepada muridnya, Syekh Muhammad Abduh, yang kala itu sedang
menjalani masa pembuangannya di kota Beirut, untuk segera menyusulnya ke kota Paris.
Dalam perjalanannya menuju kota Paris, al-Afghani pun pernah menetap beberapa hari
di kota London. Setelah itu, al-Afghani langsung pergi menuju kota Paris untuk tinggal
dan menetap di sana. Di kota Paris inilah al-Afghani bertemu dengan beberapa tokoh dari
negeri Islam lainnya, seperti dari Mesir, India, dan Turki. Selanjutnya dibentuklah
organisasi sosial dan keagamaan di antara mereka yang diberinama Jam’iyyah al-Urwatul
Wutsga guna menggalang persatuan dan kesatuan antarkaum muslimin. Akhirnya,
organisasi sosial Jam’iyyah al-Urwatul Wutsqga ini juga menerbitkan sebuah majalah yang
sangat fenomenal dan terkenal “al-Urwatul Wutsga” yang edisi pertamanya terbit pada
5 Jumadil Ula 1301 H atau bertepatan dengan 12 Maret 1884 dan edisi akhirnya terbit
pada 26 Dzul Hijjah 1301 atau 16 Oktober 1884 (Hamka 1981: 82). Dengan demikian,
majalah al-Urwatul Wutsga yang dipunggawai oleh Sayyid Jamaluddin al-Afghani dari
kota Paris ini, hanya terbit selama 6 bulan sebanyak 18 edisi saja. Menurut Harun
Nasution (1992: 53), meskipun tidak berumur panjang, akan tetapi gaung majalah
tersebut sampai juga ke Indonesia. Penerbitannya terpaksa dihentikan, karena adanya
campur tangan dari kaum imperialis Eropah yang melarang tersebarnya majalah tersebut
itu ke negara-negara Islam lainnya.

Selama di Paris, al-Afghani pernah berdiskusi dan berdebat dengan seorang filosof
Prancis yang terkenal, Ernest Renan, yang menyampaikan kuliah umumnya tentang Islam

dan ajarannya di Universitas Sorbonne, Paris, pada tahun 1883. Kemudian al-Afghani



merespons ceramah Renan tersebut dengan menuliskan sebuah artikel yang diterbitkan
oleh harian berbahasa Prancis, Debats, pada 19 Mei 1883. Al-Afghani tetap berada di
Eropah, di sekitar kota London dan Paris, sampai tahun 1886, hingga ia berkeinginan
untuk berangkat ke Jazirah Arab guna mendirikan khilafah islamiyah modern yang jauh
dari bayang-bayang kaum imperialis barat. Akan tetapi, Sultan Nasiruddin Syah, raja Iran,
mengundang al-Afghani untuk datang ke Teheran guna bekerja sama dengannya dalam
masalah pemerintahan. Al-Afghani tiba di kota Teheran, ibu kota negeri Iran, pada 18
Januari 1887 dan segera dilantik menjadi menteri penerangan. Akan tetapi, tak lama
kemudian, muncullah perselisihan antara al-Afghani dan Sultan Nashiruddin Syah. Untuk
menghindari terjadinya perselisihan yang lebih tajam antara dirinya dengan Syah Iran
tersebut, maka al-Afghani pun minta izin untuk pergi meninggalkan negeri Iran menuju
Rusia. Al-Afghani menetap dan tinggal di kota St. Piettersburg, Rusia, selama hampir 3
atau 4 tahun lamanya. Setelah menetap di Rusia, al-Afghani melanjutkan perjalanan ke
kota Munich, Jerman. Di kota tersebut, al-Afghani bertemu dengan Sultan Nashiruddi
Syah yang ingin bertemu dengannya guna mengajaknya kembali ke Iran untuk diangkat
menjadi perdana menteri. Pada awalnya, al-Afghani menolak permintaan Sultan
Nashiruddin itu. Akan tetapi, karena ia terus membujuknya, maka akhirnya al-Afghani
pun menyetujuinya. Al-Afghani tiba untuk kedua kalinya ke kota Teheran pada tahun
1307 H atau 1890.

Ternyata, perselisihan dan pertikaian kembali terjadi antara al-Afghani dan Sultan
Nashiruddin Syah. Bahkan, perselisihan yang sekarang ini lebih dahsyat daripada
perselisihan yang lalu. Kemudian al-Afghani meminta izin kepada Sultan Nashirudin Syah
untuk pergi berangkat ke Eropah, akan tetapi tidak diperkenankan. Akhirnya al-Afghani
mencari suatu upaya agar ia dapat menyelamatkan diri dari perangkap Sultan
Nashiruddin Syah. Lalu al-Afghani mengungsi ke kompleks Abdul Azhim, sebuah tempat
suci bagi kaum Syiah yang berjarak sekitar 20 km dari kota Teheren, untuk mengasingkan
diri di sana selama 7 bulan. Akan tetapi, pada bulan April 1891 Sultan Nashiruddin Syah
tetap mengirim pasukannya yang bersenjatakan lengkap sebanyak 500 orang untuk
menangkap dan mengusir al-Afghani dengan cara yang kasar dari negeri Iran ke kota
Basra, Irak.

Akhirnya al-Afghani pergi meninggalkan kota Basra menuju kota London, Inggris. Di

sana ia kembali menulis artikel-artikel yang berisikan kecaman dan hujatan kepada



pemerintahan Sultan Nashiruddin Syah yang lalim. Di antaranya ia menulis artikel di
majalah bulanan Dhiyaul Khafigain, sebuah majalah yang diterbitkan oleh penerbit di
Ingggris, dalam bahasa Arab dan Ingggris. Edisi pertama dari majalah ini terbit pada awal
bulan Februari 1892, di mana al-Afghani menulis sebuah artikel berjudul “Ahwaal Faaris
al-Hadhirah” (Kondisi Negeri Persia Saat Ini). Selanjutnya, pada edisi kedua dari majalah
bulanan ini, yaitu Maret 1892, al-Afghani menulis artikel tentang “Bilaad Faaris” (Negeri
Persia), yang berisikan tentang ketundukan rezim Sultan Nashiruddin Syah kepada
pemerintahan imperialis Inggris.

Betapa murkanya Sultan Nashiruddin Syah mengetahui kecaman dan kritikan al-
Afghani terhadap dirinya melalui majalah bulanan yang terbit di kota London. Lalu ia
meminta bantuan kepada Sultan Abdul Hamid, penguasa kerajaan Turki Utsmani, untuk
mengundang al-Afghani ke Istanbul agar ia tidak lagi menyerang kebijakan Sultan
Nashiruddin Syah, penguasa negeri Iran itu. Akhirnya, al-Afghani tiba di Istanbul untuk
yang keduanya kalinya pada tahun 1892. Pada awal kehadiran yang kedua kalinya di kota
Istanbul, al-Afghani tidak pernah berhenti untuk mengecam dan menyerang kezaliman
rezim Sultan Nashiruddin Syah. Bahkan ia terus mengobarkan semangat agar Sultan
Nashiruddin Syah disingkirkan dari singgasananya. Hingga pada suatu hari, datanglah
seorang pemuda Iran yang bernama Mirza Reza Karmani ke kota Istanbul untuk
menemui al-Afghani. Karmani adalah seorang pemuda Iran yang juga pernah
dipenjarakan oleh Sultan Nashiruddin Syah pada saat terjadi peristiwa penangkapan al-
Afghani di komplek pemakaman Abdul Azhim. Lalu Karmani bercerita kepada al-Afghani
tentang kondisi rakyat Iran yang semakin sengsara dan menderita di bawah cengkeraman
kekuasaan Sultan Nashiruddin Syah. Kemudian terjadilah obrolan yang serius antara al-
Afghani dan pemuda Karmani. Tak ada seorang pun yang mengetahui isi obrolan antara
kedua orang tersebut. Selanjutnya sang pemuda Iran tersebut meninggalkan kota
Istanbul untuk kembali ke negerinya dengan membawa dendam kesumat kepada Sultan
Nashiruddin Syah. Beberapa bulan kemudian, tepatnya pada 11 Maret 1896, tersiarlah
berita yang menggemparkan tentang terbunuhnya Sultan Nashiruddin di komplek
pemakaman Abdul Azhim oleh seorang pemuda yang bernama Mirza Reza Karmani.
Mendengar berita kematian Sultan Nashiruddin Syah, penguasa Iran yang lalim itu, maka
al-Afghani merasa lega dan kagum atas keberanian pemuda Iran tersebut. Satu tahun

setelah kematian Nashiruddin Syah, maka hubungan antara Sultan Abdul Hamid dan



Jamaluddin al-Afghani semakin baik. Akan tetapi, beberapa bulan setelah pertemuan
antara keduanya, tiba-tiba al-Afghani jatuh sakit. Setelah tim dokter istana memeriksa
dan mendiagnosa penyakitnya, ternyata al-Afghani menderita kanker pada rahangnya.
Akhirnya dokter ahli bedah istana datang untuk mengobatinya. Akan tetapi, ternyata
pengobatan tersebut mengalami kegagalan, sehingga penyakitnya malah menjalar ke
seluruh anggota tubuhnya yang menyebabkan tokoh pembaharu dan penggerak
kebangkitan dunia Islam modern ini pergi menghadap Sang Khalik, Allah Ta’ala, pada 5
Syawwal 1314 H atau 9 Maret 1897.

1. Pergerakan dan Pemikiran Sayyid Jamaluddin al-Afghani Bagi Dunia Islam

Tak dapat disangkal lagi bahwasanya Sayyid Jamaluddin al-Afghani bukan hanya
dikenal sebagai pembaharu Islam modern, akan tetapi ia juga dijuluki --- meminjam
istilah Edward Mortimer --- sebagai orang bijak dari Timur (the sage of the east), dan juga
tokoh penggerak kebangkitan dunia Islam (Mortimer 1982: 109). Menurut Maufur (1991:
88-89) dalam kaitannya dengan kemajuan umat Islam, maka al-Afghani telah
menyerukan kepada kaum muslimin untuk merubah pola berpikirnya dengan membuka
pintu ijtihad. Dalam pandangan al-Afghani sesungguhnya kejahatan terbesar yang
melanda umat manusia adalah kebodohan. Oleh karena itu, masih menurut al-Afghani,
yang dimaksud dengan pembaharuan dalam Islam adalah menpelajari Islam dari sumber
aslinya, yaitu al-Qur’an dan hadits. Sesungguhnya ilmu pengetahuan dan wahyu llahi itu
selaras dan sejalan serta tidak saling bertentangan antara satu dengan yang lainnya.
Lebih dari itu, kebenaran ilmu pengetahuan juga akan menjadi penopang yang nyata bagi
kebenaran risalah Islam. Walhasil, sesungguhnya ilmu pengetahuan dan kemajuan
peradaban manusia itu akan semakin berkembang manakala ditopang oleh agama.

Menurut Nasution (1992: 55), pada salah satu edisi dari jurnal al-Urwatul Wutsqanya,
al-Afghani  mencoba untuk menganalisis bahwa kemunduran umat Islam bukan
disebabkan karena ajaran Islam tidak sesuai dengan zaman. Akan tetapi, sesungguhnya,
kemunduran itu disebabkan karena umat Islam telah dirasuki oleh faham fatalisme, sifat
statis, dan mengabaikan ilmu pengetahuan. Umat Islam telah meninggalkan ajaran Islam
yang sebenar-benarnya. Islam menghendaki agar para pemeluknya bersifat dinamis,
kompetitif, dan cinta kepada ilmu pengetahuan. Sifat statis hanya akan membuat umat

Islam tidak berkembang dan hanya mengikuti apa yang telah menjadi ijtihad para ulama



sebelum mereka. Faktor lain, menurut al-Afghani, yang membuat umat Islam menjadi
mundur dan terbelakang adalah kekeliruannya terhadap konsep gadha dan qadar.
Ternyata konsep gadha dan gadar telah diubah dan dirusak menjadi faham fatalisme
yang menggiring umat Islam kepada keadaan statis. Menurutnya, konsep gadha dan
gadar, sesungguhnya, mengandung arti bahwa segala sesuatu terjadi menurut sebab
akibat (sunnatullah/hukum kausalitas). Keinginan dan kemauan dari seorang anak
manusia merupakan salah satu dari mata rantai sebab-akibat ini. Pada masa yang silam,
keyakinan kepada gadha dan gadar seperti ini malah menumbuhkan keberanian dan
kesabaran pada jiwa kaum muslimin dalam menghadapi pelbagai macam ujian dan
cobaan. Dikarenakan begitu yakin dan percaya kepada gadha dan gadar, maka umat
Islam di masa yang silam muncul menjadi umat yang dinamis dan mampu membangun
peradaban yang tinggi.

Mengenai kiprahnya dalam upaya membangkitkan persatuan dan kesatuan umat
Islam, maka sesungguhnya al-Afghani bukanlah seorang tokoh yang hanya pandai
berbicara saja. Berpetualang mengunjungi beberapa negeri, baik itu negeri muslim
seperti Hejaz, Mesir, Turki, India, dan Iran ataupun negeri barat, seperti Inggris, Prancis,
Rusia, Jerman dan lain-lainnya pernah dilakukan oleh al-Afghani demi tercapainya
kebangkitan dunia Islam. Proyek yang kelak dikenal sebagai Pan-Islamisme ini adalah
sebuah gagasan orisinil yang dikemukakan oleh al-Afghani demi untuk membangkitkan
dan menyatukan dunia Islam untuk melawan imperalisme Barat, seperti Inggris, Prancis,
dan ltalia, yang pada saat itu tengah mencengkeramkan kuku-kuku kolonialisme dan
imperalismenya di dunia Islam dan negara-negara berkembang lainnya. Apabila diamati
dengan seksama, maka sesungguhnya inti Pan-Islamisme al-Afghani itu terletak pada
gagasan bahwa Islam adalah satu-satunya ikatan kesatuan kaum muslimin. Kemudian,
manakala ikatan kesatuan itu diperkokoh, lalu ia menjadi sumber kehidupan dan pusat
loyalitas mereka, maka tak dapat diragukan bahwa solidaritas yang luar biasa tersebut
akan dapat merealisasikan pembentukan negara Islam yang kokoh dan stabil.

Selain dikenal sebagai seorang pembaharu dan pemikir Islam modern, al-Afghani juga
dikenal sebagai penulis yang handal. Ada beberapa karya tulis yang ditinggalkan oleh al-
Afghani, baik itu yang ditulisnya sendiri atau pun dibantu oleh murid dan pengikutnya. Di
antara karya tulisnya yang terkenal adalah kitab Ar-Raddu ‘ala ad-Dahriyyiin (Penolakan

Terhadap Penganut Faham Naturalisme-Materialisme). Buku kecil ini dikarang ketika ia



berada di negeri India. Kemudian, ada juga buku kecil karya al-Afghani, berjudul
Tatimatul Bayaan Fi Taariikhil Afghaan (Penjelasan Yang Sempurna Tentang Sejarah
Negeri Afghanistan). Buku kecil karya al-Afghani ini pada awalnya merupakan kumpulan
artikel yang diterbitkan oleh sebuah surat kabar Kairo yang menjelaskan tentang peran
politik imperialisme Inggris di beberapa negeri Islam. Bahkan, pada 18 Mei 1883, ketika
berada di kota Paris, al-Afghani menuliskan bantahannya terhadap ceramah ilmiah Ernest
Renan, seorang filosof Prancis modern, tentang Islam dan llmu Pengetahuan (al-Islaam
wal ‘Ilm) pada Journal des debats, sebuah harian yang terbit di kota Paris, Prancis.
Perdebatan dan diskusi antara al-Afghani, seorang pemikir dan pembaharu Islam asal
negeri Afghanistan, dan Ernest Renan, seorang filosof kenamaan asal Prancis, kini banyak
dicetak buku-buku ilmiah ( Hafiz 2005: 54). Dan yang terakhir karyanya adalah majalah al-
Urwatul Wutsga, sebuah majalah yang sangat fenomenal dan terkenal yang edisi
pertamanya terbit pada 5 Jumadil Ula 1301 H atau bertepatan dengan 12 Maret 1884
dan edisi akhirnya terbit pada 26 Dzul Hijjah 1301 atau 16 Oktober 1884 (Hamka 1981:
82). Dengan demikian, majalah al-Urwatul Wutsqa yang dipunggawai oleh Sayyid
Jamaluddin al-Afghani dari kota Paris ini, hanya terbit selama 6 bulan sebanyak 18 edisi
saja. Menurut Harun Nasution (1992: 53), meskipun tidak berumur panjang, akan tetapi

gaung majalah tersebut tersebar ke pelbagai negeri Islam termasuk juga Indonesia.

IV. Kesimpulan

Pembahasan yang sederhana ini menunjukkan bahwa sesungguhnya Sayyid
Jamaluddin al-Afghani adalah benar-benar salah seorang pemimpin pembaharuan Islam
modern yang kiprah dan pemikirannya membahana ke seluruh penjuru dunia Islam.
Sepak terjangnya dalam menggerakkan kesadaran umat Islam dan gerakan
revolusionernya yang membangkitkan dunia Islam membuat dirinya menjadi orang yang
paling dicari oleh pemerintahan imperialis Inggris saat itu. Akan tetapi, komitmen dan
konsistensinya yang begitu tinggi terhadap nasib umat Islam, menjadikan al-Afghani tak
pernah mengenal lelah ataupun menyerah.

Selain dikenal sebagai seorang pemikir dan pembaharu Islam modern, al-Afghani juga
dikenal sebagai pengarang dan penulis yang handal. Ada beberapa karya tulisnya yang
mampu mengguncang pemikiran di Eropah dan juga pemerintahan kolonial Inggris di

beberapa negeri Islam. Di antara karyanya tersebut adalah Ar-Raddu ‘ala ad-Dahriyyiin



(Penolakan Terhadap Penganut Faham Naturalisme-Materialisme), Tatimatul Bayaan Fi
Taariikhil Afghaan (Penjelasan Yang Sempurna Tentang Sejarah Negeri Afghanistan),
sebuah buku kecil karya al-Afghani yang pada awalnya merupakan kumpulan artikel yang
diterbitkan oleh sebuah surat kabar Kairo yang menjelaskan tentang peran politik
imperialisme Inggris di beberapa negeri Islam, dan majalah al-Urwatul Wutsqa, sebuah
majalah yang sangat fenomenal dan terkenal yang edisi pertamanya terbit pada 5
Jumadil Ula 1301 H atau bertepatan dengan 12 Maret 1884 dan edisi akhirnya terbit
pada 26 Dzul Hijjah 1301 atau 16 Oktober 1884.

Daftar Pustaka

Abduh, Muhammad, 2017, Siratu Shahibi Haazihi Ar-Risalah Asy-Syekh Jamaluddin Al-Afghani
dalam Risalah Ar-Radd ‘Ala Ad-Dahriyyin, Daarul Ma’arif al-Hikmiyah, Lebanon.

Asmuni, Yusran, 2001, Pengantar Studi Pemikiran Dan Gerakan Pembaharuan Dalam Dunia
Islam, PT Raja Grafindo Persada, Jakarta.

Hafiz, Majdi Abdul, 2005, al-Islaam wal ‘lIm: Munaazharah Riinan wal Afghaan, al-Maijlis al-‘Ala li

ats-Tsagaafah, Kairo.

Hamka, 1981, Said Jamaluddin al-Afghani, Penerbit Bulan Bintang, Jakarta.

Imarah, Muhammad, 1988, Jamaluddin al-Afghani: Mugqizh asy-Syarqi wa Failasuf al-Islaami,

Daar asy-Syuruq, Kairo.

Maufur, Mustolah, 1991, Jamaluddin al-Afghani, Pergerakan dan Pemikirannya, PSIA, IPD Pondok

Modern Darussalam, Gontor, Ponorogo.
Mortimer, Edward, 1982, Faith And Power: The Politics of Islam, Faber and Faber, London.

Nasution, Harun, 1992, Pembaharuan Dalam Islam: Sejarah Pemikiran dan Gerakan, Penerbit

Bulan Bintang, Jakarta.






