
MENGEMBANGKAN POTENSI FITRAH MANUSIA 

 DENGAN AT TARBIYYAH AL ISLAAMIYYAH 

 

Oleh	:	M.Arfaini	Alif	
Email	:	alifabqori2014@gmail.com 

 

ABSTRAKSI 

 

Praktek pelaksanaan pendidikan Islam menjadi salah satu proses penting dalam mewujudkan 

sosok anak menjadi manusia insan kamil, fokus pada pengembangan pendidikan Islam berarti 

fokus pada pengembangan potensi fitrah anak dalam proses tersebut, Allah Ta’alaa telah 

memberikan potensi fitrah anak sebagai bekal dalam mengarungi kehidupan di dunia ini, 

Potensi fitrah itu merupakan daya atau kekuatan untuk menerima berbagai hal yang positif, 

oleh karena itu anak yang terdidik dengan potensi fitrah dengan baik akan menjadikan dirinya 

sebagai generasi umat dan bangsa yang menebarkan kebermanfaatan bagi sesama 

 

 

 

 

 

Kata	Kunci:	Konsep	Fitrah;	Manusia;	Pendidikan	Islam	 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



PENDAHULUAN 

 

Manusia merupakan objek sentral dalam proses pendidikan, seluruh aktivitas 

pendidikan dilakukan oleh manusia dan untuk manusia, oleh karena itu, Ketika kita berbicara 

tentang Pendidikan, maka secara otomatis kita juga harus berbicara tentang manusia. 

Sebelum penulis menjelaskan makna pengertian pendidikan secara umum dan 

pendidikan dalam perspektif Islam, maka pembahsan tentang manusia menjadi sangat penting 

unutk dikaji dan di bahas, manusia yang memiliki berbagai macam potensi fitrah dapat di 

kembangan melalui proses pendidikan, sehingga diharapkan akan terwujud sosok manusia – 

manusia yang baik, yang mampu memakmurkan dunia dan berbudaya di dasarkan pada 

keimanan dan ketaqwaan.  

 

A. Hakikat Manusia  

a. Hakikat Manusia dalam Pandangan Ilmuwan Barat 

Beberapa tokoh ilmuan Barat memiliki pengertian berbeda dalam memahami 

hakikat manusia. Namun, secara garis besar, pandangan mereka mencerminkan 

materialisme yang menganggap manusia sebagai makhluk materi yang dapat dibentuk dan 

menafikan keberadaan sang pencipta. Paling tidak hal ini dapat kita lihat dari pandangan 

berbagai mazhab psikologi tentang manusia berikut ini 1: 

1. Pandangan Psikoanalitik. 

Dalam pandangan psikoanalitik diyakini bahwa pada hakikatnya manusia digerakkan 

oleh dorongan-dorongan dari dalam dirinya yang bersifat instingtif, hal ini 

menyebabkan tingkah laku seorang manusia diatur dan dikontrol oleh kekuatan 

psikologis yang memang ada dalam diri manusia, terkait hal ini di manusia tidak 

memegang kendali atau tidak menentukan atas nasibnya seseorang tapi tingkah laku 

seseorang itu semata-mata diarahkan untuk memuaskan kebutuhan dan insting 

biologisnya 

2. Pandangan Humanistik 

Para humanis menyatakan bahwa manusia memiliki dorongan-dorongan dari dalam 

dirinya untuk mengarahkan dirinya mencapai tujuan yang positif mereka menganggap 

manusia itu rasional dan dapat menentukan nasibnya sendiri, hal ini membuat manusia 

 
1 Siti Khasinah, Hakikat Manusia Menurt Islam dan barat, Jurnal Ilmiah DIDAKTIKA, Februari 2013, Vol.XIII,NO, 
2, hal.109 



itu terus berubah dan berkembang untuk menjadi pribadi yang lebih baik dan lebih 

sempurna, manusia dapat pula menjadi anggota kelompok masyarakat dengan tingkah 

laku yang baik, mereka juga mengatakan selain adanya dorongan dorongan tersebut 

manusia dalam hidupnya juga digerakkan oleh rasa tanggung jawab sosial dan 

keinginan mendapatkan sesuatu, dalam hal ini manusia dianggap sebagai makhluk 

individu dan juga sebagai makhluk sosial 

3. Pandangan Behavioristik 

Kelompok Behavioristik menganggap manusia sebagai makhluk yang reaktif dan 

tingkah lakunya dikendalikan oleh faktor-faktor dari luar dirinya. yaitu 

lingkungannya. lingkungan merupakan faktor dominan yang mengikat hubungan 

individu, hubungan ini diatur oleh hukum-hukum belajar, seperti adanya teori 

conditioning atau teori pembiasaan dan keteladanan, mereka juga meyakini bahwa 

hak dan baik dan buruk itu adalah karena pengaruh lingkungan. 

Selain pandangan-pandangan diatas, terdapat juga pandangan mekanistik dan 

organismic2, pandangan mekanistik menganggap manusia  bak robot yang pasif yang 

digerakkan oleh daya dari luar dirinya, sementara pandangan oragnismik mneyatakan 

bahwa hakikatnya bersifat aktif, keutuan terorganisir dan selalu berubah, manusai menajdi 

sesuatu karena hasil dari apa yang dilakukannya sendiri, karena hsil mempelajari. 

b. Hakikat Manusia dalam Pandangan Al Qur’an 

Sungguh segala hal yang menjadi bekal hidup manusia di dunia terdapat dalam dua 

sumber utama, yakni Al Qur’an dan As Sunnah, keduanya menjadi pondasi kokoh manusia 

dalam mengarungi kehidupan ini. 

 Penciptaan dan hakikat manusai, tujua hidup, keyakinan, moralitas, kehidupan 

sosial, ekonomi, kepemimpinan dan berbagai hal lainnya   terkandung dalam Al Qur’an dan 

As Sunnah. 

Allah Subhanahu wa Ta’alaa Berfirman : 

 نَوُنمِؤُْی مٍوَْقلًِ ةمَحْرَوَ ىدًھُ مٍلْعِ ىَٰلعَُ هاَنلَّْصَف بٍاَتكِِب مْھُاَنْئجِ دَْقَلوَ

“Dan sesungguhnya Kami telah mendatangkan sebuah Kitab (Al-Qur`ân) kepada mereka 

yang Kami telah menjelaskannya atas dasar pengetahuan Kami; menjadi petunjuk dan 

rahmat bagi orang-orang yang beriman”. (QS. Al-A’râf :52) 

  نَیمِلِسْمُلْلِ ىٰرَشُْبوًَ ةمَحْرَوَ ىدًھُوَ ءٍيْشَ لِّكُلِ اًناَیبِْت بَاَتكِلْا كَیَْلعَ اَنلَّْزَنوَ

 
2 Siti Khasinah, Hakikat Manusia Menurt Islam dan barat, Jurnal Ilmiah DIDAKTIKA, hal.301 



“Dan Kami turunkan kepadamu al-Kitab (Al-Qur`ân) untuk menjelaskan segala sesuatu dan 

petunjuk serta rahmat bagi orang-orang yang berserah diri”. (QS. An Nahl : :89) 

Dengan segala potensi yang dimilikinya, eksistensi manusia selalu menjadi kajian 

menarik untuk didalami. Perbedaan analisis antara para ilmuwan Muslim yang didasari pada 

teks-teks wahyu dan Barat ini menjadikan kajian tentang manusia semakin berkembang. 

Para ilmuwan harus mengungkapnya dari berbagai sisi manusia dan disiplin ilmu, baik 

psikologi, kedokteran, biologi dan berbagai ilmu sosial lainnya. 

Dalam pandangan ilmuwan Muslim seperti yang dikemukakan oleh Fahruddin Ar-

Razi, manusia memiliki beberapa karakteristik yang khas. Manusia berbeda dengan 

makhluk yang lain, termasuk dengan malaikat, iblis dan juga binatang, adalah karena 

manusia memiliki akal dan hikmah serta tabiat dan nafsu.3 

Al Qur`an menginformasikan kepada kita tentang eksistensi manusia dan 

mengarahkan mereka jalan terbaik dalam mengarungi kehidupan ini, Al Qur’an 

menyebutkan tentang sosok manusia dengan  tiga istilah, antara lain4 : 

1. Basyar (  dalam Al-Qur`an disebut sebanyak 37 kali, memberikan referensi pada ( ارشب

manusia sebagai makhluk biologis, antara lain terdapat dalam surat Ali Imran ayat 7, 

sebagaimana Maryam berkata kepada Allah: “ Tuhanku, bagaimana mungkin aku 

mempunyai anak, padahal aku tidak disentuh manusia (basyar)”. ; surat Al-Kahfi ayat 

10 ; surat Fushshilat  ayat 6 ; Surat al-Furqan ayat 7 dan 20 ; dan surat Yusuf ayat 31. 

Konsep basyar selalu dihubungkan dengan sifat-sifat biologis manusia seperti : 

makan, minum, seks, berjalan-jalan dan lain-lain.  Selain itu juga, manusia dinamakan 

Al Basyar, karena kulitnya Nampak jelas dan indah,berbeda dari kulit binatang, yang 

juga jelas namun tidak indah.5 Jadi, manusia dalam Bahasa arab disebut Al Insaan dan 

Al Basyar, karena ia merupakan makhluk yang jinak, harmoni, dan tampak dengan 

jelas. Maka dengan demikian, berdasarkan term  al insaan dan al basyar, maka 

manusia secara harfiah dapat didefinisikan kepada ‘ makhluk yang secara potensial 

memiliki watak yang jinak serta harmoni dan secara empiric dapat dilihat serta 

diketahui.”6 

2. Al-Insan ( ناسنلإٓا ), Al Ins ( سنلأا( , Al Unaas dan An Naas , )سانلأا(  -dalam Al  ) سانلا(

Qur`an disebut dibeberapa tempat dengan jumlah yang bervariasi, antara lain : Al 

 
3	Afrida,	Al	QIsthu	Jurnal	kajian	Ilmu-ilmu	Hukum,	vol.16,	No.2,	2018	
4 Kadar	M.	Yusuf,	Psikologi	Al	Qur’an,	Jakarta	:	Amzah,	2019,	hlm,	2	-	4 
5	Ibnu	Zakaria,	Abi	Husein	Ahmad	Ibn	Faris,	Mu’jam	Maqaayis	Al	Lughah,	Jilid	1,	Beirut	:	Dar	Al	Jail,	1999,	hal.251	
6	M.	Quraish	Shihab,	Wawasan	Al	Qur’an,	Bandung	:	Mizan,	1996,	hlm.	279	



Insaan disebut sebanyak 65 kali, Al Ins disebut sebanyak 18 kali, Al Unaas disebut 

sebanyak 5 kali, dan An Naas disebut sebanyak 240 kali.    

Kata Insan ini dapat dikelompokkan kedalam tiga kategori :  

a) Pertama, insan dihubungakan dengan konsep manusia sebagai khalifah atau 

pemikul amanah; Pada kategori pertama, manusia digambarkan sebagai wujud 

makhluk istimewa yang berbeda dengan hewan. Oleh karena itu, di dalam Al-

Qur`an dikatakan bahwa insan adalah makhluk yang diberi ilmu (QS. Al-Alaq 

4-5), makhluk yang diberi kemampuan untuk mengembangkan ilmu dan daya 

nalarnya dengan nazhar (merenungkan, memikirkan, menganalisis dan 

mengamati perbuatannya) (QS. Al-Nazi`at :35). Makhluk yang memikul 

amanah (QS. Al-Ahzab :72), tanggung jawab (QS. Al- Qiyamah : 3 dan 6); (QS. 

Qaf : 16), harus berbuat baik (QS. Al-Ankabut : 28. Amalnya dicatat dengan 

cermat untuk diberi balasan sesuai dengan kerjanya (QS. Al-Najm : 39), oleh 

karena itu, insanlah yang dimusuhi setan (QS. Al-Isra : 53)  

b) Kedua, insan dihubungkan dengan predisposisi negative manusia;, manusia 

cenderung zalim dan kafir (QS. Ibrahim : 34), Tergesa-gesa (QS. Al-Isra : 67), 

bakhil (QS.Al-Isra :100), bodoh (QS. al-Ahzab :72), berbuat dosa (QS. Al-‘Alaq 

:6) dan lain-lain. Apabila dihubungkan dengan kategori pertama, sebagai 

makhluk spiritual, insan menjadi makhluk paradoksal yang berjuang mengatasi 

konflik dua kekuatan yang saling bertentangan: kekuatan mengikuti fitrah 

(memikul amanah Allah) dan kekuatan mengikuti predisposisi negative 

c) Ketiga, insan dihubungkan dengan proses penciptaan manusia. Semua konsep 

insan menunjuk pada sifat-sifat psikologis atau spiritual. Kedua kekuatan ini 

digambarkan dalam kategori yang ketiga yakni, insan dihubungkan dengan 

proses penciptaannya. Sebagai insan, manusia diciptakan dari tanah liat, sari pati 

tanah dan tanah (QS. Al-Hijr :26), (Al-Rahman : 14), (Al-Mu’minun : 12), (Al-

Sajadah :7). Demikian juga basyar berasal dari tanah liat, tanah (QS. Al-Hijir : 

28), (Shad : 71), (QS. Al-Rum :  20), dan air (QS. Al-Furqan : 54). Dari 

penjelasan diatas dapat disimpulkan bahwa proses penciptaan manusia 

menggambarkan secara simbolis karakteristik basyari adalah unsure material 

dan karakteristik insane adalah unsure ruhani. Keduanya harus tergabung dalam 

keseimbangan, tidak boleh mengurangi hak yang satu atau melebihkan hak yang 

lainnya.  



Adapun Al-Nas ( سانلا ) paling sering disebut dalam al-Qur`an, yaitu sebanyak 

240 kali. Al-nas mengacu pada manusia sebagai makhluk social, hal ini dapat kita 

lihat dalam tiga segi:  

a) Pertama, banyak ayat yang menunjukkan kelompok social dengan 

karakteristiknya. Ayat-ayat ini lazimnya dikenal dengan ungkapan wa min al-

nas (dan di antara sebagian manusia). Dengan ungkapan tersebut, dalam Al-

Qur`an ditemukan kelompok manusia yang menyatakan beriman tetapi 

sebetulnya tidak beriman (QS. Al-Baqarah : 8), yang menyekutukan Allah (QS. 

Al-Baqarah :165), yang hanya memikirkan dunia (QS. Al-Baqarah : 200) dan 

lain-lain. Meskipun ada sebagian manusia yang rela mengorbankan dirinya 

untuk mencari keridaan Allah.  

b) Kedua, dengan ungkapan aktsar al-nas, bahwa sebagian besar manusia 

mempunyai kualitas rendah, baik dari segi ilmu (QS. Al-A’raf : 187, (Yusuf 

:21), (Al Qashash : 68) maupun iman (QS. Hud : 17), tidak bersyukur (QS. Al-

Mukmin : 61). Dan ada jua di antara manusia yan bersyukur (QS. Saba` : 13), 

yang selamat dari siksa Allah (QS. Hud :116) dan yan tidak diperdaya setan 

(QS. Al-Nisa : 83)  

c) Ketiga, Al-Qur`an menegaskan bahwa petunjuk Al-Qur`an bukan hanya 

dimaksudkan kepada manusia secara perorangan, tetapi juga manusia secara 

social. Al-Nas sering dihubungkan dengan petunjuk atau Al-Kitab (QS. Al 

Hadid : 25)  

3. Bani Adam, selian dari 2 istilah diatas, Al Qur’an juga menggunakan istilah lain, yaitu 

Bani Adam. Istilah ini terdapat dalam tiga surat, yaitu surat Al ‘Araf, Al Isra, dan 

yaasiin. Dalam surat Al ‘Araf kata tersebut terulang sebanyak lima kali yang meliputi 

ayat 26, 27, 31, 35, dan 172. Dalam surat Al Isra dan Yaasin masing-masing terdapat 

dalam ayat 70 dan 60. Bani Adam terdiri dari dua kata yaitu bani dan adam. Bani 

artinya anak dan Adam adalah nama manusia, seperti yangdijelaskan dalam surat An 

Nisaa ayat 1 : 

َی  ا۟وُقَّتٱوَ ۚ ءًٓاسَِنوَ ارًیِثكَ لاًاجَرِ امَھُنْمِ َّثَبوَ اھَجَوْزَ اھَنْمِ قََلخَوَ ةٍدَحِوَٰ سٍفَّْن نمِّ مكَُقَلخَ ىذَِّلٱ مُكَُّبرَ ا۟وُقَّتٱ سُاَّنلٱ اھَُّیَأٰٓ

  اًبیِقرَ مْكُیَْلعَ نَاكََ lَّٱ َّنِإ ۚ مَاحَرَْلأْٱوَ ھۦِِب نَوُلءَٓاسََت ىذَِّلٱَ lَّٱ

Hai sekalian manusia, bertakwalah kepada Tuhan-mu yang telah menciptakan kamu 

dari seorang diri, dan dari padanya Allah menciptakan isterinya; dan dari pada 

keduanya Allah memperkembang biakkan laki-laki dan perempuan yang banyak. Dan 

bertakwalah kepada Allah yang dengan (mempergunakan) nama-Nya kamu saling 



meminta satu sama lain, dan (peliharalah) hubungan silaturrahim. Sesungguhnya 

Allah selalu menjaga dan mengawasi kamu.(QS. An NIsaa ; 1) 

Maksud dari  ةدحاو سفن  dalam ayat ini adalah nabi Adam ‘alaihissalam, 

sedangkan اھجوز  berarti istrinya, yaitu Hawa. Semua manusisa berasal dari keturunan 

dua insan ini, jadia ketika Al Qur’an menyebut bani adam, maka yang dimaksud adalh 

seluruh manusia, walaupun jika dikaitkan dengan sosiologis atau historis, turunnya 

panggilan مدأ ينب ای  tidak termasuk didalamnya orang-orang yang telah meninggal 

sebelum turunnya Al Qur’an dan Adam serta Hawa itu sendiri. Sebab, panggilan atau 

seruan tentu ditujukan kepada orang yang ada ketika seruan itu diungkapkan, maka 

penyebutan manusia dengan istilah bani adam bermakna seluruh manusia karena 

memang seluruh manusia itu anak cucu adam, berdasarkan term yang digunakan Al 

Qur’an dalam penyebutan manusia maka manusia itu dapat didefinisikan, yaitu 

“Makhluk Allah yang dapat dilihat dan dapat dikaji secara empiris, memiliki sifat bisa 

berfikir, dijinakan dan memilikisifat lupa, mereka adalah anak cucu nabi Adam dan 

hawa”. Sifat-sifat yang tergambar dalam makna harfiah dari sitilah-istilah yang 

digunakan Al Qur’an tersebut, jinak, bisa berfikir, lupa, dan bisa dikaji secara empiris 

serta ilmiah, menggambarkan potensi-potensi yang dimiliki manusia termasuk yang 

memberatkannya dengan makhluk lain, inilah makna dan pengertian manusia. 

Kesimpulan dari pembahasan manusia dalam perspektif Islam, bahwa manusia 

adalah makhluk Allah yang paling sempurna, dalam berbagai ayat Al-Quran dijelaskan 

tentang kesempurnaan penciptaan manusia, kesempurnaan penciptaan manusia itu 

kemudian semakin disempurnakan oleh Allah Ta’alaa dengan mengangkat manusia sebagai 

khalifah di muka bumi yang mengatur dan memanfaatkan alam, Allah Ta’alaa  melengkapi 

manusia dengan berbagai potensi yang dapat dikembangkan untuk memenuhi kebutuhan 

hidup manusia itu sendiri diantara potensi potensi tersebut adalah potensi 

emosional/psikologis, potensi fisik, potensi akal, dan potensi spriritual, keseluruhan potensi 

manusia ini harus dikembangkan sesuai dengan fungsi dan tujuan pemberiannya. 

 

B. Manusia dan Fithrahnya 

a. Pengertian Fithrah Secara Bahasa dan Ragam Maknanya 

Jika kita melihat dan memperhatikan berbagai kamus arab dan buku-buku gharib Al 

Qur’an dan hadits, kita akan dapatkan bahwa kata fithrah merupakan kata yang benar 

berasal dari kata FATHORO ( رطف  ) yang terdiri dari tiga huruf yakni Fa, Tho dan Ro, ini 

merupakan bentuk fi’il mâdhi atau kata kerja bentuk lampau disebutkan sebanyak 9 kali 



di dalam Al-Qur’an, sementara kata fithrah ( ةرطف  ) memiliki bentuk yang yang sama 

dengan kata Fi’lah ( ةلعق  ) disebutkan sebanyak 1 kali dalam Al Qur’an7, kata ini memiliki 

ragam makna, antara lain8 : 

1. Kata Fitrah berasal dari Bahasa arab Arab, رطف   (fathara) yang berarti memecah, 

membelah, mengoyak-koyak atau meretakkannya. Terdapat beberapa ayat yang 

menguatkan makna dengan kata ini, antara lain :  

 َّنھِِقوَْف نْمِ نَرَّْطَفَتَی تُاوَامََّسلا ُداَكَت
Hampir saja langit itu pecah dari sebelah atas (karena kebesaran Tuhan) (QS. Asy 

Syuraa : 5) 

 رََصَبْلا ِعجِرْاَف ۖ تٍوُاَفَت نْمِ نِمَٰحَّْرلا ِقْلخَ يِف ىٰرََت امَ ۖ اًقاَبطِ تٍاوَامََس عَْبَس قََلخَ يذَِّلا
 رٍوُطُف نْمِ ىٰرََت لَْھ

Yang telah menciptakan tujuh langit berlapis-lapis. Kamu sekali-kali tidak melihat 

pada ciptaan Tuhan Yang Maha Pemurah sesuatu yang tidak seimbang. Maka 

lihatlah berulang-ulang, adakah kamu lihat sesuatu yang tidak seimbang? (QS. AL 

Muluk :3) 

 لاًوُعْفمَ ُهُدْعوَ نَاَك ۚ ِھِب رٌطَِفْنمُ ُءامََّسلا

 
Langit(pun) menjadi pecah belah pada hari itu. Adalah janji-Nya itu pasti 

terlaksana.(QS. Al Muzammil : 18) 

 تْرََطَفْنا ُءامََّسلا اَذِإ

 
Apabila langit terbelah (QS. AL Infithar : 1) 

2. Kata رطف   (fathara)  atau Al Fathru ( رطفلا  ) memiliki makna al kholqu قلخلا( ), al ibdaa 

)ءادتبلاا( , al ikhtaroo ( )عارتخلاا , al iyjaad داجیلاا(  ) dan al insya  keseluruhannya ,(  )ءاشنلاا

memiliki arti yang berdekatan, yakni menciptakan sesuatu yang sebelumnya tidak 

ada contohmya, menciptakan dan mengadakan sesuatu yang tadinya tidak ada, 

membuat sesuatu dari bentuk yang lain,  menyebabkannya ada secara baru untuk 

pertama kalinya, dalam hal ini terdapat beberapa ayat yang menguatkan makna 

dengan kata ini, antara lain :  

  ضِرَْلأْاوَ تِاوَامََّسلا رِطِاَف ا�یِلوَ ُذخَِّتَأ َِّ� رَْیَغَأ لُْق

 
7	Muhammad	Fuad	Abdul	Baqi,	Mu’jam	Mufahras	li	Al-Fadzh	al-Qur’an	al-Karim,	Kairo:	Dar	al-Hadist,	1996,	hal.	633.		
8 Ali Bin Abdullah, Al Fithrah : Haqiqotuha Wa MAzhabunnaas Fiihaa, Riyadh : Daar Al Muslim, Cet Ke- 1, 2003, 
hal. 23 - 25 



Katakanlah: "Apakah akan aku jadikan pelindung selain dari Allah yang menjadikan 

langit dan bumi (QS. Al An’am : 14) 

 نَوُلِقْعَت لاََفَأ ۚ يِنرََطَف يذَِّلا ىَلَع َّلاِإ يَرِجَْأ نِْإ ۖ ارًجَْأ ِھْیَلَع مُْكُلَأْسَأ لاَ مِوَْق اَی

 
Hai kaumku, aku tidak meminta upah kepadamu bagi seruanku ini. Upahku tidak 

lain hanyalah dari Allah yang telah menciptakanku. Maka tidakkah kamu 

memikirkan(nya)?" (QS. Hud : 51) 

ۚ ٍةَّرمَ َلَّوَأ مُْكرََطَف يذَِّلا لُِق ۖ اَنُدیعُِی نْمَ نَوُلوُقَیَسَف    
Maka mereka akan bertanya: "Siapa yang akan menghidupkan kami kembali?" 

Katakanlah: "Yang telah menciptakan kamu pada kali yang pertama". (QS. AL Isra 

: 51) 

 ضِرَْلأْاوَ تِاوَامََّسلا رِطِاَف lَِِّ ُدمْحَْلا
Segala puji bagi Allah Pencipta langit dan bumi. (QS. Fathir :1) 

Dengan demikian kata fâthirus samâwâti berarti sang pencipta langit.9  

 

  نَیكِرِشْمُلْٱ نَمِ اَ۠نَأٓ امَوَ ۖ اًفیِنحَ ضَرَْلأْٱوَ تِوَٰمََّٰسلٱ رَطََف ىذَِّللِ ىَھِجْوَ تُھَّْجوَ ىِّنِإ
 

Sesungguhnya aku menghadapkan diriku kepada Rabb yang menciptakan langit 

dan bumi, dengan cenderung kepada agama yang benar, dan aku bukanlah 

termasuk orang-orang yang mempersekutukan Tuhan. (QS. Al An’am : 79) 

3. Fitrah memiliki arti  al Khilqah (naluri, pembawaan) dan thabȋ’ah (tabiat, watak, 

karakter) yang diciptakan Allah Ta’alaa pada manusia.10 

4. Dalam kamus Al Munjid, disebutkan bahwa kata “fitrah adalah sifat yang ada pada 

setiap yang ada awal penciptaannya, sifat alami manusia, agama, sunnah. Sedangkan 

Menurut imam Al-Maraghi, fitrah adalah kondisi dimana allah menciptakan manusia 

yang menghadapkan dirinya kepada kebenaran dan kesiapan untuk menggunakan 

pikirannya11 

Ringkasnya, makna fithrah secara Bahasa memiliki beberapa makna, antara lain : 

memecah dan membelah, menciptakan, menyebabkannya ada secara baru untuk pertama 

 
9	Ibnu	Manzhur,	Lisân	Al-‘Arab	Al-Muhı̑th.	Al-‘Alayali,	Beirut:	Daru	Lisan	Al-	‘Arab,	1988,	Vol.	4,	hal.	1108-1109.		
10 Abdurrahman	Assegaf,	Filsafat	Pendidikan	Islam,	Jakarta:	Rajawali	Press,	2011,	hal.	50.	Lihat	juga	
dalam	M.	Quraish	Shihab,	Wawasan	Al-Qur’an,	Bandung:	Mizan,	1986,	hal.	283.	 
11	Azyumardi	Azra	dkk,	Pendidikan	Agama	Islam	Pada	Perguruan	Tinggi	Umum,	Jakarta,	Departemen	Agama	
Republik	Indonesia,	2002,	hal.	23		



kalinya,membuat sesuatu ada dimana sebelumnya tidak ada, menerima, dan sesuatu yang 

baru.12 

Berbagai interpretasi tentang makna fitrah yaitu13 :  

1. Fitrah berarti Suci (thuhr). Menurut Al-Auza’iy, fitrah adalah kesucian, dalam jasmani 

dan rohani. Akan tetapi, dalam konteks pendidikan, kesucian adalah kesucian manusia 

dari dosa waris, atau dosa asal.  

2. Fitrah berarti Islam (dienul Islam) dan berarti As Sunnah14. Abu Hurairah berpendapat 

bahwa yag dimaksud dengan fitrah adalah agama. Oleh karena itu, anak kecil yang 

meninggal dunia akan masuk surge, karena ia dilahirkan dengan dienul Islam 

walaupun ia terlahir dari keluarga nonmuslim.  

3. Fitrah berarti mengakui ke-Esa-an Allah Subhanahu wa Ta’alaa ( at-tauhid) . Manusia 

lahir dengan membawa konsep tauhid, atau paling tidak ia berkecenderugan untuk 

meng-Esa-kan Tuhannya dan berusaha terus mencari untuk mencapai ketauhidan 

tersebut.  

4. Fitrah berarti murni (al-ikhlash) . Manusia lahir dengan berbagai sifat, salah satu 

diantaranya adalah kemurnian (keikhlasan) dalam menjalankan suatu aktivitas. 

5. Fitrah berarti kondisi penciptaan manusia yang mempunyai kecenderungan untuk 

menerima kebenaran.  

6. Fitrah berarti potensi dasar manusia sebagai alat utuk mengabdi dan ma’rifatullah.  

7. Fitrah berarti ketetapan atau kejadian asal manusia mengenai kebahagiaan dan 

kesesatannya.  

8. Fitrah berarti tabiat alami yang dimiliki manusia (human nature).  

9. Fitrah berarti al-Ghorizah (insting) dan al-Munazzalah (wahyu dari Allah).  

Fithrah mendorong manusia berkeinginan untuk melakukan hal-hal yang positif 

karena pada dasarnya mereke cenderung secara kodrati kepada kebenaran hanief, 

sedangkan pelengkapnya adalah dhamȋr (hati nurani) sebagai pancaran keinginan kepada 

kebaikan, kesucian, dan kebenaran.  

b. Macam-macam Fithrah Manusia 

Beragam kata manusia dalam Al Qur’an dan As Sunnah dengan berbagai 

penunjukan makna berbeda-beda yang terkandung di dalamnya, kandungan kata fithrah 

 
12 Ali Bin Abdullah, Al Fithrah : Haqiqotuha Wa MAzhabunnaas Fiihaa, , hal. 29 
13 Toni Pransiska, KOnsep Fithrah Manusia Dalam Perspektif Islam dan Implikasinya Dalam Pendidikan Islam 
Kontemporee, Jurnal Ilmiah DIDAKTIKA, Agustus, 2016, Vol 17, NO.1, hal.6 
14 Lihat Ali Bin Abdullah, Al Fithrah : Haqiqotuha Wa MAzhabunnaas Fiihaa, hal. 28 dan 29 



dengan berbagai makna yang bermacam-macam, memberikan gambaran kepada kita, 

betapa manusia memiliki beragam fithrah, antara lain15 : 

1. Fitrah potensi Keimanan – atau fitrah kebutuhan kepada Allah Ta’alaa -16. 

2. Fitrah potensi intelektual (belajar dan bernalar) 

3. Fitrah potensi Qalbu (emosinal dan mentalitas) 

4. Fitrah potensi  jasmani (fisik dan indrawi) 

5. Fitrah potensi berpasangan (seksualitas dan cinta) 

6. Fitrah individualitas dan kehidupan sosial 

7. Fitrah potensi perkembangan (baik fisik maupun prilaku manusia ) 

8. Fitrah potensi bakat 

 
C. Mengenal Pendidikan Islam  

Pendidikan memiliki pengertian dan makna yang bermacam-macam, hal ini 

dapat kita lihat dari definisi-definisi yang dihadirkan para ahli Pendidikan, Kendati 

demikian pada hakikatnya pengertian dan makna tersebut memiliki subtansi yang 
berdekatan. Lebih jelasnya penulis mengemukakan pengertian-pengertian tersebut, 

diawali dengan pengertian yang dihadirkan secara umum, baik oleh pemerintah 
maupun tokoh-tokoh pendidikan. 

a. Pendidikan Secara Umum 
Sesungguhnya pemerintah melalui UU NO. 20 tahun 2001 mengartikan 

Pendidikan sebagai sebuah usaha sadar dan terencana untuk mewujudkan 
suasana belajar dan proses pembelajaran peserta didik secara aktif 

mengembangkan potensi dirinya untuk memiliki kekuatan spiritual keagamaan, 
pengendalian diri, kepribadian, kecerdasan, akhlak mulia serta keterampilan 

yang diperlukan dirinya, masyarakat, bangsa, dan agama” 17 
Pendidikan menurut Aristoteles adalah salah satu fungsi dari suatu 

negara, dan dilakukan, terutama setidaknya, untuk tujuan Negara itu sendiri. 
Negara adalah institusi sosial tertinggi yang mengamankan tujuan tertinggi atau 

kebahagiaan manusia. Pendidikan adalah persiapan/bekal untuk beberapa 

 
15 Lihat juga pemparan klasidikasi fithrah manusia menurut Harry Santoso dalam buku Fitrha Based Education 
halaman 156 
 
17 Undang-Undang	SISDIKNAS	No	20	Tahun.	2003,	Redaksi	Sinar	Grafika	:	Jakarta,	2008,	hlm	3	



aktivitas/pekerjaan yang layak. Pendidikan semestinya dipandu oleh undang-

undang untuk membuatnya sesuai (koresponden) dengan hasil analisis 
psikologis, dan mengikuti perkembangan secara bertahap, baik secara fisik 

(lahiriah) maupun mental (batiniah/jiwa). Adapun menurut Socrates Pendidikan 
adalah suatu sarana yang digunakan untuk mencari kebenaran. Sedangkan 

metode-nya adalah dialektika.18 
Jhon Dewey mendeskripsikan  Pendidikan sebagai sebuah proses 

pembentukan kemampuan dasar fundamental, baik menyangkut daya pikir 
(intelektual), maupun daya perasaan (emosional) menuju ke arah tabiat 

manusia.19 
Adapun menurut Frobel, Pendidikan adalah upaya maksimal yang 

dicapai seseorang di dalam belajarnya (sekolah) yang bertujuan untuk 
menghasilkan anak didik yang memiliki keberanian, sopan santun dan kemuliaan 

akhlak, yang mencintai tanah air, bersungguh-sungguh (meng- erahkan segenap 
potensinya) untuk mencari kebahagiaan hidupnya, ketinggian ilmu dan industri 

dan mencari ilmu sepanjang hidupnya buat kemajuan (kejayaan negerinya), 
men- cintai dan mentaati Allah sehingga mempermudah untuk mencapai kemu- 

liaan di sisi Allah dan pandangan manusia.20  
b. Pendidikan dalam Persepktif  Islam  

Ibrahim dan Munir dalam muhammad Syafei Antonio menuliskan 

“Rasulullah Sholallahu ‘alaihi wa sallam sangat memperhatikan dunia Pendidikan 
dan mendorong umatnya untuk terus belajar. Beliau juga membuat beberapa 

kebijakan yang berpihak kepada Pendidikan umat, misalnya, ketika kaum muslim 
berhasil menawan sejumlah pasukan musyrik dalam perang badar, beliau 

membuat kebijakan bagi para tawanan tersebut dapat bebas jika mereka 
membayar tebusan atau mengajar baca tulis kepada warga Madinah. Kebijakan 

ini cukup startegis karena mempercepat terjadinya transformasi ilmu 
pengetahuan di kalangan kaum muslim.”21 

 
18 https://www.gurupendidikan.co.id/pengertian-pendidikan/  
19 Syed Muhammad Naguib Al-Attas, The Concept of Education in Islamic diterjemahkan oleh Haidar Bagian 
dengan judul Konsep pendidikan Islam", (Bandung Mizan, 1988), h. 62 
20 Mahmud Yunus dan Muhammad Qasim Bakri, At Tarbiyyah wa At Ta’liim, h.9 
21	Muhammad	Syafei	Antonio,	Muhammad	SAW	:	The	Super	Leader	Super	Manager,	Tazkiah	Publishing	:	Jakarta,	
2007,	hlm.	183.	



Manusia terlahir sebagai makhluk hidup dengan keingintahuan yang 

sangat besar. Manusia adalah makhluk yang memiliki kemampuan yang sangat 
menakjubkan untuk mempelajari sesuatu. Dalam waktu yang relative singkat 

manusia dapat menguasai berbagai ilmu pengetahuan.  Oleh sebab itu , Allah 
Ta’alaa menunjuk manusia sebagai khalifah dimuka bumi.22 

 ءَآمَدِّلٱ كُفِسْيَوَ اهَيفِ دُسِفْـُي نمَ اهَيفِ لُعَتجَْأَ ا۟وٓلُاقَ ۖ ةًفَيلِخَ ضِرْلأَْٱ فىِ لٌعِاجَ نىِّإِ ةِكَئِلَٰٓمَلْلِ كَُّبرَ لَاقَ ذْإِوَ

 َّثمُ اهََّلكُ ءَآسمَْلأَْٱ مَدَاءَ مََّلعَوَ )٣٠( نَومُلَعْـَت لاَ امَ مُلَعْأَ نىِّٓإِ لَاقَ ۖ كَلَ سُدِّقَـُنوَ كَدِمْبحَِ حُبِّسَنُ نُنحَْوَ

 َّلاإِ آنَلَ مَلْعِ لاَ كَنَحَٰبْسُ ا۟ولُاقَ )٣١( ينَقِدِصَٰ مْتُنكُ نإِ ءِلآَؤُهَٰٓ ءِآسمqََِْ نىِوـُٔبِنۢأَ لَاقَـَف ةِكَئِلَٰٓمَلْٱ ىلَعَ مْهُضَرَعَ

ـنأَ آَّملَـَف ۖ مْهِئِآسمqََِْ مهُْـئبِنۢأَ مُدَاـَٔيَٰٓ لَاقَ )٣٢(مُيكِلحَْٱ مُيلِعَلْٱ تَنأَ كََّنإِ ۖ آنَـَتمَّْلعَ امَ  لقُأَ لمَْأَ لَاقَ مْهِئِآسمqََِْ مهُأَبَۢ

 )٣٣(نَومُتُكْتَ مْتُنكُ امَوَ نَودُبْـُت امَ مُلَعْأَوَ ضِرْلأَْٱوَ تِوَٰمََّٰسلٱ بَيْغَ مُلَعْأَ نىِّٓإِ مْكَُّل

Ingatlah ketika Tuhanmu berfirman kepada para Malaikat: "Sesungguhnya Aku 

hendak menjadikan seorang khalifah di muka bumi". Mereka berkata: "Mengapa 
Engkau hendak menjadikan (khalifah) di bumi itu orang yang akan membuat 

kerusakan padanya dan menumpahkan darah, padahal kami senantiasa 
bertasbih dengan memuji Engkau dan mensucikan Engkau?" Tuhan berfirman: 

"Sesungguhnya Aku mengetahui apa yang tidak kamu ketahui" (30) Dan Dia 
mengajarkan kepada Adam nama-nama (benda-benda) seluruhnya, kemudian 

mengemukakannya kepada para Malaikat lalu berfirman: "Sebutkanlah kepada-
Ku nama benda-benda itu jika kamu mamang benar orang-orang yang 

benar!"(31) "Maha Suci Engkau, tidak ada yang kami ketahui selain dari apa 
yang telah Engkau ajarkan kepada kami; sesungguhnya Engkaulah Yang Maha 

Mengetahui lagi Maha Bijaksana".(33) "Hai Adam, beritahukanlah kepada 
mereka nama-nama benda ini". Maka setelah diberitahukannya kepada mereka 

nama-nama benda itu, Allah berfirman: "Bukankah sudah Ku-katakan 
kepadamu, bahwa sesungguhnya Aku mengetahui rahasia langit dan bumi dan 

mengetahui apa yang kamu lahirkan dan apa yang kamu sembunyikan?" (QS. Al 
Baqarah : 30 – 33) 

 
22	Muhammad	Syafei	Antonio,	Ensiklpedia	Leadership	dan	Manajemen	Muhammad	SAW	:	Sang	Pembelajarn	dan	Guru	
Peradaban,	Tazkiah	Publishing	:	Jakarta,	2017,	hlm.	14.		



Potensi manusia untuk belajar sangatlah besar, Allah Ta’alaa 

menganugerahkan mereka, penglihatan, pendengaran, dan hati sebagai sarana 
utama dalam pembelajaran, Allah Ta’alaa berfirman. 

 نَورُكُشْتَ مْكَُّلعَلَ ۙ ةَدَـِٔفْلأَْٱوَ رَصَٰبْلأَْٱوَ عَمَّْسلٱ مُكُلَ لَعَجَوَ اـًٔيْشَ نَومُلَعْـَت لاَ مْكُتِهََّٰمأُ نِوطُبُ نۢمِّ مكُجَرَخْأَُ َّ�ٱوَ
 

 Dan Allah mengeluarkan kamu dari perut ibumu dalam keadaan tidak 

mengetahui sesuatupun, dan Dia memberi kamu pendengaran, penglihatan dan 
hati, agar kamu bersyukur. (QS. An Nahl : 78) 

Ayat diatas menunjukkan kepada kita bahwa manusia lahir tanpa 
pengetahuan, ayat di atas juga menunjukkan kepada kita bahwa Allah Ta’aa 

memberikan kepada kita modal berupa alat indrawi yang dapat kita pergunakan 
untuk belajar dan menuntut ilmu, Disebutkan ketiga hal tersebut – pendengaran, 

penglihatan, dan hati -  karena kelebihannya, meskipun anggota badan yang lain 
juga merupakan pemberian Allah Ta’alaa. Ketiga hal ini merupakan kunci bagi 

setiap ilmu. Seorang hamba tidaklah mendapatkan ilmu kecuali melalui salah 
satu pintu itu, yakni proses Pendidikan. 

Pembahasan tentang Pendidikan Islam oleh para ulama Islam klasik 
maupun kontemporer disajikan dengan begitu apik, mulai dari pengertian atau 

definisi Pendidikan Islam, sumber referensi Pendidikan Islam, kekhususan dan 

karakteristik Pendidikan Islam, ruang lingkup, dan berbagai tema penting lainnya 
terkait Pendidikan Islam. 

Dalam artikel ini, penulis  fokus pada pada pembahasan pengertian 
Pendidikan Islam serta konsekwensi yang muncul dalam pengertian tersebut 

pada proses Pendidikan. 
Sudah menjadi rahasia umum bahwa dalamنhasanah ilmu Islam para 

ulama senantiasa memberikan definisi-definisi atas berbagai macam disiplin 
ilmu, diantara beberapa contoh antara lain : definisi fiqh secara Bahasa dan 

istilah, definisi aqidah secara Bahasa dan istilah, dan definisi-definisi ilmu Islam 
lainnya.23 

 
23 Fiqih secara bahasa berasal dari kata هقفلا  yang artinya مھفلا  yaitu mengerti atau memahami. Hal ini 
berdasarkan firman Allah جل جلاله: 

مھحیبست نوھقفت لا نكلو [ 
“…akan tetapi kamu tidak mengerti tasbih mereka…” 

Fiqh secara istilah didefinisikan	



 

 
1. Pendidikan atau At Tarbiyyah secara bahasa  

Pendidikan atau tarbiyyah secara bahasa memiliki berbagai macam kandungan 
makna kebahasaan dimana seluruhnya menunjukan aktivitas proses 

Pendidikan, di anataranya adalah : 
a) Memperbaiki ( َحلاصلإا ). Tarbiyyah dalam hal ini memiliki arti memperbaiki 

keadaan seseorang, meskipun tidak mengalami pertambahan sebuah ilmu 
pengetahuan. 

b) Bertumbuh dan bertambah ( ءامنلا ةدايزلا و   ), Tarbiyyah dalam hal ini 
memiliki arti bertumbuh dan bertambahnya pengetahuan seseorang dari 

satu tahap ketahapan berikutnya. 
c) Berkembang ( أشن عرعرت و  ), Tarbiyyah dalam hal ini memiliki arti 

berkembangnya seseorang sesuai dengan perkembangan ilmu yang 
diperolehnya 

d) Mengurus, merawat dan memelihara ( هرما ىلوت و هساس ). Tarbiyyah dalam 
hal ini memiliki arti proses mengurus, merawatan , memelihara untuk 

keberlangsungan sebuah pendidikan. 
e) Pengajaran ( میلعتلا  ), Tarbiyyah dalam hal ini memiliki arti mengajar. 

Vehitzal mendefinisikan  pembelajaran (ta’liim)  sebagai sebuah proses 

terus menerus sejak manusia lahir melalui pengembangan fungsi-fungsi 
pendengaran,  penglihatan, dan hati.24 

Sungguh jelas, berbagai pengertian pendidikan atau tarbiyyah secara 
bahasa diatas, keseluruhannya menunjukan seputar perbaikan peserta didik, 

fokus terhadap berbagai hal yang dapat dikembangkan peserta didik sehingga 
tumbuh berkembang seraya mengayomi, mendampinginya serta 

mengurusnya.25 

 
ةیلیصفتلا اھتلدأب ةیلمعلا ماكحلأا ةفرعم  

Mengetahui hukum-hukum yang berkaitan dengan amal perbuatan berdasarkan dalil-dalil yang terperinci. 
 

 
24	Vehitzal	Rivai	Zainal	dan	Fauzi	Bahar,	Islamic	Education	management,	Rajagrafindo	Persada	:	Jakarta,	cet	-1,	2013,	
hlm,	72	
25	Khalid	bin	hamid	AL	Hazimi,	Ushul	Tarbiyyah	AL	Islaamiyyah,	Daar	Alami	AL	Kutub	:	Riyadh,	2000,	hlm.	18.	



Selain Tarbiyyah dilihat dari sisi makna kebahasaan sebagaimana 

penjelasan di atas, kata tarbiyyah memiliki istilah-istilah lain yang menjadi 
sinonim dari kata tarbiyyah itu sendiri dan memiliki sebagian makna yang 

serupa, kata – kata sinonim tersebut antara lain :  
a) At – Ta’diib ( بيدأتلا ), istilah ini berasal dari kata adab, dinamakan adab 

karena seseorang mengajarkan adab-adab yang  terpuji dan mencegah dari 
adab-adab yang buruk. Dan ta’diib sendiri terkandung didalamnya makna 

perbaikan – perilaku – dan perkembangan. Syed Muhammad Naquib Al 
Attas mengemukakan tentang pendidikan, bahwa “proses perolehan 

pengetahuan tidak disebut pendidikan kecuali pengetahuan yang diperoleh 
itu termasuk tujuan moral yang mengaktivasikan dalam diri seseorang yang 

memperolehnya apa yang saya sebut adab, adab adalah tindakan yang 
benar (right action) yang bersemi dari swa disiplin yang dibangun di atas 

pengetahuan yang bersumber pada kebijaksanaan.”26 
b) Al Ishlah ( حلاصلإَا ), yang berarti memperbaiki, sebagaimana yang telah 

disebutkan diatas, makna ishlah fokus pada perbaikan perilaku atau jiwa, 
proses ishlah dalam Pendidikan tidak mengharuskan adanya sebuah 

penambahan informasi baru. 
c) At Tahzib ( بيزھتلا )   memiliki arti menjernihkan dan mendisiplinkan, 

maknanya menjernihkan dan mendisiplinkan akhlak. 

d)  At Tathir ( ریھطتلا ), yang berarti membersihkan diri dari dosa 
e) At Tazkiyah ( ةیكزتلا  ) bermakna At Tathir ( ریھطتلا ), maknanya adalah 

membersihkan dan mensucikan jiwa dari akhlak tercela. 
f) At Tansyiah ( ةئشنتلا ), maknanya adalah proses pendidikan yang sempurna 

secara bertahap, bertumbuh dan berkembang. 
2. Pendidikan atau At Tarbiyyah dalam Al Qur’an   dan As Sunnah  

Kata At Tarbiyyah dan turunan katanya dalam Al Qur’an memiliki makna atau 
arti yang berdekatan, antara lain : 

a) Al Hikmah, Al ‘Ilmu, dan At Ta’liim, Allah Ta’alaa berfirman :  

 
26 Syed Muhammad Naquib Al Attas, Prolegomena To The Metphysics Of Islam : An Expotition Of The 
Fundamentals Elements Of The Worldview Of Islam, hal.40 



 لىِّ ادًابَعِ ا۟ونُوكُ سِاَّنللِ لَوقُـَي َّثمُ ةََّوـُبُّـنلٱوَ مَكْلحُْٱوَ بَتَٰكِلْٱُ 7َّٱ هُيَتِؤْـُي نأَ رٍشَبَلِ نَاكَ امَ
  نَوسُرُدْتَ مْتُنكُ ابمَِوَ بَتَٰكِلْٱ نَومُلِّعَـُت مْتُنكُ ابمَِ نَۦنيَِِّّٰبرَ ا۟ونُوكُ نكِلَٰوَ 7َِّٱ نِودُ نمِ

Tidak wajar bagi seseorang manusia yang Allah berikan kepadanya Al Kitab, 
hikmah dan kenabian, lalu dia berkata kepada manusia: "Hendaklah kamu 

menjadi penyembah-penyembahku bukan penyembah Allah". Akan tetapi 
(dia berkata): "Hendaklah kamu menjadi orang-orang rabbani, karena kamu 

selalu mengajarkan Al Kitab dan disebabkan kamu tetap 

mempelajarinya.(QS. Ali Imran : 79) 
Berkata Ibnu ‘Abbas dan lainnya terkait ayat di atas : yakni Hukamaa, 

ulamaa, hulamaa. Dan berkata Ad Dhahak : Kalian mengajarkan mereka 
yakni kalian memberikan pemahaman kepada mereka. 

b) AR Ri’aayah, Allah Ta’alaa berfirman :  

  ايرًغِصَ نىِايََّـبرَ امَكَ امَهُحمَْرْٱ بَِّّر لقُوَ ةِحمََّْرلٱ نَمِ لُِّّذلٱ حَانَجَ امَلهَُ ضْفِخْٱوَ
Dan rendahkanlah dirimu terhadap mereka berdua dengan penuh 

kesayangan dan ucapkanlah: "Wahai Tuhanku, kasihilah mereka keduanya, 
sebagaimana mereka berdua telah mendidik aku waktu kecil". (QS. Al Isra : 

24) 

Kata At Tarbiyyah beserta keberagamaan kandungan makna 
kebahasaannya dan istilah-istilah yang menjadi sinonimnya terlihat jelas dalam 

aktivitas pendidikan Rosulullah Shallalhu ‘alaihi was wasallam yang diberikan 
kepada para sahabatnya, berikut ini beberapa contoh aktivitas pendidikan Rasul 

Shallahu ‘alaihi wa sallam : 
a) Rasulullah shallahu ‘alaihi wa sallam mengajarkan میلعتلا( )  atau 

menambahkan informasi baru kepada para sahabat seperti tanya jawab 
tentang iman, islam, ihsan, dan tanda-tanda hari kiamat dalam kisah dialog 

antara malaikat Jibril ‘alaihissalam dan Rasulullah shalllahu ‘alaihi wasallam. 

 هِيْلَعَ اللهُ ىَّلصَ اللهِ لِوْسُرَ دَنْعِ سٌوْلُجُ نُنحَْ امَنَْـيـَب : لَاقَ اضًيْأَ هُنْعَ اللهُ يَضِرَ رَمَعُ نْعَ
 ىرَـُي لاَ ,رِعَّْشلا دِاوَسَ دُيْدِشَ بِايَثِّلا ضِايَـَب دُيْدِشَ لٌجُرَ انَْـيلَعَ عَلَطَ ذْإِ مٍوْـَي تَاذَ مَّلسَوَ
 دَنَسْأَف ,مَّلسَوَ هِيْلَعَ اللهُ ىَّلصَ بيَِِّّنلا لىَإِ سَلَجَ َّتىحَ ,دٌحَأَ اَّنمِ هُفُرِعْـَي لاَوَ رِفََّسلا رُـَثأَ هِيْلَعَ
 ,مِلاَسْلإِا نِعَ نيِْبرِْخْأَ دَُّممحَُ َ� : لَاقَ وَ ,هِيْذَخِفَ ىلَعَ هِيَّْفكَ عَضَوَوَ ,هِيْـَتـَبكْرُ لىَإِ هِيْـَتـَبكْرُ



 َّنأَ وَ اللهُ َّلاإِ هَلَ إِلاَ نْأَ دَهَشْتَ نْأَ مُلاَسْلإِاَ : مَّلسَوَ هِيْلَعَ اللهُ ىَّلصَ اللهِ لُوْسُرَ لَاقَـَف
 نِإِ تَيْـَبلْا َّجتحَُوَ ,نَاضَمَرَ مَوْصُتَوَ ,ةَاكََّزلا تيَِؤْـُتوَ ,ةَلاََّصلا مُيْقِتُوَ ,اللهِ لُوْسُرَ ادًَّممحَُ
 نِعَ نيِْبرِْخْأَفَ : لَاقَ .هُقُدِّصَيُوَ هُلُـَئسْيَ هُلَ انَْـبجِعَـَف .تُقْدَصَ : لَاقَ .لاًيْبِسَ هِيْلَإِ تَعْطَتَسْا
 هِيرِْخَ رِدْقَلِْ� نَمِؤْـُت وَ ,رِخِلآا مِوْـَيلْاوَ ,هِلِسُرُوَ ,هِبِتُكُوَ ,هِتِكَئِلاَمَوَ ,ِ�ِ� نْأَ : لَاقَ ,نِايمَْلإِا
 هُارَـَت كََّنأَكَ اللهَ دَبُعْـَت نْأَ : لَاقَ ,نِاسَحْلإِا نِعَ نيِْبرِْخْأَفَ : لَاقَ .تَقْدَصَ : لَاقَ .هِرِّشَ وَ
 اهَْـنعَ لُوْؤُسْمَلْا امَ : لَاقَ ةِعَاَّسلا نِعَ نيِْبرِْخْأَفَ : لَاقَ .كَارَـَي هَُّنإِفَ هُارَـَت نْكُتَ لمَْ نْإِفَ
 ىرَـَت نْأَوَ ,اهَـَتَّـبرَ ةُمَلأَا دَلِتَ نْأَ : لَاقَ ,اَِ¤ارَامَأَ نْعَ نيِْبرِْخْأَفَ : لَاقَ .لِئِاَّسلا نَمِ مَلَعَِْ£
 لَاقَ َّثمُ ,ا©يلِمَ تُثْبِلَـَف ,قَلَطَنْاَ ثم ,نِايَْـنـُبلْا فيِْ نَوْلُوَاطَتَـَي ءِاَّشلا ءَاعَرِ ةَلَاعَلْا ةَارَعُلْا ةَافَلحُْا
 مْكَُ¬أَ لُيْبرِْجِ هَُّنإِفَ : لَاقَ .مُلَعْأَ هُلُوْسُرَ وَ اللهُ : تُلْـُق ؟لئِاَّسلا نِمَ يْرِدْتَأَ ,رُمَعُ َ� :
  مٌلِسْمُ هُاوَرَ .مْكُنَـْيدِ مْكُمُلِّعَـُي

Umar bin Khaththab Radhiyallahu anhu berkata : Suatu ketika, kami (para 
sahabat) duduk di dekat Rasululah Shallallahu ‘alaihi wa sallam. Tiba-tiba 

muncul kepada kami seorang lelaki mengenakan pakaian yang sangat putih 
dan rambutnya amat hitam. Tak terlihat padanya tanda-tanda bekas 

perjalanan, dan tak ada seorang pun di antara kami yang mengenalnya. Ia 
segera duduk di hadapan Nabi, lalu lututnya disandarkan kepada lutut Nabi 

dan meletakkan kedua tangannya di atas kedua paha Nabi, kemudian ia 
berkata : “Hai, Muhammad! Beritahukan kepadaku tentang Islam.” 

Rasulullah Shallallahu ‘alaihi wa sallam menjawab,”Islam adalah, engkau 
bersaksi tidak ada yang berhak diibadahi dengan benar melainkan hanya 

Allah, dan sesungguhnya Muhammad adalah Rasul Allah; menegakkan 
shalat; menunaikan zakat; berpuasa di bulan Ramadhan, dan engkau 

menunaikan haji ke Baitullah, jika engkau telah mampu melakukannya,” 
lelaki itu berkata,”Engkau benar,” maka kami heran, ia yang bertanya ia 

pula yang membenarkannya. Kemudian ia bertanya lagi: “Beritahukan 
kepadaku tentang Iman”. Nabi menjawab,”Iman adalah, engkau beriman 

kepada Allah; malaikatNya; kitab-kitabNya; para RasulNya; hari Akhir, dan 

beriman kepada takdir Allah yang baik dan yang buruk,” ia berkata, 
“Engkau benar.” Dia bertanya lagi: “Beritahukan kepadaku tentang ihsan”. 



Nabi Shallallahu ‘alaihi wa sallam menjawab,”Hendaklah engkau beribadah 

kepada Allah seakan-akan engkau melihatNya. Kalaupun engkau tidak 
melihatNya, sesungguhnya Dia melihatmu.” Lelaki itu berkata lagi : 

“Beritahukan kepadaku kapan terjadi Kiamat?” Nabi menjawab,”Yang 
ditanya tidaklah lebih tahu daripada yang bertanya.” Dia pun bertanya lagi 

: “Beritahukan kepadaku tentang tanda-tandanya!” Nabi menjawab,”Jika 
seorang budak wanita telah melahirkan tuannya; jika engkau melihat orang 

yang bertelanjang kaki, tanpa memakai baju (miskin papa) serta 
pengembala kambing telah saling berlomba dalam mendirikan bangunan 

megah yang menjulang tinggi.” Kemudian lelaki tersebut segera pergi. Aku 
pun terdiam, sehingga Nabi bertanya kepadaku : “Wahai, Umar! Tahukah 

engkau, siapa yang bertanya tadi?” Aku menjawab,”Allah dan RasulNya 
lebih mengetahui,” Beliau bersabda,”Dia adalah Jibril yang mengajarkan 

kalian tentang agama kalian.”27  
b) Rasulullah menumbuh kembangan ( ةئشنتلا ) serta menanamkan dan 

mendisiplinkan akhlak terpuji atau prilaku positif ( بيزھتلا ), hal ini 
sebagaimana terdapat dalam kisah seorang anak makan dengan bersama 

nabi Shallahu ‘alaihi wa sallam. 

 نَبْ بَهْوَ عَسمَِ هَُّنأَ نيِبرََخْأَ يرٍثِكَ نُبْ دُيلِوَلْا لَاقَ نُايَفْسُ َ­برََخْأَ 7َِّا دِبْعَ نُبْ ُّيلِعَ انَـَثَّدحَ
ُ 7َّا ىَّلصَ 7َِّا لِوسُرَ رِجْحَ فيِ امًلاَغُ تُنْكُ لُوقُـَي ةَمَلَسَ بيِأَ نَبْ رَمَعُ عَسمَِ هَُّنأَ نَاسَيْكَ
 مََّلسَوَ هِيْلَعَُ 7َّا ىَّلصَ 7َِّا لُوسُرَ ليِ لَاقَـَف ةِفَحَّْصلا فيِ شُيطِتَ يدِيَ تْنَاكَوَ مََّلسَوَ هِيْلَعَ
 دُعْـَب تيِمَعْطِ كَلْتِ تْلَازَ امَفَ كَيلِيَ اَّممِ لْكُوَ كَنِيمِيَبِ لْكُوَ 7ََّا مِّسَ مُلاَغُ َ�

Telah menceritakan kepada kami Ali bin Abdullah Telah mengabarkan 

kepada kami Sufyan ia berkata; Al Walid bin Katsir Telah mengabarkan 
kepadaku, bahwa ia mendengar Wahb bin Kaisan bahwa ia mendengar 

Umar bin Abu Salamah berkata; Waktu aku masih kecil dan berada di 
bawah asuhan Rasulullah shallallahu 'alaihi wasallam, tanganku 

bersileweran di nampan saat makan. Maka Rasulullah shallallahu 'alaihi 
wasallam bersabda: "Wahai Ghulam, bacalah Bismilillah, makanlah dengan 

 
27 Hr. Muslim, No. 8 



tangan kananmu dan makanlah makanan yang ada di hadapanmu." Maka 

seperti itulah gaya makanku setelah itu28.  

3. Pendidikan atau At tarbiyyah secara istilah 
Para ulama dan ahli Pendidikan Islam klasik mendefinisikan tarbiyyah 

dengan beragam makna, antara lain :29 

Al Qurthubi mendefiniskan tarbiyyah dengan tansyiah ( ةئشنتلا )30 
Abu Su’ud mendefinisikan tarbiyyah sebagai sebuah ungkapan dalam 

menyampaikan dengan sempurna disertai dengan pengarahan. 
dibutuhkan dalam perkara agama. 

Ibnu Miskawaih mendeskripsikan Pendidikan sebagai sebuah pembinaan 
yang dilakukan secara serius melalui proposionalitas dengan memperhatikan 

kapasitas murid sehingga memperoleh hasil yang dilakukan sejak dini.31  
Dr.Kholid Bin Hami al-Hazimi dalam Ushulu at-Tarbiyah al-Islamiyah : 

pendidikan adalah proses berkembangnya manusia yang dilakukan secara 
bertahap pada seluruh aspeknya, mengharapkan kebahagiaan dunia dan 

akhirat sesuai dengan metode Islam.32 
 

Kesimpulan 
Dengan demikian dapat disimpulkan dari penjelasan dan pemaparan diatas, 

potensi fitrah manusia dapat di kembangkan melalui proses Pendidikan Islam, karena 
pendidikab Islam itu sendiri sejatnyapendidikan Islam fokus pada tujuan 

pengembangan 6 aspek yang cakupannya bersifat menyeluruh dan memiliki visi jauh 

kedepan sampai kehidupan akhirat, hal ini tentu berbeda jika disandingkan dengan 
konsep pendidikan barat. Enam aspek ini jika dilaksanakan oleh para pendidik tentu 

akan menghasilkan sebuah generasi yang unggul seperti generasi sahabat dan tabi’in, 
enam hal tersebut antara lain:  

 
28 HR. Bukhari. No. 4957 
29 Muhammad bin Abdullah dkk, Ushul At Tarbiyyah Al Islaamiyyah, Cet ke-5, 2016, hal.22 -23 
30 Lihat penjelasan sebelumnya terkait ( ةئشنتلا ) 
31 Minhaju	al-Quran	fi	Tarbiyyati	ar-Rijal(ttp:Maktabah	Syirkah,vet.I,1981),	hlm.	5. 
32 Hamid	al-Hazimi,	Usulu	at-Tarbiyyah	al-Islamiyah(Riyadh:Dar	‘Alim	al-Kutub,	cet.	I,	2000),	hlm19	



1. Pengembangan pada aspek keagamaan, baik itu terkait aqidah dan keimanan 

maupun tata cara ibadah, pada dasarnya pengembangan aspek ini fokus pada 
potensi fitrah keimanan anak 

2. Pengembangan pada aspek kognitif dan intelegensi, melalui proses ta’lim atau 
pembelajaran memungkinkan penambahan berbagai informasi atau materi 

baru yang bersifat umum demi kemajuan dan keberlangsungan kehidupan 
kaum muslimin, tujuan pengembangan fitrah ini fokus pada fitrah intelektual 

atau fitrah belajar anak.  
3. Pengembangan pada aspek prilaku positif (adab dan akhlak) dan perbaikan 

prilaku negatif,  termasuk didalamnya bagaimana melatih kemampuan 
berinteraksi secara sosial, hal ini karena menjadi salah satu misi kenabian guna 

memperbaiki akhlak manusia, ini tergambar dalam definisi tarbiyyah sebagai 
proses ta’diib, sehingga hadir generasi yang memilki prilaku dan akhlak yang 

baik, tujuan dan sasaran dalam pengembangan ini fokus pada potensi fitrah 
individualitas dan sosial, fitrah perkembangan, dan fitrah seksualitas 

4. Fokus pada aspek penjagaan dan perawatan kesehatan hati dan jiwa (psikis), 
bahwa proses Pendidikan harus mewujudkan pembentukan mental sehat, 

sehingga diharapkan hadir generasi yang memilki kesehatan kekuatan jiwa, 
hadir generasi yang tidak mudah goyah dan cemas serta depresi dan penuh 

ketakutan. Fokus sasaran pengembangan terhubung pada potensi fitrah jiwa. 

5. Pengembangan skills atau kemampuan dasar sebagai bekal yang menunjang 
aktivitas dan pekerjaan di masa mendatang, Adapun poin kelima ini, maka 

pengembangan fitrah yang terkait terhubung pada seluruh fitrah, terutama 
fitrah bakat dan kepemimpinan 

6. Fokus pada kekuatan fisik, sebagaimana anjuran yang disampaikan oleh 
Rasulaullah Shallalhu ‘alaihi wa sallam, mukmin yang kuat lebih utama dan lebih 

disukai oleh Allah daripada mukmin yang lemah. Adapun yang terakhir, maka 
ini fokus pada pengembangan fitrah jasmani. 

Pendidikan dalam Islam bukanlah hanya sebatas memberikan informasi 
atau merangsang Intelektualitas seorang anak, pendidikan Islam bukan hanya 

sebatas menghadirkan sosok anak yang hebat dan mumpuni dalam bidang-bidang 
tertentu,  pendidikan Islam bukanlah hanya sebatas angka-angka yang diperoleh 



dalam ujian, pendidikan Islam lebih dari itu semua, pendidikan Islam 

menghendaki sebuah proses yang menyeluruh pada diri seorang anak, pendidikan 
Islam memberikan rangsangan intelektualitas melalui transfer knowledge, 

pendidikan Islam mengarahkan para peserta didik untuk memiliki perilaku perilaku 
positif atau adab adab Islami, pendidikan Islam menghendaki terjadinya proses 

pembentukan perilaku positif secara bertahap ,pendidikan Islam mengarahkan 
seorang guru atau orang tua memiliki kemampuan di dalam perbaikan perilaku 

anak, dan pendidikan Islam mewujudkan anak menjadi insan yang bertakwa 
sesuai dengan bakat dan kemampuannya. 

 


