MENGEMBANGKAN POTENSI FITRAH MANUSIA
DENGAN AT TARBIYYAH AL ISLAAMIYYAH

Oleh : M.Arfaini Alif
Email : alifabqori2014@gmail.com

ABSTRAKSI

Praktek pelaksanaan pendidikan Islam menjadi salah satu proses penting dalam mewujudkan
sosok anak menjadi manusia insan kamil, fokus pada pengembangan pendidikan Islam berarti
fokus pada pengembangan potensi fitrah anak dalam proses tersebut, Allah Ta’alaa telah
memberikan potensi fitrah anak sebagai bekal dalam mengarungi kehidupan di dunia ini,
Potensi fitrah itu merupakan daya atau kekuatan untuk menerima berbagai hal yang positif,
oleh karena itu anak yang terdidik dengan potensi fitrah dengan baik akan menjadikan dirinya

sebagai generasi umat dan bangsa yang menebarkan kebermanfaatan bagi sesama

Kata Kunci: Konsep Fitrah; Manusia; Pendidikan Islam



PENDAHULUAN

Manusia merupakan objek sentral dalam proses pendidikan, seluruh aktivitas

pendidikan dilakukan oleh manusia dan untuk manusia, oleh karena itu, Ketika kita berbicara

tentang Pendidikan, maka secara otomatis kita juga harus berbicara tentang manusia.

Sebelum penulis menjelaskan makna pengertian pendidikan secara umum dan

pendidikan dalam perspektif Islam, maka pembahsan tentang manusia menjadi sangat penting

unutk dikaji dan di bahas, manusia yang memiliki berbagai macam potensi fitrah dapat di

kembangan melalui proses pendidikan, sehingga diharapkan akan terwujud sosok manusia —

manusia yang baik, yang mampu memakmurkan dunia dan berbudaya di dasarkan pada

keimanan dan ketaqwaan.

A. Hakikat Manusia

a. Hakikat Manusia dalam Pandangan [lmuwan Barat

Beberapa tokoh ilmuan Barat memiliki pengertian berbeda dalam memahami

hakikat manusia. Namun, secara garis besar, pandangan mereka mencerminkan

materialisme yang menganggap manusia sebagai makhluk materi yang dapat dibentuk dan

menafikan keberadaan sang pencipta. Paling tidak hal ini dapat kita lihat dari pandangan

berbagai mazhab psikologi tentang manusia berikut ini :

1.

Pandangan Psikoanalitik.

Dalam pandangan psikoanalitik diyakini bahwa pada hakikatnya manusia digerakkan
oleh dorongan-dorongan dari dalam dirinya yang bersifat instingtif, hal ini
menyebabkan tingkah laku seorang manusia diatur dan dikontrol oleh kekuatan
psikologis yang memang ada dalam diri manusia, terkait hal ini di manusia tidak
memegang kendali atau tidak menentukan atas nasibnya seseorang tapi tingkah laku
seseorang itu semata-mata diarahkan untuk memuaskan kebutuhan dan insting
biologisnya

Pandangan Humanistik

Para humanis menyatakan bahwa manusia memiliki dorongan-dorongan dari dalam
dirinya untuk mengarahkan dirinya mencapai tujuan yang positif mereka menganggap

manusia itu rasional dan dapat menentukan nasibnya sendiri, hal ini membuat manusia

1 Siti Khasinah, Hakikat Manusia Menurt Islam dan barat, Jurnal llmiah DIDAKTIKA, Februari 2013, Vol .XIlI,NO,

2, hal.109



itu terus berubah dan berkembang untuk menjadi pribadi yang lebih baik dan lebih

sempurna, manusia dapat pula menjadi anggota kelompok masyarakat dengan tingkah

laku yang baik, mereka juga mengatakan selain adanya dorongan dorongan tersebut
manusia dalam hidupnya juga digerakkan oleh rasa tanggung jawab sosial dan
keinginan mendapatkan sesuatu, dalam hal ini manusia dianggap sebagai makhluk
individu dan juga sebagai makhluk sosial

3. Pandangan Behavioristik

Kelompok Behavioristik menganggap manusia sebagai makhluk yang reaktif dan
tingkah lakunya dikendalikan oleh faktor-faktor dari luar dirinya. yaitu
lingkungannya. lingkungan merupakan faktor dominan yang mengikat hubungan
individu, hubungan ini diatur oleh hukum-hukum belajar, seperti adanya teori
conditioning atau teori pembiasaan dan keteladanan, mereka juga meyakini bahwa
hak dan baik dan buruk itu adalah karena pengaruh lingkungan.

Selain pandangan-pandangan diatas, terdapat juga pandangan mekanistik dan
organismic?, pandangan mekanistik menganggap manusia bak robot yang pasif yang
digerakkan oleh daya dari luar dirinya, sementara pandangan oragnismik mneyatakan
bahwa hakikatnya bersifat aktif, keutuan terorganisir dan selalu berubah, manusai menajdi
sesuatu karena hasil dari apa yang dilakukannya sendiri, karena hsil mempelajari.

b. Hakikat Manusia dalam Pandangan Al Qur’an

Sungguh segala hal yang menjadi bekal hidup manusia di dunia terdapat dalam dua
sumber utama, yakni Al Qur’an dan As Sunnah, keduanya menjadi pondasi kokoh manusia
dalam mengarungi kehidupan ini.

Penciptaan dan hakikat manusai, tujua hidup, keyakinan, moralitas, kehidupan
sosial, ekonomi, kepemimpinan dan berbagai hal lainnya terkandung dalam Al Qur’an dan
As Sunnah.

Allah Subhanahu wa Ta’alaa Berfirman :

Gushals o3RI AR5 o3h e e sUiliab UGS, abls il
“Dan sesungguhnya Kami telah mendatangkan sebuah Kitab (Al-Qur'an) kepada mereka
yang Kami telah menjelaskannya atas dasar pengetahuan Kami; menjadi petunjuk dan
rahmat bagi orang-orang yang beriman”. (QS. Al-A’raf :52)

Cpaliaall (5 535 42333 530 5 ¢ (o O Uiis GESY e WIS

2 Siti Khasinah, Hakikat Manusia Menurt Islam dan barat, Jurnal Ilmiah DIDAKTIKA, hal.301



“Dan Kami turunkan kepadamu al-Kitab (Al-Qur'an) untuk menjelaskan segala sesuatu dan
petunjuk serta rahmat bagi orang-orang yang berserah diri”. (QS. An Nahl : :89)

Dengan segala potensi yang dimilikinya, eksistensi manusia selalu menjadi kajian
menarik untuk didalami. Perbedaan analisis antara para ilmuwan Muslim yang didasari pada
teks-teks wahyu dan Barat ini menjadikan kajian tentang manusia semakin berkembang.
Para ilmuwan harus mengungkapnya dari berbagai sisi manusia dan disiplin ilmu, baik
psikologi, kedokteran, biologi dan berbagai ilmu sosial lainnya.

Dalam pandangan ilmuwan Muslim seperti yang dikemukakan oleh Fahruddin Ar-
Razi, manusia memiliki beberapa karakteristik yang khas. Manusia berbeda dengan
makhluk yang lain, termasuk dengan malaikat, iblis dan juga binatang, adalah karena
manusia memiliki akal dan hikmah serta tabiat dan nafsu.’

Al Qur'an menginformasikan kepada kita tentang eksistensi manusia dan
mengarahkan mereka jalan terbaik dalam mengarungi kehidupan ini, Al Qur’an
menyebutkan tentang sosok manusia dengan tiga istilah, antara lain* :

1. Basyar ( |<v) dalam Al-Qur’an disebut sebanyak 37 kali, memberikan referensi pada
manusia sebagai makhluk biologis, antara lain terdapat dalam surat Ali Imran ayat 7,
sebagaimana Maryam berkata kepada Allah: “ Tuhanku, bagaimana mungkin aku
mempunyai anak, padahal aku tidak disentuh manusia (basyar)”. ; surat Al-Kahfi ayat
10 ; surat Fushshilat ayat 6 ; Surat al-Furqan ayat 7 dan 20 ; dan surat Yusuf ayat 31.
Konsep basyar selalu dihubungkan dengan sifat-sifat biologis manusia seperti :
makan, minum, seks, berjalan-jalan dan lain-lain. Selain itu juga, manusia dinamakan
Al Basyar, karena kulitnya Nampak jelas dan indah,berbeda dari kulit binatang, yang
juga jelas namun tidak indah.® Jadi, manusia dalam Bahasa arab disebut Al Insaan dan
Al Basyar, karena ia merupakan makhluk yang jinak, harmoni, dan tampak dengan
jelas. Maka dengan demikian, berdasarkan term al insaan dan al basyar, maka
manusia secara harfiah dapat didefinisikan kepada ° makhluk yang secara potensial
memiliki watak yang jinak serta harmoni dan secara empiric dapat dilihat serta
diketahui.”®

2. Al-Insan ( o=sY"), Al Ins (0<Y'), Al Unaas (0<<Y)) , dan An Naas ( ') dalam Al-

Qur'an disebut dibeberapa tempat dengan jumlah yang bervariasi, antara lain : Al

3 Afrida, Al QIsthu Jurnal kajian IIlmu-ilmu Hukum, vol.16, No.2, 2018

4 Kadar M. Yusuf, Psikologi Al Qur’an, Jakarta : Amzah, 2019, hlm, 2 - 4

5 Ibnu Zakaria, Abi Husein Ahmad Ibn Faris, Mu’jam Maqaayis Al Lughah, Jilid 1, Beirut : Dar Al Jail, 1999, hal.251
6 M. Quraish Shihab, Wawasan Al Qur’an, Bandung : Mizan, 1996, hlm. 279



Insaan disebut sebanyak 65 kali, Al Ins disebut sebanyak 18 kali, Al Unaas disebut
sebanyak 5 kali, dan An Naas disebut sebanyak 240 kali.
Kata Insan ini dapat dikelompokkan kedalam tiga kategori :

a) Pertama, insan dihubungakan dengan konsep manusia sebagai khalifah atau
pemikul amanah; Pada kategori pertama, manusia digambarkan sebagai wujud
makhluk istimewa yang berbeda dengan hewan. Oleh karena itu, di dalam Al-
Qur’an dikatakan bahwa insan adalah makhluk yang diberi ilmu (QS. Al-Alaq
4-5), makhluk yang diberi kemampuan untuk mengembangkan ilmu dan daya
nalarnya dengan nazhar (merenungkan, memikirkan, menganalisis dan
mengamati perbuatannya) (QS. Al-Nazi'at :35). Makhluk yang memikul
amanah (QS. Al-Ahzab :72), tanggung jawab (QS. Al- Qiyamah : 3 dan 6); (QS.
Qaf : 16), harus berbuat baik (QS. Al-Ankabut : 28. Amalnya dicatat dengan
cermat untuk diberi balasan sesuai dengan kerjanya (QS. Al-Najm : 39), oleh
karena itu, insanlah yang dimusuhi setan (QS. Al-Isra : 53)

b) Kedua, insan dihubungkan dengan predisposisi negative manusia;, manusia
cenderung zalim dan kafir (QS. Ibrahim : 34), Tergesa-gesa (QS. Al-Isra : 67),
bakhil (QS.Al-Isra :100), bodoh (QS. al-Ahzab :72), berbuat dosa (QS. Al-‘Alaq
:6) dan lain-lain. Apabila dihubungkan dengan kategori pertama, sebagai
makhluk spiritual, insan menjadi makhluk paradoksal yang berjuang mengatasi
konflik dua kekuatan yang saling bertentangan: kekuatan mengikuti fitrah
(memikul amanah Allah) dan kekuatan mengikuti predisposisi negative

c) Ketiga, insan dihubungkan dengan proses penciptaan manusia. Semua konsep
insan menunjuk pada sifat-sifat psikologis atau spiritual. Kedua kekuatan ini
digambarkan dalam kategori yang ketiga yakni, insan dihubungkan dengan
proses penciptaannya. Sebagai insan, manusia diciptakan dari tanah liat, sari pati
tanah dan tanah (QS. Al-Hijr :26), (Al-Rahman : 14), (Al-Mu’minun : 12), (Al-
Sajadah :7). Demikian juga basyar berasal dari tanah liat, tanah (QS. Al-Hijir :
28), (Shad : 71), (QS. Al-Rum : 20), dan air (QS. Al-Furgan : 54). Dari
penjelasan diatas dapat disimpulkan bahwa proses penciptaan manusia
menggambarkan secara simbolis karakteristik basyari adalah unsure material
dan karakteristik insane adalah unsure ruhani. Keduanya harus tergabung dalam
keseimbangan, tidak boleh mengurangi hak yang satu atau melebihkan hak yang

lainnya.



Adapun Al-Nas (u<Wl) paling sering disebut dalam al-Qur'an, yaitu sebanyak
240 kali. Al-nas mengacu pada manusia sebagai makhluk social, hal ini dapat kita
lihat dalam tiga segi:

a) Pertama, banyak ayat yang menunjukkan kelompok social dengan
karakteristiknya. Ayat-ayat ini lazimnya dikenal dengan ungkapan wa min al-
nas (dan di antara sebagian manusia). Dengan ungkapan tersebut, dalam Al-
Qur'an ditemukan kelompok manusia yang menyatakan beriman tetapi
sebetulnya tidak beriman (QS. Al-Baqarah : 8), yang menyekutukan Allah (QS.
Al-Baqarah :165), yang hanya memikirkan dunia (QS. Al-Baqarah : 200) dan
lain-lain. Meskipun ada sebagian manusia yang rela mengorbankan dirinya
untuk mencari keridaan Allah.

b) Kedua, dengan ungkapan aktsar al-nas, bahwa sebagian besar manusia
mempunyai kualitas rendah, baik dari segi ilmu (QS. Al-A’raf : 187, (Yusuf
:21), (Al Qashash : 68) maupun iman (QS. Hud : 17), tidak bersyukur (QS. Al-
Mukmin : 61). Dan ada jua di antara manusia yan bersyukur (QS. Saba’ : 13),
yang selamat dari siksa Allah (QS. Hud :116) dan yan tidak diperdaya setan
(QS. Al-Nisa : 83)

c) Ketiga, Al-Qur'an menegaskan bahwa petunjuk Al-Qur'an bukan hanya
dimaksudkan kepada manusia secara perorangan, tetapi juga manusia secara
social. Al-Nas sering dihubungkan dengan petunjuk atau Al-Kitab (QS. Al
Hadid : 25)

3. Bani Adam, selian dari 2 istilah diatas, Al Qur’an juga menggunakan istilah lain, yaitu
Bani Adam. Istilah ini terdapat dalam tiga surat, yaitu surat Al ‘Araf, Al Isra, dan
yaasiin. Dalam surat Al ‘Araf kata tersebut terulang sebanyak lima kali yang meliputi
ayat 26, 27, 31, 35, dan 172. Dalam surat Al Isra dan Yaasin masing-masing terdapat
dalam ayat 70 dan 60. Bani Adam terdiri dari dua kata yaitu bani dan adam. Bani
artinya anak dan Adam adalah nama manusia, seperti yangdijelaskan dalam surat An
Nisaa ayat 1 :

1615% 3y 188 Yo e 3 14353 e (3185 53a g (ol 02 o881 (381 2807 | 51 ol
Gl ke G il &) aa 8T 8 Gl (o2 il
Hai sekalian manusia, bertakwalah kepada Tuhan-mu yang telah menciptakan kamu
dari seorang diri, dan dari padanya Allah menciptakan isterinya; dan dari pada
keduanya Allah memperkembang biakkan laki-laki dan perempuan yang banyak. Dan
bertakwalah kepada Allah yang dengan (mempergunakan) nama-Nya kamu saling



meminta satu sama lain, dan (peliharalah) hubungan silaturrahim. Sesungguhnya
Allah selalu menjaga dan mengawasi kamu.(QS. An Nlsaa ; 1)

Maksud dari 3asly s dalam ayat ini adalah nabi Adam ‘alaihissalam,
sedangkan =) berarti istrinya, yaitu Hawa. Semua manusisa berasal dari keturunan
dua insan ini, jadia ketika Al Qur’an menyebut bani adam, maka yang dimaksud adalh
seluruh manusia, walaupun jika dikaitkan dengan sosiologis atau historis, turunnya
panggilan » & L tidak termasuk didalamnya orang-orang yang telah meninggal
sebelum turunnya Al Qur’an dan Adam serta Hawa itu sendiri. Sebab, panggilan atau
seruan tentu ditujukan kepada orang yang ada ketika seruan itu diungkapkan, maka
penyebutan manusia dengan istilah bani adam bermakna seluruh manusia karena
memang seluruh manusia itu anak cucu adam, berdasarkan term yang digunakan Al
Qur’an dalam penyebutan manusia maka manusia itu dapat didefinisikan, yaitu
“Makhluk Allah yang dapat dilihat dan dapat dikaji secara empiris, memiliki sifat bisa
berfikir, dijinakan dan memilikisifat lupa, mereka adalah anak cucu nabi Adam dan
hawa”. Sifat-sifat yang tergambar dalam makna harfiah dari sitilah-istilah yang
digunakan Al Qur’an tersebut, jinak, bisa berfikir, lupa, dan bisa dikaji secara empiris
serta ilmiah, menggambarkan potensi-potensi yang dimiliki manusia termasuk yang
memberatkannya dengan makhluk lain, inilah makna dan pengertian manusia.

Kesimpulan dari pembahasan manusia dalam perspektif Islam, bahwa manusia
adalah makhluk Allah yang paling sempurna, dalam berbagai ayat Al-Quran dijelaskan
tentang kesempurnaan penciptaan manusia, kesempurnaan penciptaan manusia itu
kemudian semakin disempurnakan oleh Allah Ta’alaa dengan mengangkat manusia sebagai
khalifah di muka bumi yang mengatur dan memanfaatkan alam, Allah Ta’alaa melengkapi
manusia dengan berbagai potensi yang dapat dikembangkan untuk memenuhi kebutuhan
hidup manusia itu sendiri diantara potensi potensi tersebut adalah potensi
emosional/psikologis, potensi fisik, potensi akal, dan potensi spriritual, keseluruhan potensi

manusia ini harus dikembangkan sesuai dengan fungsi dan tujuan pemberiannya.

B. Manusia dan Fithrahnya

a.

Pengertian Fithrah Secara Bahasa dan Ragam Maknanya

Jika kita melihat dan memperhatikan berbagai kamus arab dan buku-buku gharib Al
Qur’an dan hadits, kita akan dapatkan bahwa kata fithrah merupakan kata yang benar
berasal dari kata FATHORO ( _k# ) yang terdiri dari tiga huruf yakni Fa, Tho dan Ro, ini

merupakan bentuk fi’il madhi atau kata kerja bentuk lampau disebutkan sebanyak 9 kali



di dalam Al-Qur’an, sementara kata fithrah ( 3_k% ) memiliki bentuk yang yang sama

dengan kata Fi’lah ( 4lx3) disebutkan sebanyak 1 kali dalam Al Qur’an’, kata ini memiliki

ragam makna, antara lain® :

1.

Kata Fitrah berasal dari Bahasa arab Arab, ki (fathara) yang berarti memecah,
membelah, mengoyak-koyak atau meretakkannya. Terdapat beberapa ayat yang

menguatkan makna dengan kata ini, antara lain :

Gedisd Ha ohEy & glaid) MES
Hampir saja langit itu pecah dari sebelah atas (kareﬁa kebesaran Tuhan) (QS. Asy
Syuraa : 5)
Saazd) @313*93&: Oa 0aASN BIA b )3 LaT 1Bk @ glad g 313 PR
s9bd Ga 535 Ja
Yang telah menciptakan tujuh langit berlapis-lapis. Kamu sekali-kali tidak melihat

pada ciptaan Tuhan Yang Maha Pemurah sesuatu yang tidak seimbang. Maka
lihatlah berulang-ulang, adakah kamu lihat sesuatu yang tidak seimbang? (QS. AL
Muluk :3)

Yorda b3y 8% 4y Hhilh slaiul)

Langit(pun) menjadi pecah belah pada hari itu. Adalah janji-Nya itu pasti
terlaksana.(QS. Al Muzammil : 18)

&ohid) plaid) 1)

Apabila langit terbelah (QS. AL Infithar : 1)

Kata _ké (fathara) atau Al Fathru ( ki) memiliki makna al kholqu (31a'), al ibdaa
(s123YY), al ikhtaroo (¢!, al iyjaad (3=2¥)) dan al insya (sLi3Y) ), keseluruhannya
memiliki arti yang berdekatan, yakni menciptakan sesuatu yang sebelumnya tidak
ada contohmya, menciptakan dan mengadakan sesuatu yang tadinya tidak ada,
membuat sesuatu dari bentuk yang lain, menyebabkannya ada secara baru untuk
pertama kalinya, dalam hal ini terdapat beberapa ayat yang menguatkan makna

dengan kata ini, antara lain :

Gas Yy i glaid)l e 155 3457 32 b

7 Muhammad Fuad Abdul Baqi, Mu’jam Mufahras li Al-Fadzh al-Qur’an al-Karim, Kairo: Dar al-Hadist, 1996, hal. 633.
8 Ali Bin Abdullah, Al Fithrah : Hagigotuha Wa MAzhabunnaas Fiihaa, Riyadh : Daar Al Muslim, Cet Ke- 1, 2003,

hal. 23 - 25



Katakanlah: "Apakah akan aku jadikan pelindung selain dari Allah yang menjadikan
langit dan bumi (QS. Al An’am : 14)

Osland B3 Lankd ol Jle V) oal o1Fioal asle R8HLT Y L5

Hai kaumku, aku tidak meminta upah kepadamu bagi seruanku ini. Upahku tidak
lain hanyalah dari Allah yang telah menciptakanku. Maka tidakkah kamu
memikirkan(nya)?" (QS. Hud : 51)

¢ 53;4 dfg\ ‘Jtha é/ﬁ\ S}‘EEL:\JA:\@; Oa u3335e~‘3
Maka mereka akan bertanya: "Siapa yang akan menghidupkan kami kembali?"
Katakanlah: "Yang telah menciptakan kamu pada kali yang pertama". (QS. AL Isra
:51)
Gas¥ s @iglaid) Jhld 4y dxal)
Segala puji bagi Allah Pencipta langit dan bumi. (QS. Fathir :1)

Dengan demikian kata fathirus samawati berarti sang pencipta langit.’

S il G Ul a3 Uiia G T3 o sl b 530 (g5 E43 5
Sesungguhnya aku menghadapkan diriku kepada Rabb yang menciptakan langit
dan bumi, dengan cenderung kepada agama yang benar, dan aku bukanlah
termasuk orang-orang yang mempersekutukan Tuhan. (QS. Al An’am : 79)

3. Fitrah memiliki arti al Khilgah (naluri, pembawaan) dan thabi’ah (tabiat, watak,
karakter) yang diciptakan Allah Ta’alaa pada manusia.'?

4.  Dalam kamus Al Munjid, disebutkan bahwa kata “fitrah adalah sifat yang ada pada
setiap yang ada awal penciptaannya, sifat alami manusia, agama, sunnah. Sedangkan
Menurut imam Al-Maraghi, fitrah adalah kondisi dimana allah menciptakan manusia
yang menghadapkan dirinya kepada kebenaran dan kesiapan untuk menggunakan
pikirannya!!

Ringkasnya, makna fithrah secara Bahasa memiliki beberapa makna, antara lain :

memecah dan membelah, menciptakan, menyebabkannya ada secara baru untuk pertama

9 Ibnu Manzhur, Lisan Al-‘Arab Al-Muhith. Al-‘Alayali, Beirut: Daru Lisan Al- ‘Arab, 1988, Vol. 4, hal. 1108-1109.
10 Abdurrahman Assegaf, Filsafat Pendidikan Islam, Jakarta: Rajawali Press, 2011, hal. 50. Lihat juga

dalam M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an, Bandung: Mizan, 1986, hal. 283.
11 Azyumardi Azra dkk, Pendidikan Agama Islam Pada Perguruan Tinggi Umum, Jakarta, Departemen Agama
Republik Indonesia, 2002, hal. 23



kalinya,membuat sesuatu ada dimana sebelumnya tidak ada, menerima, dan sesuatu yang

baru.

12

Berbagai interpretasi tentang makna fitrah yaitu'? :

1.

Fitrah berarti Suci (thuhr). Menurut Al-Auza’iy, fitrah adalah kesucian, dalam jasmani
dan rohani. Akan tetapi, dalam konteks pendidikan, kesucian adalah kesucian manusia
dari dosa waris, atau dosa asal.

Fitrah berarti Islam (dienul Islam) dan berarti As Sunnah'#. Abu Hurairah berpendapat
bahwa yag dimaksud dengan fitrah adalah agama. Oleh karena itu, anak kecil yang
meninggal dunia akan masuk surge, karena ia dilahirkan dengan dienul Islam

walaupun ia terlahir dari keluarga nonmuslim.

. Fitrah berarti mengakui ke-Esa-an Allah Subhanahu wa Ta’alaa ( at-tauhid) . Manusia

lahir dengan membawa konsep tauhid, atau paling tidak ia berkecenderugan untuk
meng-Esa-kan Tuhannya dan berusaha terus mencari untuk mencapai ketauhidan
tersebut.

Fitrah berarti murni (al-ikhlash) . Manusia lahir dengan berbagai sifat, salah satu
diantaranya adalah kemurnian (keikhlasan) dalam menjalankan suatu aktivitas.
Fitrah berarti kondisi penciptaan manusia yang mempunyai kecenderungan untuk
menerima kebenaran.

Fitrah berarti potensi dasar manusia sebagai alat utuk mengabdi dan ma’rifatullah.
Fitrah berarti ketetapan atau kejadian asal manusia mengenai kebahagiaan dan

kesesatannya.

. Fitrah berarti tabiat alami yang dimiliki manusia (human nature).

Fitrah berarti al-Ghorizah (insting) dan al-Munazzalah (wahyu dari Allah).

Fithrah mendorong manusia berkeinginan untuk melakukan hal-hal yang positif

karena pada dasarnya mereke cenderung secara kodrati kepada kebenaran hanief,

sedangkan pelengkapnya adalah dhamir (hati nurani) sebagai pancaran keinginan kepada

kebaikan, kesucian, dan kebenaran.

Macam-macam Fithrah Manusia

Beragam kata manusia dalam Al Qur’an dan As Sunnah dengan berbagai

penunjukan makna berbeda-beda yang terkandung di dalamnya, kandungan kata fithrah

12 Ali Bin Abdullah, Al Fithrah : Hagigotuha Wa MAzhabunnaas Fiihaa, , hal. 29

13 Toni Pransiska, KOnsep Fithrah Manusia Dalam Perspektif Islam dan Implikasinya Dalam Pendidikan Islam
Kontemporee, Jurnal Iimiah DIDAKTIKA, Agustus, 2016, Vol 17, NO.1, hal.6

14 Lihat Ali Bin Abdullah, Al Fithrah : Hagigotuha Wa MAzhabunnaas Fiihaa, hal. 28 dan 29



dengan berbagai makna yang bermacam-macam, memberikan gambaran kepada Kkita,
betapa manusia memiliki beragam fithrah, antara lain!> :

1. Fitrah potensi Keimanan — atau fitrah kebutuhan kepada Allah Ta’alaa -'°.

Fitrah potensi intelektual (belajar dan bernalar)

Fitrah potensi Qalbu (emosinal dan mentalitas)

Fitrah potensi jasmani (fisik dan indrawi)

Fitrah potensi berpasangan (seksualitas dan cinta)

Fitrah individualitas dan kehidupan sosial

Fitrah potensi perkembangan (baik fisik maupun prilaku manusia )

e A B

Fitrah potensi bakat

C. Mengenal Pendidikan Islam

Pendidikan memiliki pengertian dan makna yang bermacam-macam, hal ini

dapat kita lihat dari definisi-definisi yang dihadirkan para ahli Pendidikan, Kendati

demikian pada hakikatnya pengertian dan makna tersebut memiliki subtansi yang

berdekatan. Lebih jelasnya penulis mengemukakan pengertian-pengertian tersebut,

diawali dengan pengertian yang dihadirkan secara umum, baik oleh pemerintah

maupun tokoh-tokoh pendidikan.

a.

Pendidikan Secara Umum

Sesungguhnya pemerintah melalui UU NO. 20 tahun 2001 mengartikan
Pendidikan sebagai sebuah usaha sadar dan terencana untuk mewujudkan
suasana belajar dan proses pembelajaran peserta didik secara aktif
mengembangkan potensi dirinya untuk memiliki kekuatan spiritual keagamaan,
pengendalian diri, kepribadian, kecerdasan, akhlak mulia serta keterampilan
yang diperlukan dirinya, masyarakat, bangsa, dan agama” '/

Pendidikan menurut Aristoteles adalah salah satu fungsi dari suatu
negara, dan dilakukan, terutama setidaknya, untuk tujuan Negara itu sendiri.
Negara adalah institusi sosial tertinggi yang mengamankan tujuan tertinggi atau

kebahagiaan manusia. Pendidikan adalah persiapan/bekal untuk beberapa

15 Lihat juga pemparan klasidikasi fithrah manusia menurut Harry Santoso dalam buku Fitrha Based Education
halaman 156

1 Undang-Undang SISDIKNAS No 20 Tahun. 2003, Redaksi Sinar Grafika : Jakarta, 2008, him 3



aktivitas/pekerjaan yang layak. Pendidikan semestinya dipandu oleh undang-
undang untuk membuatnya sesuai (koresponden) dengan hasil analisis
psikologis, dan mengikuti perkembangan secara bertahap, baik secara fisik
(lahiriah) maupun mental (batiniah/jiwa). Adapun menurut Socrates Pendidikan
adalah suatu sarana yang digunakan untuk mencari kebenaran. Sedangkan
metode-nya adalah dialektika.!®

Jhon Dewey mendeskripsikan Pendidikan sebagai sebuah proses
pembentukan kemampuan dasar fundamental, baik menyangkut daya pikir
(intelektual), maupun daya perasaan (emosional) menuju ke arah tabiat
manusia.’®

Adapun menurut Frobel, Pendidikan adalah upaya maksimal yang
dicapai seseorang di dalam belajarnya (sekolah) yang bertujuan untuk
menghasilkan anak didik yang memiliki keberanian, sopan santun dan kemuliaan
akhlak, yang mencintai tanah air, bersungguh-sungguh (meng- erahkan segenap
potensinya) untuk mencari kebahagiaan hidupnya, ketinggian ilmu dan industri
dan mencari ilmu sepanjang hidupnya buat kemajuan (kejayaan negerinya),
men- cintai dan mentaati Allah sehingga mempermudah untuk mencapai kemu-
liaan di sisi Allah dan pandangan manusia.?®

b.  Pendidikan dalam Persepktif Islam

Ibrahim dan Munir dalam muhammad Syafei Antonio menuliskan
“Rasulullah Sholallahu ‘alaihi wa sallam sangat memperhatikan dunia Pendidikan
dan mendorong umatnya untuk terus belajar. Beliau juga membuat beberapa
kebijakan yang berpihak kepada Pendidikan umat, misalnya, ketika kaum muslim
berhasil menawan sejumlah pasukan musyrik dalam perang badar, beliau
membuat kebijakan bagi para tawanan tersebut dapat bebas jika mereka
membayar tebusan atau mengajar baca tulis kepada warga Madinah. Kebijakan
ini cukup startegis karena mempercepat terjadinya transformasi ilmu

pengetahuan di kalangan kaum muslim."%!

18 https://www.gurupendidikan.co.id/pengertian-pendidikan/

19 Syed Muhammad Naguib Al-Attas, The Concept of Education in Islamic diterjemahkan oleh Haidar Bagian
dengan judul Konsep pendidikan Islam", (Bandung Mizan, 1988), h. 62

20 Mahmud Yunus dan Muhammad Qasim Bakri, At Tarbiyyah wa At Ta’liim, h.9

21 Muhammad Syafei Antonio, Muhammad SAW : The Super Leader Super Manager, Tazkiah Publishing : Jakarta,
2007, hIm. 183.



Manusia terlahir sebagai makhluk hidup dengan keingintahuan yang
sangat besar. Manusia adalah makhluk yang memiliki kemampuan yang sangat
menakjubkan untuk mempelajari sesuatu. Dalam waktu yang relative singkat
manusia dapat menguasai berbagai ilmu pengetahuan. Oleh sebab itu , Allah

Ta'alaa menunjuk manusia sebagai khalifah dimuka bumi.??

z

STl Glisgy gd Akl oo g e 196,305 R (NUNEE d\ww J& 353

w o

F Sl s g (vh) Oaalas ¥ w ST ) Q6L ik Az mund 5E5
T dle o s 6 (1) Gl 8 0) Vi o il O KT e sgo
ST 06 4ol AU Tl a gt 2225 438 J6 (v ¥ ulall il S il w

(Y1)0 54355 438 g bdad G Blals gpj/‘ﬁ‘\} il Cb el Gl pr

Ingatlah ketika Tuhanmu berfirman kepada para Malaikat: "Sesungguhnya Aku
hendak menjadikan seorang khalifah di muka bumi". Mereka berkata: "Mengapa
Engkau hendak menjadikan (khalifah) di bumi itu orang yang akan membuat
kerusakan padanya dan menumpahkan darah, padahal kami senantiasa
bertasbih dengan memuji Engkau dan mensucikan Engkau?" Tuhan berfirman:
"Sesungguhnya Aku mengetahui apa yang tidak kamu ketahui" (30) Dan Dia
mengajarkan kepada Adam nama-nama (benda-benda) seluruhnya, kemudian
mengemukakannya kepada para Malaikat lalu berfirman: "Sebutkanlah kepada-
Ku nama benda-benda itu jika kamu mamang benar orang-orang yang
benar!"(31) "Maha Suci Engkau, tidak ada yang kami ketahui selain dari apa
yang telah Engkau ajarkan kepada kami; sesungguhnya Engkaulah Yang Maha
Mengetahui lagi Maha Bijaksana".(33) "Hai Adam, beritahukanlah kepada
mereka nama-nama benda ini". Maka setelah diberitahukannya kepada mereka
nama-nama benda itu, Allah berfirman: "Bukankah sudah Ku-katakan
kepadamu, bahwa sesungguhnya Aku mengetahui rahasia langit dan bumi dan
mengetahui apa yang kamu lahirkan dan apa yang kamu sembunyikan?" (QS. Al
Bagarah : 30 — 33)

22 Muhammad Syafei Antonio, Ensiklpedia Leadership dan Manajemen Muhammad SAW : Sang Pembelajarn dan Guru
Peradaban, Tazkiah Publishing : Jakarta, 2017, him. 14.



Potensi manusia untuk belajar sangatlah besar, Allah Ta'alaa
menganugerahkan mereka, penglihatan, pendengaran, dan hati sebagai sarana

utama dalam pembelajaran Allah Ta'alaa berfirman.
0985 3 Sal 818415 7Ty aasdl 4K gy G G5dlas ¥ (Sl ool (3 (K314t

Dan Allah mengeluarkan kamu dari perut ibumu dalam keadaan tidak
mengetahui sesuatupun, dan Dia memberi kamu pendengaran, penglihatan dan
hati, agar kamu bersyukur. (QS. An Nahl : 78)

Ayat diatas menunjukkan kepada kita bahwa manusia lahir tanpa
pengetahuan, ayat di atas juga menunjukkan kepada kita bahwa Allah Ta'aa
memberikan kepada kita modal berupa alat indrawi yang dapat kita pergunakan
untuk belajar dan menuntut ilmu, Disebutkan ketiga hal tersebut — pendengaran,
penglihatan, dan hati - karena kelebihannya, meskipun anggota badan yang lain
juga merupakan pemberian Allah Ta'alaa. Ketiga hal ini merupakan kunci bagi
setiap ilmu. Seorang hamba tidaklah mendapatkan ilmu kecuali melalui salah
satu pintu itu, yakni proses Pendidikan.

Pembahasan tentang Pendidikan Islam oleh para ulama Islam klasik
maupun kontemporer disajikan dengan begitu apik, mulai dari pengertian atau
definisi Pendidikan Islam, sumber referensi Pendidikan Islam, kekhususan dan
karakteristik Pendidikan Islam, ruang lingkup, dan berbagai tema penting lainnya
terkait Pendidikan Islam.

Dalam artikel ini, penulis fokus pada pada pembahasan pengertian
Pendidikan Islam serta konsekwensi yang muncul dalam pengertian tersebut
pada proses Pendidikan.

Sudah menjadi rahasia umum bahwa dalamuhasanah ilmu Islam para
ulama senantiasa memberikan definisi-definisi atas berbagai macam disiplin
ilmu, diantara beberapa contoh antara lain : definisi figh secara Bahasa dan
istilah, definisi agidah secara Bahasa dan istilah, dan definisi-definisi ilmu Islam

lainnya.?

23 Figih secara bahasa berasal dari kata assll yang artinya epsll yaitu mengerti atau memahami. Hal ini
berdasarkan firman Allah <&:
Ppaaaald UGpHQ) \V USJQ[
...akan tetapi kamu tidak mengerti tasbih mereka...
Figh secara istilah didefinisikan



1.

Pendidikan atau At Tarbiyyah secara bahasa

Pendidikan atau tarbiyyah secara bahasa memiliki berbagai macam kandungan

makna kebahasaan dimana seluruhnya menunjukan aktivitas proses

Pendidikan, di anataranya adalah :

a) Memperbaiki ( MoVi). Tarbiyyah dalam hal ini memiliki arti memperbaiki
keadaan seseorang, meskipun tidak mengalami pertambahan sebuah ilmu
pengetahuan.

b) Bertumbuh dan bertambah ( <loiJl 9 650,/ ), Tarbiyyah dalam hal ini
memiliki arti bertumbuh dan bertambahnya pengetahuan seseorang dari
satu tahap ketahapan berikutnya.

c) Berkembang ( liv o g,c,5) Tarbiyyah dalam hal ini memiliki arti
berkembangnya seseorang sesuai dengan perkembangan ilmu yang
diperolehnya

d) Mengurus, merawat dan memelihara (o ol _sJoi 9 auwlw). Tarbiyyah dalam
hal ini memiliki arti proses mengurus, merawatan , memelihara untuk
keberlangsungan sebuah pendidikan.

e) Pengajaran ( oo/ ), Tarbiyyah dalam hal ini memiliki arti mengajar.
Vehitzal mendefinisikan pembelajaran (ta'lim) sebagai sebuah proses
terus menerus sejak manusia lahir melalui pengembangan fungsi-fungsi
pendengaran, penglihatan, dan hati.?*

Sungguh jelas, berbagai pengertian pendidikan atau tarbiyyah secara
bahasa diatas, keseluruhannya menunjukan seputar perbaikan peserta didik,
fokus terhadap berbagai hal yang dapat dikembangkan peserta didik sehingga
tumbuh  berkembang seraya ~mengayomi, mendampinginya serta

mengurusnya.?>

Al Leilaly dlea) AlSaY) 4 jea

Mengetahui hukum-hukum yang berkaitan dengan amal perbuatan berdasarkan dalil-dalil yang terperinci.

24 Vehitzal Rivai Zainal dan Fauzi Bahar, Islamic Education management, Rajagrafindo Persada : Jakarta, cet -1, 2013,

hlm, 72

25 Khalid bin hamid AL Hazimi, Ushul Tarbiyyah AL Islaamiyyah, Daar Alami AL Kutub : Riyadh, 2000, hlm. 18.



Selain Tarbiyyah dilihat dari sisi makna kebahasaan sebagaimana
penjelasan di atas, kata tarbiyyah memiliki istilah-istilah lain yang menjadi
sinonim dari kata tarbiyyah itu sendiri dan memiliki sebagian makna yang
serupa, kata — kata sinonim tersebut antara lain :

a) At — Ta'diib ( wusll), istilah ini berasal dari kata adab, dinamakan adab
karena seseorang mengajarkan adab-adab yang terpuji dan mencegah dari
adab-adab yang buruk. Dan ta’diib sendiri terkandung didalamnya makna
perbaikan — perilaku — dan perkembangan. Syed Muhammad Naquib Al
Attas mengemukakan tentang pendidikan, bahwa “proses perolehan
pengetahuan tidak disebut pendidikan kecuali pengetahuan yang diperoleh
itu termasuk tujuan moral yang mengaktivasikan dalam diri seseorang yang
memperolehnya apa yang saya sebut adab, adab adalah tindakan yang
benar (right action) yang bersemi dari swa disiplin yang dibangun di atas
pengetahuan yang bersumber pada kebijaksanaan.”2

b) Al Ishlah ( zMw»VI), yang berarti memperbaiki, sebagaimana yang telah
disebutkan diatas, makna ishlah fokus pada perbaikan perilaku atau jiwa,
proses ishlah dalam Pendidikan tidak mengharuskan adanya sebuah
penambahan informasi baru.

c) At Tahzib ( wu;edl) memiliki arti menjernihkan dan mendisiplinkan,
maknanya menjernihkan dan mendisiplinkan akhlak.

d) At Tathir (uplll), yang berarti membersihkan diri dari dosa

e) At Tazkiyah ( asS;dl ) bermakna At Tathir (L.pkidl), maknanya adalah
membersihkan dan mensucikan jiwa dari akhlak tercela.

f) At Tansyiah (asuwall), maknanya adalah proses pendidikan yang sempurna
secara bertahap, bertumbuh dan berkembang.

2. Pendidikan atau At Tarbiyyah dalam Al Qur'an dan As Sunnah

Kata At Tarbiyyah dan turunan katanya dalam Al Qur'an memiliki makna atau

arti yang berdekatan, antara lain :

a) Al Hikmah, Al 'Iimu, dan At Ta'liim, Allah Ta’alaa berfirman :

26 Ssyed Muhammad Naquib Al Attas, Prolegomena To The Metphysics Of Islam : An Expotition Of The
Fundamentals Elements Of The Worldview Of Islam, hal.40



b)

d 13t 168wl Joki # oj,,s\, Sy oIt g of JEIEgE
O35 348 (g ST alis 487G 0.5 ‘ﬁﬁf o,ﬁﬁ AT 053 e
Tidak wajar bagi seseorang manusia yang Allah berlkan kepadanya Al Kitab,
hikmah dan kenabian, lalu dia berkata kepada manusia: "Hendaklah kamu
menjadi penyembah-penyembahku bukan penyembah Allah". Akan tetapi
(dia berkata): "Hendaklah kamu menjadi orang-orang rabbani, karena kamu
selalu mengajarkan Al Kitab dan disebabkan kamu tetap
mempelajarinya.(QS. Ali Imran : 79)
Berkata Ibnu ‘Abbas dan lainnya terkait ayat di atas : yakni Hukamaa,
ulamaa, hulamaa. Dan berkata Ad Dhahak : Kalian mengajarkan mereka
yakni kalian memberikan pemahaman kepada mereka.
AR Ri'aayah, Allah Ta'alaa berfirman :
e iy S GRS &5 Jo5 9 e T 2 W ais
Dan rendahkanlah dirimu terhadap mereka berdua dengan penuh
kesayangan dan ucapkanlah: "Wahai Tuhanku, kasihilah mereka keduanya,
sebagaimana mereka berdua telah mendidik aku waktu kecil". (QS. Al Isra :
24)

Kata At Tarbiyyah beserta keberagamaan kandungan makna

kebahasaannya dan istilah-istilah yang menjadi sinonimnya terlihat jelas dalam

aktivitas pendidikan Rosulullah Shallalhu ‘alaihi was wasallam yang diberikan

kepada para sahabatnya, berikut ini beberapa contoh aktivitas pendidikan Rasul

Shallahu ‘alaihi wa sallam :

a) Rasulullah shallahu ‘alaihi wa sallam mengajarkan (eusdl) atau

menambahkan informasi baru kepada para sahabat seperti tanya jawab
tentang iman, islam, ihsan, dan tanda-tanda hari kiamat dalam kisah dialog

antara malaikat Jibril ‘alaihissalam dan Rasulullah shalllahu ‘alaihi wasallam.

O/N\GL"“”‘ Jguy Ls *‘,,L-’»usw J\SL@\ w“\wa J‘""U’"
‘ﬁjo.,J\: .u.uuu\ua\;s.uwjﬁw.&’ttbsujsa\s‘.bj

/”U(.J.»A.u:c“\éaﬁ@\é\wb ot G 3,55 Yy jandr i e
Y B T AR b 06 5 4l B L oy 4 ) 4i

NG



-

Yoy of agas of pdyi: Jas ke a0 Lo 0 J3a
0) Sl 553 ,st a3y B 3355 SNl gy 4 d”

o B 0B s Aling 1 Wb B30 ¢ 6 S0 o) it
055 Y o 3 ,f*ﬂ o3ty aliys 458y 4S8 iy OF : JB ,0&Y)
o\ LA a3 af - J6 RS ] u.c‘éjr\s J6 .Cdin : J6 Oﬂj
G2 Jaadt B JB @ g sl 06 80 80 o K51 bp

L
Gs.
C\
t‘;—:
2 B
e
b
o
W3
&N
.
i
R

O/S

iy 3 40 wwww@.u RE G
s 013 "S.\JJ ¢.<:;.w
Umar bin Khaththab Radhiyallahu anhu berkata : Suatu ketika, kami (para
sahabat) duduk di dekat Rasululah Shallallahu ‘alaihi wa sallam. Tiba-tiba
muncul kepada kami seorang lelaki mengenakan pakaian yang sangat putih
dan rambutnya amat hitam. Tak terlihat padanya tanda-tanda bekas
perjalanan, dan tak ada seorang pun di antara kami yang mengenalnya. Ia
segera duduk di hadapan Nabi, lalu lututnya disandarkan kepada lutut Nabi
dan meletakkan kedua tangannya di atas kedua paha Nabi, kemudian ia
berkata : "“Hai, Muhammad! Beritahukan kepadaku tentang Islam.”
Rasulullah Shallallahu ‘alaihi wa sallam menjawab,”Islam adalah, engkau
bersaksi tidak ada yang berhak diibadahi dengan benar melainkan hanya
Allah, dan sesungguhnya Muhammad adalah Rasul Allah; menegakkan
shalat; menunaikan zakat; berpuasa di bulan Ramadhan, dan engkau
menunaikan haji ke Baitullah, jika engkau telah mampu melakukannya,”
lelaki itu berkata,”Engkau benar,” maka kami heran, ia yang bertanya ia
pula yang membenarkannya. Kemudian ia bertanya lagi: “Beritahukan
kepadaku tentang Iman”. Nabi menjawab,”Iman adalah, engkau beriman
kepada Allah; malaikatNya; kitab-kitabNya; para RasulNya; hari Akhir, dan
beriman kepada takdir Allah yang baik dan yang buruk,” ia berkata,

“Engkau benar.” Dia bertanya lagi: “Beritahukan kepadaku tentang ihsan”.



Nabi Shallallahu ‘alaihi wa sallam menjawab,”Hendaklah engkau beribadah
kepada Allah seakan-akan engkau melihatNya. Kalaupun engkau tidak
melihatNya, sesungguhnya Dia melihatmu.” Lelaki itu berkata lagi :
“Beritahukan kepadaku kapan terjadi Kiamat?” Nabi menjawab,”Yang
ditanya tidaklah lebih tahu daripada yang bertanya.” Dia pun bertanya lagi
: “Beritahukan kepadaku tentang tanda-tandanya!” Nabi menjawab,”Jika
seorang budak wanita telah melahirkan tuannya; jika engkau melihat orang
yang bertelanjang kaki, tanpa memakai baju (miskin papa) serta
pengembala kambing telah saling berlomba dalam mendirikan bangunan
megah yang menjulang tinggi.” Kemudian lelaki tersebut segera pergi. Aku
pun terdiam, sehingga Nabi bertanya kepadaku : “Wahai, Umar! Tahukah
engkau, siapa yang bertanya tadi?” Aku menjawab,”Allah dan RasulNya
lebih mengetahui,” Beliau bersabda,”Dia adalah Jibril yang mengajarkan
kalian tentang agama kalian.”?’

b) Rasulullah menumbuh kembangan (a_uusll) serta menanamkan dan
mendisiplinkan akhlak terpuji atau prilaku positif (<usedl), hal ini
sebagaimana terdapat dalam kisah seorang anak makan dengan bersama

nabi Shallahu ‘alaihi wa sallam.

PR °//”“.§./°.i W& 30 2 ,°‘Jé€/°.; 6/°.f“‘ L 40 3 e 19594

. b .

It G5 A Al (gl S 5 AdEl JU Ol BTl us Bl WSds
Z

A z Y

W o i sl g 3 Usle B ot Al 4 5 5e8 e BT DS

o ale i o o Qg2 § b abnall § [l s B35 Gas e
Telah menceritakan kepada kami Ali bin Abdullah Telah mengabarkan
kepada kami Sufyan ia berkata; Al Walid bin Katsir Telah mengabarkan
kepadaku, bahwa ia mendengar Wahb bin Kaisan bahwa ia mendengar
Umar bin Abu Salamah berkata; Waktu aku masih kecil dan berada di
bawah asuhan Rasulullah shallallahu ‘alaihi wasallam, tanganku
bersileweran di nampan saat makan. Maka Rasulullah shallallahu ‘'alaihi

wasallam bersabda: "Wahai Ghulam, bacalah Bismilillah, makanlah dengan

27 Hr. Muslim, No. 8



tangan kananmu dan makanlah makanan yang ada di hadapanmu." Maka

seperti itulah gaya makanku setelah itu?8.

3. Pendidikan atau At tarbiyyah secara istilah

Para ulama dan ahli Pendidikan Islam klasik mendefinisikan tarbiyyah
dengan beragam makna, antara lain :%

Al Qurthubi mendefiniskan tarbiyyah dengan tansyiah (asiudl)3°

Abu Su‘ud mendefinisikan tarbiyyah sebagai sebuah ungkapan dalam
menyampaikan dengan sempurna disertai dengan pengarahan.

dibutuhkan dalam perkara agama.

Ibnu Miskawaih mendeskripsikan Pendidikan sebagai sebuah pembinaan
yang dilakukan secara serius melalui proposionalitas dengan memperhatikan
kapasitas murid sehingga memperoleh hasil yang dilakukan sejak dini.!

Dr.Kholid Bin Hami al-Hazimi dalam Ushulu at-Tarbiyah al-Islamiyah :
pendidikan adalah proses berkembangnya manusia yang dilakukan secara
bertahap pada seluruh aspeknya, mengharapkan kebahagiaan dunia dan

akhirat sesuai dengan metode Islam.32

Kesimpulan

Dengan demikian dapat disimpulkan dari penjelasan dan pemaparan diatas,
potensi fitrah manusia dapat di kembangkan melalui proses Pendidikan Islam, karena
pendidikab Islam itu sendiri sejatnyapendidikan Islam fokus pada tujuan
pengembangan 6 aspek yang cakupannya bersifat menyeluruh dan memiliki visi jauh
kedepan sampai kehidupan akhirat, hal ini tentu berbeda jika disandingkan dengan
konsep pendidikan barat. Enam aspek ini jika dilaksanakan oleh para pendidik tentu
akan menghasilkan sebuah generasi yang unggul seperti generasi sahabat dan tabi'in,

enam hal tersebut antara lain:

28 HR. Bukhari. No. 4957

2 Muhammad bin Abdullah dkk, Ushul At Tarbiyyah Al Islaamiyyah, Cet ke-5, 2016, hal.22 -23
30 Lihat penjelasan sebelumnya terkait (éciul)

31 Minhaju al-Quran fi Tarbiyyati ar-Rijal(ttp:Maktabah Syirkah,vet.I,1981), hlm. 5.

32 Hamid al-Hazimi, Usulu at-Tarbiyyah al-Islamiyah(Riyadh:Dar ‘Alim al-Kutub, cet. I, 2000), hlm19



1. Pengembangan pada aspek keagamaan, baik itu terkait agidah dan keimanan
maupun tata cara ibadah, pada dasarnya pengembangan aspek ini fokus pada
potensi fitrah keimanan anak

2. Pengembangan pada aspek kognitif dan intelegensi, melalui proses ta’lim atau
pembelajaran memungkinkan penambahan berbagai informasi atau materi
baru yang bersifat umum demi kemajuan dan keberlangsungan kehidupan
kaum muslimin, tujuan pengembangan fitrah ini fokus pada fitrah intelektual
atau fitrah belajar anak.

3. Pengembangan pada aspek prilaku positif (adab dan akhlak) dan perbaikan
prilaku negatif, termasuk didalamnya bagaimana melatih kemampuan
berinteraksi secara sosial, hal ini karena menjadi salah satu misi kenabian guna
memperbaiki akhlak manusia, ini tergambar dalam definisi tarbiyyah sebagai
proses ta‘diib, sehingga hadir generasi yang memilki prilaku dan akhlak yang
baik, tujuan dan sasaran dalam pengembangan ini fokus pada potensi fitrah
individualitas dan sosial, fitrah perkembangan, dan fitrah seksualitas

4. Fokus pada aspek penjagaan dan perawatan kesehatan hati dan jiwa (psikis),
bahwa proses Pendidikan harus mewujudkan pembentukan mental sehat,
sehingga diharapkan hadir generasi yang memilki kesehatan kekuatan jiwa,
hadir generasi yang tidak mudah goyah dan cemas serta depresi dan penuh
ketakutan. Fokus sasaran pengembangan terhubung pada potensi fitrah jiwa.

5. Pengembangan skills atau kemampuan dasar sebagai bekal yang menunjang
aktivitas dan pekerjaan di masa mendatang, Adapun poin kelima ini, maka
pengembangan fitrah yang terkait terhubung pada seluruh fitrah, terutama
fitrah bakat dan kepemimpinan

6. Fokus pada kekuatan fisik, sebagaimana anjuran yang disampaikan oleh
Rasulaullah Shallalhu ‘alaihi wa sallam, mukmin yang kuat lebih utama dan lebih
disukai oleh Allah daripada mukmin yang lemah. Adapun yang terakhir, maka
ini fokus pada pengembangan fitrah jasmani.

Pendidikan dalam Islam bukanlah hanya sebatas memberikan informasi
atau merangsang Intelektualitas seorang anak, pendidikan Islam bukan hanya
sebatas menghadirkan sosok anak yang hebat dan mumpuni dalam bidang-bidang

tertentu, pendidikan Islam bukanlah hanya sebatas angka-angka yang diperoleh



dalam ujian, pendidikan Islam lebih dari itu semua, pendidikan Islam
menghendaki sebuah proses yang menyeluruh pada diri seorang anak, pendidikan
Islam memberikan rangsangan intelektualitas melalui transfer knowledge,
pendidikan Islam mengarahkan para peserta didik untuk memiliki perilaku perilaku
positif atau adab adab Islami, pendidikan Islam menghendaki terjadinya proses
pembentukan perilaku positif secara bertahap ,pendidikan Islam mengarahkan
seorang guru atau orang tua memiliki kemampuan di dalam perbaikan perilaku
anak, dan pendidikan Islam mewujudkan anak menjadi insan yang bertakwa

sesuai dengan bakat dan kemampuannya.



