Syekh Muhammad Yusuf al-Makassari : Sosok Seorang Ulama, Mursyid

Tarekat, Dan Pejuang Nusantara Yang Fenomenal

Abstract: Syekh Muhammad Yusuf al-Makassari: An Ulama, A Sufi Master,
And A Phenomenal Freedom Fighter of Nusantara. This article presented a
study of striven activities of Syekh Muhammad Yusuf al-Makassari in
spreading of Islamic teaching among Nusantara citizens, especially in Banten
and South Sulawesi. He was born in South Sulawesi at 1626. And then he left
his homeland for searching of Islamic knowledges to Banten, Aceh, Gujarat.
Yemen, Mekkah-Madinah, and Damascus for about twenty years. After
obtaining some knowledges, he returnen back to his country and then stayed
in Banten for transferring Islamic teaching and Sufism to citizens there.
Furthermore, he was appointed as Mufti of Banten Sultanate at the power of
Sultan Ageng Tirtayasa. When Sultan Ageng Tirtayasa banttled for freedom
against VOC Government, Syekh al-Makassari standed side by side with him
right away to maintain the independence of Banten from VOC Government,
until he was been caught and arrested to Batavia. After a few months in
Batavia’s prison, VOC Government banished him to Ceylon and then exiled
him to Cape Town, South Africa. Syekh al-Makassari passed away in South

Africa at 1699.

Keyword: Syekh Muhammad Yusuf al-Makassari, Sultan Ageng Tirtayasa,

Banten Sultanate, and South Afrika.



Abstrak: Syekh Muhammad Yusuf al-Makassari : Sosok Seorang Ulama,
Mursyid Tarekat, Dan Pejuang Nusantara Yang Fenomenal. Artikel ini
mengetengahk an sebuah kajian tentang kiprah perjuangan Syekh Muhammad
Yusuf al-Makassari dalam menyebarkan ajaran-ajaran Islam di kalangan
penduduk Nusantara, khususnya daerah Banten dan Sulawesi Selatan. Syekh
Yusuf al-Makassari dilahirkan di Sulawesi Selatan pada tahun 1626. Kemudian
ia pergi meninggalkan tanah kelahirannya untuk menuntut ilmu-ilmu Islam ke
Banten, Aceh, Gujarat, Yaman, Haramain, dan Damaskus selama kurang lebih
dua puluh tahun. Setelah meraih ilmu yang dicita-citakannya, maka ia pun
kembali ke tanah airnya dan menetap di Banten untuk mengajarkan ilmu-ilmu
keislaman dan tarekat kepada masyarakat di sana. Selain itu, ia juga diangkat
menjadi mufti Kesultanan Banten pada masa kekuasaan Sultan Ageng
Tirtayasa. Ketika Sultan Ageng Tirtayasa bertempur dan berperang melawan
Kompeni Belanda, maka Syekh al-Makassari berada di samping Sultan Ageng
Tirtayasa untuk mempertahankan kemerdekaan wilayah Banten dari
penjajahan Kompeni Belanda, hingga ia dapat ditangkap dan ditawan ke
Batavia. Setelah beberapa bulan berada dalam penjara Batavia, akhirnya Syekh
al-Makassari dibuang ke pulau Ceylon (Sri Lanka) dan diasingkan ke wilayah

Afrika Selatan hingga meninggal dunia di sana pada tahun 1699 M.

Kata kunci: Syekh Muhammad Yusuf al-Makassari, Sultan Ageng Tirtayasa,

Kesultanan Banten, dan Afrika Selatan.



l. Pendahuluan

Pada abad ketujuh belas masehi, dikenal ada tiga orang ulama perintis
gerakan pembaharuan Islam di Nusantara, mereka itu adalah Syekh Nuruddin
ar-Raniri, Syekh Abdur Rauf as-Sinkili, dan Syekh Muhammad Yusuf al-
Makassari. Dua orang dari tiga ulama perintis gerakan pembaharuan Islam di
Nusantara tersebut di atas, yaitu Syekh ar-Raniri dan Syekh as-Sinkili, berkarya
dan berjuang di Kesultanan Aceh. Sementara satu ulama perintis lainnya, yaitu
Syekh al-Makassari, yang dilahirkan pada 3 Juli 1626 H atau bertepatan dengan
8 Syawwal 1036 H di kota Makasar, Sulawesi Selatan, adalah seorang ulama
perintis pembaharuan Islam di Nusantara yang memulai kariernya di

Kesultanan Banten.

Sebagaimana kita ketahui bahwasanya Syekh Nuruddin ar-Raniri adalah
seorang ‘alim yang berasal dari Randir, Gujarat, yang disebutkan datang
pertama kali ke Melayu Nusantara pada tahun 1621 M. Diasumsikan bahwa
pada awal kedatangannya, ia tinggal di Pahang selama beberapa tahun.
Kemudian, setelah mangkatnya Sultan Iskandar Muda, maka barulah Syekh ar-
Raniri pindah ke Aceh sekitar tahun 1637 pada masa pemerintahan Sultan
Iskandar Tsani yang berkuasa menggantikan Sultan Iskandar Muda (Jaya 1965:
234). Syekh Nuruddin ar-Raniri inilah yang kelak akan menjadi rival bagi para
pengikut ajaran Syekh Hamzah Fansuri dan Syekh Syamsuddin as-Sumatrani
yang beraliran Wujudiyyah. Selanjutnya, Syekh ar-Raniri kelak juga akan
dikenal sebagai pelopor dan pengusung neo-sufisme pertama di Melayu
Nusantara. Upaya Syekh ar-Raniri dalam memperkenalkan dan menyebarkan
gagasan neo-sufisme ini kelak akan dilanjutkan oleh Syekh Abdul Rauf as-
Sinkili.

Selanjutnya kita beralih kepada ulama perintis gerakan pembaharuan Islam

di tanah Aceh berikutnya, yaitu Syekh Abdur Rauf as-Sinkili. Syekh Abdur Rauf



as-Sinkili sendiri adalah seorang alim sufi kelahiran Singkel, wilayah pantai
barat laut Aceh. la adalah tipe seorang alim yang asli berasal dari tanah
Serambi Makkah yang begitu bersemangat mendalami ilmu-ilmu zhahir
(eksoteris), seperti tata bahasa Arab, hadits, syariat, dan juga ilmu-ilmu bathin
(esoteris), seperti ilmu kalam dan tasawuf, selama 19 tahun kepada para
ulama yang terkenal di Jazirah Arab saat itu, seperti Syekh lbrahim bin
Abdullah bin Ja’man, Syekh Ishaq bin Muhammad bin Ja’man, Syekh Ahmad
Qusyasyi, dan Syekh Ibrahim al-Kurani. Oleh karena itu, tidaklah
mengherankan, ketika kembali ke tanah Aceh, as-Sinkili berupaya
menyebarkan ajaran-ajarannya kepada para muridnya melalui beberapa karya
tulisnya, yang sebagian besar berbahasa Melayu, yang disusun sesuai dengan
tingkatan mereka.

Sementara Syekh Muhammad Yusuf al-Makassari itu sendiri adalah
seorang alim sufi kelahiran Makasar, Sulawesi Selatan. Pada saat kecilnya, ia
belajar al-Qur'an dan ilmu-ilmu keislaman lainnya, seperti Fikih, Tauhid,
Nahwu, Sharaf dan lain-lainnya di kampung halamannya, Makasar. Barulah,
pada sekitar tahun 22 September 1644 M, ketika usianya telah mencapai 18
tahun, Syekh al-Makassari pergi meninggalkan tanah kelahirannya untuk
menuntut ilmu ke negeri kota Haramain, Mekkah dan Madinah (Hamid 1994:
89). Rute perjalanan Syekh al-Makassari dalam upaya menuntut ilmu dimulai
dari Makasar menuju Banten. Selanjutnya, dari Banten ia pergi menuju tanah
Aceh. Lalu dari Serambi Mekkah ini ia berangkat menuju Gujarat. Berikutnya,
ia lanjutkan perjalanan menuju negeri Yaman. Setelah itu, barulah ia kunjungi
kota Mekkah dan Madinah, tanah Haramain. Belum merasa puas hanya sampai
di situ, maka ia pun melanjutkan perjalanan mencari ilmunya ke kota
Damaskus. Dengan demikian, jangka waktu yang ditempuh Syekh al-Makassari

untuk menuntut ilmu keislaman itu adalah 20 tahun lamanya.



Sekembalinya ke Nusantara, maka Syekh al-Makassari berkarir dengan
mengajar dan menjadi Mufti Kesultanan Banten selama 18 tahun. Ketika
Kompeni Belanda memerangi dan menangkap Sultan Ageng Tirtaya, penguasa
Kesultanan Banten yang terkenal itu, maka Syekh al-Makassari pun langsung
menggantikan posisinya untuk memimpin pasukan Kesultanan Banten dengan
cara bergerilya guna melawan pasukan Kompeni Belanda di hutan rimba
Banten, Jawa Barat, dan sekitarnya selama hampir 2 tahun. Akan tetapi,
karena tipu muslihat Van Happel, seorang komandan pasukan Belanda, al-
Makassari dapat dikelabui dan ditangkap sebagai tawanan perang. Kemudian
ia pun dipenjara di Batavia selama beberapa bulan. Namun, karena khawatir
akan timbul gejolak politis di kalangan para pengikutnya yang masih berada di
sekitar Batavia dan Banten, maka Syekh al-Makassari pun akhirnya dibuang ke
pulau Ceylon (Sri Lanka), sebelum akhirnya ia pun diasingkan ke Afrika Selatan

hingga menghembuskan nafasnya yang terakhir di sana.

Il. Biografi Singkat Syekh Muhammad Yusuf al-Makassari

Nama lengkap dari Syekh Yusuf al-Makassari adalah Muhammad Yusuf
Abu Mahasin Tajul al-Khalwati al-Makassari, atau lebih dikenal di Sulawesi
Selatan dengan gelar kehormatannya yaitu Tuanta Salamaka ri Gowa, yang arti
adalah Guru kami yang mulia dari Gowa. Ayahnya bernama Abdullah Khaidir
dan ibunya bernama Sitti Aminah binti Gallarang Montjong Loe. Adapun
mengenai tahun kelahirannya, maka ada beberapa pendapat yang berbeda
dari para peneliti dan sarjana yang mengkajinya. Menurut Alwi Shihab (2001:
179), Syekh Yusuf al-Makassari dilahirkan pada tahun 1626 M di kota Makasar,
Sulawesi Selatan. Sedangkan Azyumardi Azra (1994: 212), yang mengutip dari
buku Sejarah Gowa, menyebutkan bahwa tahun kelahiran Syekh Yusuf al-
Makassari adalah 1037 H yang bertepatan dengan tahun 1627 M. Sementara

menurut keterangan Hawash Abdullah (tt: 60), Syekh Yusuf al-Makassari



dilahirkan pada 8 Syawwal 1036 H yang bertepatan dengan 3 Juli 1629 M.
Kemudian Abu Hamid, seorang Guru Besar jurusan Antropologi pada fakultas
llImu Sosial dan llmu Politik Universitas Hasanuddin, Makasar, menerangkan
(1994: 79) bahwasanya Lontarak Bilang Raja Gowa dan Tallo menyebutkan
tentang kelahiran Syekh Yusuf al-Makassari, yaitu pada 3 Juli 1626 H atau
bertepatan dengan 8 Syawwal 1036 H. Dengan demikian, maka disepakati
bahwasanya tahun kelahiran Syekh Muhammad Yusud al-Makassari adalah

pada tahun 1626 H atau bertepatan dengan tahun 1036 H.

Syekh al-Makassari telah mengecap pendidikan agama sejak kecil. la mulai
belajar membaca al-Qur’an dengan baik kepada Daeng ri Tasammang, seorang
guru agama setempat, hingga tamat. Kemudian ia pun melanjutkan
pelajarannya dengan memperdalam bahasa Arab, ilmu Sharaf, ilmu Nahwu,
ilmu Mantik, ilmu Figih, Tauhid, dan Tasawuf kepada Sayyid Ba ‘Alwi bin
Abdullah al-Allamah al-Thahir, seorang mubaligh Islam, di Bontoala.
Selanjutnya, pada saat usianya beranjak 15 tahun, ia pun berguru selama
beberapa tahun kepada Syekh Jalaluddin al-Aidid, seorang guru agama Islam
yang berasal dari Aceh, lalu menikah dengan seorang wanita Makasar di Kutai,
Kalimantan, dan akhirnya menetap serta mendirikan lembaga pengajian Islam

di Cikoang pada sekitar tahun 1640 M.

Setamat belajar dari Cikoang, maka Syekh Yusuf al-Makassari menikah
dengan puteri penguasa Kesultanan Gowa, Sultan ‘Alauddin, yang memerintah
di sana pada tahun 1591 — 1636 M yang bertepatan dengan tahun 1001 —
1046 H. Tampaknya Syekh Yusuf al-Makassari mempunyai tekad dan kemauan
yang begitu kuat untuk dapat melanjutkan pelajaran agamanya ke Timur
Tengah. Apabila dilihat dan diamati tekad belajarnya yang begitu membara,

maka boleh jadi para gurunya yang berasal dari negeri Arab tersebut di ataslah,



seperti Sayyid Ba’alwi dan Syekh Jalaluddin al-Aidid, yang memberikan
motivasi dan dorongan kepadanya untuk mendalami ilmu agama Islam di sana.
Selanjutnya, pada bulan Rajab 1054/September 1644, pemuda Muhammad
Yusuf mulai beranjak meninggalkan tanah kelahirannya, negeri Makasar,
menuju ke tanah Arabia. Setelah beberapa hari berlayar dengan menumpang

sebuah kapal Melayu, maka ia pun sampai di pelabuhan Banten (1994: 213).

Tak dapat dipungkiri bahwasanya, pada saat itu, Kesultanan Banten adalah
sebuah kerajaan Islam yang paling penting di Jawa. Yang berkuasa dan
memerintah Kesultanan Banten pada saat Syekh Yusuf al-Makassari tiba di
sana adalah Abu Mafakhir Abdul Qadir (1626 - 1651 M/1037 — 1063 H), salah
seorang penguasa Kesultanan Banten yang mendapatkan gelar sultan dari
Syarif Makkah pada tahun 1638 M/1048 H. Sultan Abu Mafakhir Abdul Qadir
adalah seorang raja dan penguasa Banten yang mempunyai minat khusus
kepada masalah-masalah keagamaan. Diriwayatkan bahwasanya Sultan Abu
Mafakhir sering mengirimkan pertanyaan-pertanyaan tentang masalah
keagamaan kepada para ulama di Haramain dan juga kepada Syekh Nuruddin
ar-Raniri, sehingga mereka mengarang karya khusus untuk menjawab
pertanyaan-pertanyaan tersebut. Oleh karena, tidaklah mengherankan, apabila
kelak kesultanan Banten dikenal sebagai salah satu pusat keislaman yang
penting di pulau Jawa. Hal ini pula yang mungkin membuat al-Makassari
tertarik untuk datang ke Banten guna memperdalam ilmu keislaman di sana.
Selanjutnya, menurut Abu Hamid (1990: 90), al-Makassari adalah tipe orang
yang pandai bergaul dan mampu membangun hubungan persabahatan yang
erat. Hal ini dapat kita ketahui bahwasanya al-Makassari mampu menjalin
hubungan pribadi dengan keluarga kesultanan Banten, terutama dengan putra

mahkotanya, yaitu Pangeran Surya, yang kelak menggantikan ayahnya menjadi



sultan Banten, dengan nama yang resmi, Abdul Fatah, atau yang lebih popular

dikenal sebagai Sultan Ageng Tirtayasa.

Pada awalnya, Syekh al-Makassari menetap dan tinggal di Banten selama
beberapa tahun untuk menuntut ilmu. Kemudian ia berangkat pergi menuju ke
bumi Serambi Mekkah, Aceh, untuk berguru kepada Syekh ar-Raniri. Akan
tetapi, ternyata sejak tahun 1644 M, Syekh ar-Raniri telah meninggalkan tanah
Aceh pergi menunju Randir, India, tanah kelahirannya. Akhirnya Syekh al-
Makassari mengikuti Syekh ar-Raniri ke India, sehingga kemudian ia pun
berguru kepada Umar bin Abdullah Ba Syaiban. Menurut Hamid (1994: 92), ada
sekitar lima tahun lamanya waktu yang dihabiskan Syekh al-Makassari untuk
menetap dan menuntut ilmu di Banten dan di Aceh. Oleh karena itu, masih
menurut pendapat Hamid, besar kemungkinan Syekh al-Makassari
melanjutkan perjalanannya untuk menuntut ilmu ke Timur Tengah pada sekitar
tahun 1649 M dengan tujuan pertama negeri Yaman. Selanjutnya petualangn
menuntut ilmu Syekh al-Makassari yang pertama di negeri Yaman adalah kota
Zabid. Di kota tersebut, ia belajar kepada Muhammad bin Abdul Bagi an-
Nagsyabandi, Sayyid Ali az-Zabidi, dan Muhammad bin al-Wajih as-Sa’di al-
Yamani. Setelah beberapa tahun menetap di Yaman, maka ia pun melanjutkan
perjalanan menuntut ilmunya ke pusat jaringan ulama di Haramain, kota
Mekkah dan Madinah. Di kedua kota suci tersebut, Syekh al-Makassari berada
dalam asuhan dan bimbingan para ulama yang mumpuni, seperti Syekh Ahmad
al-Qusyasyi, Syekh Ibrahim al-Kurani, dan Syekh Hasan al-‘Ajami. Usai mereguk
ilmu-ilmu keislaman di Haramain, Syekh al-Makassari tidak langsung kembali
pulang ke tanah air, akan tetapi ia malah melanjutkan perjalanan menuntut
ilmu ke Damaskus untuk berguru kepada Syekh Ayyub bin Ahmad bin Ayyub
ad-Dimasyqi al-Khalwati yang wafat pada tahun 1661 M/1071 H selama
beberapa tahun. Konon, Syekh Ayyub ad-Dimasyqgi inilah yang kelak



memberinya gelar kehormatan at-Taj al-Khalwati (mahkota Khalwati) kepada
Syekh al-Makassari. Setelah hampir 20 tahun lamanya berkelana menjelajahi
Jazirah Arab untuk menuntu ilmu, maka akhirnya pada tahun 1664 M/1075 H,
saat berusia 38 tahun, Syekh al-Makassari kembali ke tanah airnya dan
langsung menuju wilayah Banten. Ketika sampai di Kesultanan Banten,
ternyata Syekh al-Makassari mendapatkan sahabat dekatnya dahulu, yaitu
Pangeran Surya, telah menduduki singgasana Kesultanan Banten dengan
bergelar Sultan Abdul Fattah atau yang dikenal pula sebagai Sultan Ageng

Tirtayasa.

Sultan Ageng Tirtayasa, yang memerintah Banten dari tahun 1651-1683 M,
adalah seorang raja dan penguasa Kesultanan Banten yang terbesar. Konon di
bawah pemerintahannya, Kesultanan Banten mencapai masa kejayaannya.
Pelabuhan Banten menjadi pusat perdagangan internasioal yang penting di
Nusantara. Pada saat itu, rakyat Banten banyak yang berniaga dengan para
pedagang dari Inggris, Denmark, Cina, Indo-Cina, India, Persia, Filipina, dan
Jepang. Kapal-kapal Kesultanan Banten berlayar di banyak perairan Nusantara

mewakili kekuatan dagang terakhir dari kerajaan-kerajaan Melayu Indonesia.

Selain itu, Sultan Ageng Tirtayasa juga dikenal sebagai musuh bebuyutan
Kompeni Belanda. Naik tahtanya Pangeran Surya menjadi penguasa Kesultanan
Banten karena menggantikan ayahnya, Sultan Abu al-Mafakhir Abdul Qadir,
membuka kembali pertentangan yang telah berlangsung lama antara rakyat
Banten dengan Kompeni Belanda. Sebagaimana diketahui bahwasanya kedua
belah pihak pernah berperang sebanyak dua kali, yaitu pada tahun 1619 M dan
1633-9 M. Persetujuan perdamaian yang tercapai setelah perang-perang
tersebut ternyata tidak mampu berlangsung terlalu lama. Oleh karena itu,

tidaklah mengherankan apabila pasukan Banten di bawah komando Sultan



Ageng Tirtayasa mulai menyerang pos-pos Kompeni Belanda di Sumatera.
Selain itu, Sultan Ageng Tirtayasa juga menjadikan Banten sebagai tempat
perlindungan yang aman bagi para pejuang dari beberapa wilayah di
kepulauan Nusantara yang bertempur melawan Kompeni Belanda dan juga
bagi para pelarian dari penjara-penjara Kompeni Belanda. Walhasil, dalam
pandangan Kompeni Belanda, Sultan Ageng Tirtayasa adalah penghalang dan
ancaman yang besar bagi mereka dalam upaya memperluasa wilayah

kekuasaan mereka di Nusantara.

Dalam pandangan Azra (1992: 229) Sultan Ageng Tirtayasa ini sama
seperti penguasa Kesultanan Banten sebelumnya, yaitu Sultan Abu al-Mafakhir
Abdul Qadir, yang gemar dan mempunyai perhatian yang besar kepada
permasalahan agama. Sultan Ageng Tirtayasa juga terus melanjutkan dan
mengembangkan hubungan diplomatik dengan penguasa muslim lainnya,
sebagaimana dahulu juga pernah dilakukan ayahnya, terutama dengan para
penguasa Mekkah. Bahkan literatur Kompeni Belanda yang beredar pada masa
itu juga mencatat bahwa Sultan Ageng juga dapat menjalin hubungan dengan
Surat dan beberapa kerajaan Islam lainnya yang berada di wilayah pantai Anak
Benua India. Selain itu, ia juga pernah mengutus puteranya, Pangeran Abdul
Qahhar, dalam sebuah misi diplomatik ke Istanbul sekaligus melaksanakan
ibadah haji ke tanah suci Mekkah pada tahun 1669 M/1080 H. Pada masa
berkuasanya, Sultan Ageng Tirtayasa dikenal banyak bergaul dengan para
ulama. Hal ini tentunya, secara tidak langsung, ia masih dapat
mempertahankan dan bahkan mengharumkan Kesultanan Banten sebagai

pusat keilmuan Islam yang penting di Nusantara.

Bertempat tinggal dan menetap di Kesultanan Banten pada situasi sosio-

politik dan keagamaan seperti telah disebutkan di atas, jelas sangat



menguntungkan al-Makassari. Terlebih lagi, ia juga telah berhasil
mempersunting seorang putri dari Sultan Ageng Tirtayasa, sehingga ikatan
kekeluargaan dengan istana lebih erat lagi. Kemudian Syekh al-Makassari pun
diangkat menjadi salah seorang pejabat tertinggi di kalangan istana dan
sekaligus menjadi anggota Dewan Penasehat Sultan yang paling berpengaruh.
Bahkan, menurut Azra (1994: 223), beberapa sumber Belanda yang dapat
dipercaya menyebutkan bahwa Syekh al-Makassari dikenal sebagai
opperpriester atau hoogenpriester, yaitu pendeta tertinggi, yang memainkan
peranan penting dalam masalah-masalah politik dan keagamaan Selain dikenal
sebagai anggota Dewan Penasehat Sultan, menurut Azra (2002: 103) Syekh al-
Makassari juga diangkat sebagai Raja Muda (viceroy) Banten. Disebutkan pula
bahwa dalam kedudukan terakhirnya, Syekh al-Makassari ditugaskan untuk
mengunjungi beberapa negeri Islam di Timur Tengah, khususnya Suriah dan
Kesultanan Utsmaniyyah, untuk memperkuat hubungan mereka. Dilaporkan
bahwasanya Syekh al-Makassari pernah berkunjung ke Kesultanan

Utsmaniyyah di Istambul pada tahun 1675.

Menurut Azra (2006: 235) meskipun telah diangkat sebagai seorang
pejabat tinggi di Kesultanan Banten, seperti Mufti Kesultanan, anggota Dewan
Penasehat Sultan, dan Raja Muda, ada dugaan bahwasanya Syekh al-Makassari
masih pulang dan pergi ke Makassar untuk menjaga dan memelihara agar
benih-benih Islam yang berorientasi kepada syariat yang telah disemainya akan
terus tumbuh. Selanjutnya, Syekh al-Makassari memainkan peranan yang
penting dalam perjuangan masyarakat Banten terhadap penetrasi kekuasaan
Belanda kepada Kesultanan Banten. Meskipun Sultan Agen Tirtayasa telah
ditangkap oleh Belanda pada tahun 1683 M, lalu diasingkan ke Batavia dan
meninggal dunia di sana pada tahun 1692 M, tetapi Syekh al-Makassari dan

pasukannya tidak menyerah dan tetap melakukan perjuangan dengan cara



melakukan perang gerilya di sekitar wilayah Jawa Barat. Karena kelicikan dan
tipu muslihat Van Happel, seorang komandan pasukan Belanda, yang berhasil
menyusup masuk ke dalam pasukan inti Syekh Yusuf al-Makassari dengan
menyamar sebagai orang muslim yang mengenakan pakaian Arab dan
berpura—pura sebagai tawanan Belanda yang diperlakukan dengan baik, maka
ia lolos dari penjagaan pasukan inti Syekh al-Makassari. Dengan cara seperti
itu, Van Happel sampai ke tempat persembunyian Syekh al-Makassari di
sebuah kampung yang bernam Aji Karang, sebelah timur Cimandala dan
Cigugur, sekitar Parigi. Kemudian Van Happel mencoba untuk membujuknya
sambil menjanjikan pengampunan dari Belanda, jika ia mau menyerah. Karena
tergoda oleh janji tersebut, maka Syekh al-Makassari dan pengikutnya ikut
bergabung dengan Van Happel menuju Cirebon dan secara resmi dinyatakan
sebagai tawanan perang dan dibawa ke Batavia pada 14 Desember 1683 M (A
bu Hamid 1994: 105).

Karena khawatir akan gejolak masyarakat sekitar Batavia, Banten, dan
Cirebon yang mengetahui keberadaan Syekh al-Makassari sebagai tawanan
Belanda di Batavia, maka, pada September 1684 M, pemerintah Kompeni
Belanda berinisiatif memindahkan Syekh al-Makassari bersama beberapa
orang keluarga dan 12 pengikutnya ke suatu tempat yang jauh dari Nusantara
yaitu Srilanka (Ceylon). Syekh al-Makassari menetap di Srilanka hanya sekitar 9
tahun lamanya, karena pada sekitar tahun 1693 M, pemerintah Kompeni
Belanda kembali mengasingkannya ke suatu tempat yang lebih jauh lagi, yaitu
ke Afrika Selatan, dengan menaiki kapal de Voetboog yang akan membawanya
ke Tanjung Harapan, hingga ia menutup usianya di sana pada 22 Dzul Qa’dah
1111 H/22 Mei 1699 M dan dimakamkan di Faure, dekat perbukitan False Bay,

tidak jauh dari tanah pertanian Zandvleit.



lll. Syekh Muhammad Yusuf al-Makassari dan Ajaran Tarekatnya

Tak dapat dipungkiri bahwasanya Syekh Yusuf al-Makassari adalah bukan
hanya seorang ulama dan guru tarekat, akan tetapi ia juga adalah seorang
penulis yang handal dan pejuang bangsa yang membela tanah airnya dari
cengkraman kolonial Belanda. Menurut Azra (1994: 232) dalam kaitannya
dengan karier dan ajaran-ajarannya, Syekh Yusuf al-Makassari merupakan
salah seorang tokoh agama yang terpenting dalam sejarah Islam di Nusantara.
Pengalaman hidupnya menerangkan bahwa tasawufnya tidak menjauhkannya
dari masalah-masalah keduniawian. Tidak seperti banyak sufi dalam sejarah
awal yang menunjukkan kecenderungan kuat untuk mengelak kehidupan
dunia, ternyata seluruh ekspresi ajaran dan amalan Syekh al-Makassari
menunjukkan aktifisme yang berjangkauan luas.

Sama seperti Syekh ar-Raniri dan Syekh as-Sinkili di Kesultanan Aceh, Syekh
Yusuf al-Makassari pun memainkan peranan penting dalam politik Kesultanan
Banten. Tidak hanya itu, ia pun melangkah ke garis terdepan dalam
peperangan melawan kompeni Belanda, setelah Sultan Ageng Tirtayasa,
mertua sekaligus rekan seperjuangannya, ditangkap Belanda. Namun seperti
kebanyakan ulama dalam jaringan ulama internasional pada abad ketujuh
belas, Syekh al-Makassari tidak memanfaatkan organisasi tarekat untuk
menggerakkan masa, terutama untuk tujuan perang.

Sebagaimana diketahui bahwasanya Syekh al-Makassari menulis karya-
karyanya dalam bahasa Arab yang sempurna. Hal itu dimungkinkan karena
Syekh al-Makassari memang pernah menetap lama dan menuntut ilmu di
tanah Arab kepada beberapa orang guru dan ulama terkenal di sana. Menurut
Azra (1994: 232) hampir semua karyanya yang dikenal --- konon ada 29 buah --
- membahas tentang tasawuf, terutama dalam kaitannya dengan teologi.

Sama seperti Syekh ar-Raniri dan Syekh as-Sinkili dalam mengembangkannya



ajarannnya, maka Syekh al-Makassari juga banyak mengutip pendapat para
ulama dan sufi terkenal, seperti al-Ghazali, Ibnu Arabi, Junaid al-Bagdadi, Ibnu
Athaillah, al-Jili dan lain-lainnya.

Menurut Abdullah (tt: 65) Syekh al-Makassari telah mempelajari beberapa
tarekat dari para mursyid dan guru tarekat yang mumpuni di India dan tanah
Arab . Di antara nama guru tarekat tersebut adalah: Pertama, Syekh Nuruddin
ar-Raniri, seorang ulama asal Randir, India, yang pernah menetap di Aceh dan
pernah menjabat sebagai mufti di Kesultanan Aceh. Dari Syekh ar-Rainiri ini,
Syekh Yusuf al-Makassari menerima tarekat Qadiriyyah. Kedua, Syekh Abu
Abdillah Muhammad bin Abdul Baqi Billah (wafat 1076 H/1664 M), seorang
ulama terpenting dari keluarga Mizjaji pada abad ketujuh belas di Yaman. Dari
Syekh Abu Abdillah Muhammad bin Abdul Baqgi ini, Syekh al-Makassari
menerima tarekat Nagsyabandiyyah. Ketiga, Sayyid Ali bin  Muhammad bin
Bakar bin Muthayr yang wafat di Zabid pada 1084 H/1673 M. Dari Sayyid Ali
bin Muhammad ini, Syekh al-Makassari menerima tarekat Ba’alawiyyah atau
Alawiyyah. Keempat, Syekh Ibrahim al-Kurani al-Madani yang wafat pada
tahun 1101 H/1690 M, salah seorang ulama kenamaan di tanah Haramain dan
sekaligus murid terkemuka dari Syekh Ahmad al-Qusyasyi. Dari Syekh al-Kurani
ini, Syekh al-Makassari menerima tarekat Syathariyyah. Kelima, Syekh Ayyub
bin Ahmad bin Ayyub ad-Dimasqi al-Khalwati yang meninggal dunia pada 1071
H/1661 M. Syekh Ayyub al-Khalwati adalah seorang ulama yang dilahirkan dan
wafat di kota Damaskus. la dikenal sebagai kawan dekat dari Syekh Ahmad al-
Qusyasyi. Dari Syekh Ayyub al-Khalwati ini, Syekh al-Makassari menerima
tarekat Khalwatiyyah.

Masih menurut Abdullah (tt: 66), semua tarekat yang telah diterima dan
dipelajarinya itu mempunyai silsilah dan mata rantai yang tersambung

langsung kepada Rasulullah Shallallahu Alaihi wa Sallam. Di bawah ini salah



satu contoh dari mata rantai atau silsilah tarekat Syathariyyah yang diterima
oleh Syekh al-Makassari:

. Syekh Yusuf al-Makkasari menerima ajaran tarekat Syathariyyah dari,

. Syekh Ibrahim al-Kurani menerima dari,

. Syekh Ahmad al-Qusyayi menerima dari,

. Syekh Abul Mawahib Abdullah bin Ahmad at-Tanawi menerima dari,

1

2

3

4

5. Sultanul Arifin Sayyidi Shibgahtullah menerima dari.

6. Sayyidina Wajhuddin al-‘Alawi menerima dari,

7. Sayyidina Muhammad al-Ghaust menerima dari,

8. Syekh Haji Hushur menerima dari,

9. Auliaul Arifin Syekh Hadiyatullah Sarmasat menerima dari,

10. Syekh Qadim asy-Syathari menerima dari,

11. Syekh Abdullah asy-Syathari menerima dari,

12. Al-Arif Billah ar-Rabbani Syekh Hazqgali menerima dari,

13. Al-Muhaqgiqin Syekh Abul Hasan al-Hargani menerima dari,

14. Jamiul Autad Syekh Abu Muzaffar ath-Thusi menerima dari,

15. Quthbul Autad Syekh Yazid al-Asyaqi menerima dari,

16. Al-Arif Billah Syekh Muhammad al-Maghribi menerima dari,

17. Ruhaniyah Sultan al-Arifin Aulia Allah al-Muhaqqiqin Abu Yazid al-
Busthami menerima dari,

18. Ruhaniyah Imam Ja’far ash-Shadiqg menerima dari,

19. Ruhaniyah Imam Muhammad al-Baqir menerima dari,

20. Al-Imam Zainal Abidin menerima dari,

21. Al-lImam Husein asy-Syahid bin Ali menerima dari,

22. Imam al-Masyariqg wal Magharib Sayyidina Ali bin Abu Thalib menerima
dari,

23. Nabi Muhammad Shallallahu Alaihi Wa Sallam menerima dari,



24. Malaikat Jibril Alaihi Salam atas perintah Allah Ta’ala.

Sementara itu, mengenai doktrin dan ajaran tarekat yang dipraktekkan
oleh Syekh al-Makassari, maka di bawah ini ada beberapa hal yang menarik,
sebagaimana dikutip oleh Hawash Abdullah dari karya-karya Syekh al-
Makassari. Dalam karyanya yang berjudul Zubdatul Asraar, misalnya, Syekh al-
Makassari menerangkan tentang perkara zikrullah. Menurutnya bahwa zikir
dengan mengucapkan kalimat “Laa ilaaha illallah” adalah merupakan zikir
untuk orang awam. Selanjutnya zikir dengan mengucapkan kalimat “Allah,
Allah, Allah” adalah zikir untuk orang khawash. Sedangkan zikir dengan
mengucapkan kalimat “Hu, Hu, Hu” adalah zikir untuk orang khawashul
khawash (Abdullah tt: 78).

Kemudian dalam karya lainnya, yaitu kitab Asraarus Shalaah, Syekh al-
Makassari mencoba untuk mengelaborasi tentang perbandingan antara niat
dengan takbiratul ihram. Menurutnya, hakikat niat adalah ingat kepada Allah
Ta’ala dengan martabat Alam Laahut. Selanjutnya, yang dimaksud dengan
giyam (berdiri pada saat shalat) bagi seorang sufi ialah bahwa ruhnya berdiri
pada martabat Alam al-Asraar. Dengan demikian dapat diungkapkan pada
sang sufi tersebut, bahwa ruhnya berada pada martabat Alam Laahut,

sedangkan jasadnya berada pada Alam Syahadah (Abdullah tt: 80).

IV. Penutup
Pembahasan yang sederhana ini menunjukkaan bahwasanya Syekh
Muhammad Yusuf al-Makassari merupakan seorang ulama dan pembaharu
Islam di Nusantara abad 17 yang jangkauannya amat luas, mulai dari Sulawesi
Selatan, Jawa Barat, Jazirah Arab, Srilanka, dan Afrika Selatan. Dalam
pengembaraannya mencari ilmu, Syekh al-Makassari diduga pernah bertemu

dengan Syekh ar-Raniri di India dan sempat berguru kepadanya. Sedangkan



dengan Syekh as-Sinkili, besar kemungkinan Syekh al-Makassari pernah
bersama dengannya dalam halagah keilmuan di Haramain di bawah
bimbingan Syekh Ahmad Qusyasyi dan Syekh Ibrahim al-Kurani.

Selain itu, apabila kita perhatikan dengan seksama ternyata ada satu
kelebihan dan keistimewaan dari Syekh al-Makassari daripada Syekh ar-Raniri
dan Syekh as-Sinkili dalam berdakwah. Kelebihan Syekh Yusuf al-Makassari
dari dua tokoh ulama pembaharu Islam di Nusantara abad 17 itu,
sebagaimana yang telah disebutkan sebelumnya, adalah bahwa selain dikenal
sebagai seorang ulama yang mumpuni dan mursyid tarekat yang handal,
ternyata Syekh al-Makassari juga dikenal sebagai seorang pejuang bangsa
yang gigih dan mampu memimpin rakyatnya untuk senantiasa berusaha
mengusir kompeni Belanda dari tanah airnya.

Meskipun akhirnya Syekh al-Makassari dapat ditangkap dan menjadi
tawanan kompeni Belanda di Batavia, hingga ia dibuang ke pulau Ceylon
(Srilanka) selama 9 tahun (1684-1693 M), ternyata aktifitas dakwah dan
mengajar Syekh al-Makassari tidak terhenti. Kemudian, karena merasa
khawatir akan timbul gejolak politik dan keagamaan dari para pengikutnya di
Nusantara, maka kompeni Belanda pun akhirnya mengasingkan Syekh al-

Makassari ke Afrika Selatan selama hampir 6 tahun lamanya (1693-1699 M).

Daftar Pustaka

Abdullah, Hawash, tt, Perkembangan IlImu Tasawuf dan Tokoh-Tokohnya di

Nusantara, Penerbit al-lkhlas, Surabaya.

Azra, Azyumardi, 1994, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan

Nusantara Abad XVII dan XVIII, Penerbit Mizan, Bandung.



Azra, Azyumardi, 1999, Renaisans Islam Asia Tenggara: Sejarah Wacana dan
Kekuasaan, Penerbit Mizan, Bandung.

Azra, Azyumardi, 2002, Islam Nusantara, Penerbit Mizan, Bandung.

Azra, Azyumardi dan Oman Fathurrahman, 2002, Jaringan Ulama, dalam
Ensiklopedi Tematis Dunia Islam, vol. 5, PT Ichtiar Baru Van Hoeve, Jakarta.
Azra, Azyumardi, 2006, Islam in The Indonesian World, Penerbit Mizan,
Bandung.

Burhanuddin, Jajat, 2002, Tradisi Keilmuan dan Intelektual dalam Ensiklopedi
Tematis Dunia Islam, vol. 5, PT Ichtiar Baru Van Hoeve, Jakarta.

Hamid, Abu, 1994. Syekh Yusuf Makasar: Seorang Ulama, Sufi, dan Pejuang,
Yayasan Obor Indonesia, Jakarta.

Jaya, Tamar, 1965, Pusaka Indonesia: Riwayat Hidup Orang2 Besar Tanah Air,
Jilid 1, Penerbit Bulan Bintang, Jakarta.

Shihab, Alwi, 2001. Islam Sufistik: Islam Pertama dan Pengaruhnya Hingga Kini

di Indonesia, Mizan Media Utama, Bandung.



