
Syekh Muhammad Yusuf al-Makassari : Sosok Seorang  Ulama, Mursyid 

Tarekat, Dan Pejuang Nusantara Yang Fenomenal  

Abstract: Syekh Muhammad Yusuf al-Makassari:  An Ulama, A Sufi Master,  

And A Phenomenal Freedom Fighter of Nusantara. This article presented  a 

study  of  striven activities of Syekh Muhammad Yusuf al-Makassari in 

spreading of Islamic teaching among Nusantara citizens, especially in Banten 

and South Sulawesi.  He was born in South Sulawesi at 1626. And then he left 

his homeland for searching of Islamic knowledges to Banten, Aceh, Gujarat. 

Yemen, Mekkah-Madinah, and Damascus  for about twenty years. After 

obtaining some knowledges, he returnen back to his country and then stayed 

in Banten for transferring Islamic teaching and Sufism to citizens there. 

Furthermore, he was appointed as Mufti of Banten Sultanate at the power of 

Sultan Ageng Tirtayasa. When Sultan Ageng Tirtayasa banttled for freedom 

against  VOC Government, Syekh al-Makassari standed side by side with him 

right away to maintain the independence of Banten from VOC Government, 

until he was been caught and  arrested  to Batavia. After a few months in 

Batavia’s prison,  VOC Government banished him to Ceylon and then exiled 

him to Cape Town, South Africa. Syekh al-Makassari passed away in South 

Africa at 1699.   

Keyword:   Syekh Muhammad Yusuf al-Makassari,  Sultan Ageng Tirtayasa,  

Banten Sultanate, and  South Afrika.    

 

 

         



Abstrak: Syekh Muhammad Yusuf al-Makassari : Sosok Seorang  Ulama, 

Mursyid Tarekat, Dan Pejuang Nusantara Yang Fenomenal. Artikel ini 

mengetengahk an sebuah kajian tentang kiprah perjuangan Syekh Muhammad 

Yusuf al-Makassari dalam menyebarkan ajaran-ajaran Islam di kalangan  

penduduk Nusantara, khususnya daerah Banten dan Sulawesi Selatan. Syekh 

Yusuf al-Makassari dilahirkan di Sulawesi Selatan pada tahun 1626. Kemudian 

ia pergi meninggalkan tanah kelahirannya untuk menuntut ilmu-ilmu Islam ke 

Banten, Aceh, Gujarat, Yaman, Haramain, dan Damaskus selama kurang lebih 

dua puluh tahun. Setelah meraih ilmu yang dicita-citakannya, maka ia pun 

kembali ke tanah airnya dan menetap di Banten untuk mengajarkan ilmu-ilmu 

keislaman dan tarekat kepada masyarakat di sana. Selain itu, ia juga diangkat 

menjadi mufti Kesultanan  Banten pada masa kekuasaan Sultan Ageng 

Tirtayasa. Ketika Sultan Ageng Tirtayasa bertempur dan berperang melawan  

Kompeni Belanda, maka Syekh al-Makassari berada di samping Sultan Ageng 

Tirtayasa untuk mempertahankan kemerdekaan wilayah Banten dari 

penjajahan Kompeni Belanda, hingga ia dapat ditangkap dan ditawan ke 

Batavia. Setelah beberapa bulan berada dalam penjara Batavia, akhirnya Syekh 

al-Makassari dibuang ke pulau Ceylon (Sri Lanka) dan diasingkan ke wilayah 

Afrika Selatan hingga meninggal dunia di sana pada tahun 1699 M. 

Kata kunci: Syekh Muhammad Yusuf al-Makassari,  Sultan Ageng Tirtayasa, 

Kesultanan Banten, dan Afrika Selatan.    

 

 

       

 



I. Pendahuluan 

Pada abad ketujuh belas masehi, dikenal ada tiga orang ulama perintis 

gerakan pembaharuan Islam di Nusantara, mereka itu adalah Syekh Nuruddin 

ar-Raniri, Syekh Abdur Rauf as-Sinkili, dan Syekh Muhammad Yusuf al-

Makassari. Dua orang  dari tiga ulama perintis gerakan pembaharuan Islam di 

Nusantara tersebut di atas, yaitu Syekh ar-Raniri dan Syekh as-Sinkili, berkarya 

dan berjuang di Kesultanan Aceh. Sementara satu ulama perintis lainnya, yaitu 

Syekh al-Makassari, yang dilahirkan pada 3 Juli 1626 H atau bertepatan dengan 

8 Syawwal 1036 H di kota Makasar, Sulawesi Selatan,  adalah seorang ulama 

perintis pembaharuan Islam di Nusantara yang memulai kariernya di 

Kesultanan Banten. 

Sebagaimana kita ketahui bahwasanya Syekh Nuruddin ar-Raniri adalah 

seorang ‘alim yang berasal dari Randir, Gujarat, yang  disebutkan datang 

pertama kali ke Melayu Nusantara pada tahun 1621 M. Diasumsikan bahwa 

pada awal kedatangannya, ia tinggal di Pahang selama beberapa tahun. 

Kemudian, setelah mangkatnya Sultan Iskandar Muda, maka barulah Syekh ar-

Raniri pindah ke Aceh sekitar tahun 1637 pada masa pemerintahan Sultan 

Iskandar Tsani yang berkuasa menggantikan Sultan Iskandar Muda (Jaya 1965: 

234). Syekh Nuruddin ar-Raniri inilah yang kelak akan menjadi rival bagi para 

pengikut ajaran Syekh Hamzah Fansuri dan Syekh Syamsuddin as-Sumatrani 

yang beraliran Wujudiyyah. Selanjutnya, Syekh ar-Raniri kelak juga akan 

dikenal sebagai pelopor dan pengusung neo-sufisme pertama di Melayu 

Nusantara. Upaya Syekh ar-Raniri dalam memperkenalkan dan menyebarkan 

gagasan neo-sufisme ini kelak akan dilanjutkan oleh Syekh Abdul Rauf as-

Sinkili.  

Selanjutnya kita beralih kepada ulama perintis gerakan pembaharuan Islam 

di tanah Aceh berikutnya, yaitu Syekh Abdur Rauf as-Sinkili. Syekh Abdur Rauf 



as-Sinkili sendiri adalah seorang alim sufi kelahiran Singkel, wilayah pantai 

barat laut Aceh. Ia adalah tipe seorang alim yang asli berasal  dari tanah 

Serambi Makkah yang begitu bersemangat mendalami ilmu-ilmu zhahir 

(eksoteris), seperti tata bahasa Arab, hadits, syariat, dan juga ilmu-ilmu bathin 

(esoteris), seperti ilmu kalam dan tasawuf, selama 19 tahun  kepada para 

ulama yang terkenal di Jazirah Arab saat itu, seperti Syekh Ibrahim bin 

Abdullah bin Ja’man, Syekh Ishaq bin Muhammad bin Ja’man,  Syekh Ahmad 

Qusyasyi, dan Syekh Ibrahim al-Kurani. Oleh karena itu, tidaklah 

mengherankan, ketika kembali ke tanah Aceh, as-Sinkili berupaya 

menyebarkan ajaran-ajarannya kepada para muridnya melalui beberapa karya 

tulisnya, yang sebagian besar berbahasa Melayu, yang disusun sesuai dengan 

tingkatan mereka. 

Sementara Syekh Muhammad Yusuf al-Makassari itu sendiri adalah 

seorang alim sufi kelahiran Makasar, Sulawesi Selatan. Pada saat kecilnya, ia 

belajar  al-Qur’an dan ilmu-ilmu keislaman lainnya, seperti Fikih, Tauhid, 

Nahwu, Sharaf dan lain-lainnya di kampung halamannya, Makasar. Barulah, 

pada sekitar tahun 22 September 1644 M, ketika usianya telah mencapai 18 

tahun, Syekh al-Makassari pergi meninggalkan tanah kelahirannya untuk  

menuntut ilmu ke negeri kota Haramain, Mekkah dan Madinah (Hamid 1994: 

89). Rute perjalanan Syekh al-Makassari dalam upaya menuntut ilmu dimulai 

dari Makasar menuju Banten. Selanjutnya, dari Banten ia pergi menuju tanah 

Aceh. Lalu dari Serambi Mekkah ini ia berangkat menuju Gujarat. Berikutnya,  

ia lanjutkan perjalanan menuju negeri Yaman. Setelah itu, barulah ia kunjungi 

kota Mekkah dan Madinah, tanah Haramain. Belum merasa puas hanya sampai 

di situ, maka ia pun melanjutkan perjalanan mencari ilmunya ke kota 

Damaskus. Dengan demikian, jangka waktu yang ditempuh Syekh al-Makassari 

untuk menuntut ilmu keislaman itu adalah 20 tahun lamanya. 



Sekembalinya ke Nusantara, maka Syekh al-Makassari berkarir dengan 

mengajar dan menjadi Mufti Kesultanan Banten selama 18 tahun. Ketika 

Kompeni Belanda memerangi dan menangkap Sultan Ageng Tirtaya,  penguasa 

Kesultanan Banten yang terkenal itu, maka Syekh al-Makassari pun langsung 

menggantikan posisinya untuk memimpin pasukan  Kesultanan Banten dengan 

cara bergerilya guna melawan pasukan Kompeni Belanda di hutan rimba 

Banten,  Jawa Barat, dan sekitarnya selama hampir 2 tahun. Akan tetapi, 

karena tipu muslihat  Van Happel, seorang komandan pasukan Belanda, al-

Makassari dapat dikelabui dan ditangkap sebagai tawanan perang. Kemudian 

ia pun dipenjara di Batavia selama beberapa bulan. Namun, karena khawatir 

akan timbul gejolak politis di kalangan para pengikutnya yang masih berada di 

sekitar Batavia  dan Banten, maka Syekh al-Makassari pun akhirnya dibuang ke 

pulau Ceylon (Sri Lanka), sebelum akhirnya ia pun diasingkan ke Afrika Selatan 

hingga menghembuskan nafasnya yang terakhir di sana. 

II. Biografi Singkat Syekh Muhammad Yusuf  al-Makassari 

Nama lengkap dari Syekh Yusuf al-Makassari adalah Muhammad Yusuf  

Abu Mahasin Tajul al-Khalwati al-Makassari, atau lebih dikenal di Sulawesi 

Selatan dengan gelar kehormatannya yaitu Tuanta Salamaka ri Gowa, yang arti 

adalah Guru kami yang mulia dari Gowa. Ayahnya bernama Abdullah Khaidir 

dan ibunya bernama Sitti Aminah binti Gallarang Montjong Loe. Adapun 

mengenai tahun kelahirannya, maka ada beberapa pendapat yang berbeda 

dari para peneliti dan sarjana yang mengkajinya. Menurut Alwi Shihab (2001: 

179), Syekh Yusuf al-Makassari dilahirkan pada tahun 1626 M di kota Makasar, 

Sulawesi Selatan. Sedangkan Azyumardi Azra (1994: 212), yang mengutip dari 

buku Sejarah Gowa, menyebutkan bahwa tahun kelahiran Syekh Yusuf al-

Makassari adalah 1037 H yang bertepatan dengan tahun 1627 M. Sementara 

menurut keterangan Hawash Abdullah (tt: 60), Syekh Yusuf al-Makassari 



dilahirkan pada 8 Syawwal 1036 H yang bertepatan dengan 3 Juli 1629 M. 

Kemudian Abu Hamid, seorang Guru Besar jurusan Antropologi  pada fakultas 

Ilmu Sosial dan Ilmu Politik  Universitas Hasanuddin, Makasar, menerangkan  

(1994: 79) bahwasanya Lontarak Bilang Raja Gowa dan Tallo menyebutkan 

tentang kelahiran Syekh Yusuf al-Makassari, yaitu  pada 3 Juli 1626 H atau 

bertepatan dengan 8 Syawwal 1036 H. Dengan demikian, maka  disepakati 

bahwasanya tahun kelahiran Syekh Muhammad Yusud al-Makassari adalah 

pada tahun 1626 H atau bertepatan dengan tahun 1036 H. 

Syekh al-Makassari telah mengecap pendidikan agama sejak kecil. Ia mulai 

belajar membaca al-Qur’an dengan baik kepada Daeng ri Tasammang, seorang 

guru agama setempat, hingga tamat. Kemudian ia pun melanjutkan 

pelajarannya dengan memperdalam bahasa Arab, ilmu Sharaf, ilmu Nahwu, 

ilmu Mantik, ilmu Fiqih, Tauhid, dan Tasawuf kepada Sayyid Ba ‘Alwi bin 

Abdullah al-Allamah al-Thahir, seorang mubaligh Islam, di Bontoala. 

Selanjutnya, pada saat  usianya beranjak 15 tahun, ia pun berguru selama 

beberapa tahun kepada Syekh Jalaluddin al-Aidid, seorang guru agama Islam 

yang berasal dari Aceh, lalu menikah dengan seorang wanita Makasar di Kutai, 

Kalimantan, dan akhirnya menetap serta mendirikan lembaga pengajian Islam 

di Cikoang  pada sekitar tahun 1640 M.  

Setamat belajar dari Cikoang,  maka Syekh Yusuf al-Makassari  menikah 

dengan puteri penguasa Kesultanan Gowa, Sultan ‘Alauddin, yang memerintah 

di sana pada tahun  1591 – 1636 M yang bertepatan dengan tahun 1001 – 

1046 H.  Tampaknya Syekh Yusuf al-Makassari mempunyai tekad dan kemauan 

yang begitu kuat untuk dapat melanjutkan pelajaran agamanya ke Timur 

Tengah. Apabila  dilihat dan diamati tekad belajarnya yang  begitu  membara, 

maka boleh jadi para gurunya yang berasal dari negeri Arab tersebut di ataslah, 



seperti  Sayyid Ba’alwi dan Syekh Jalaluddin al-Aidid, yang memberikan 

motivasi dan dorongan kepadanya untuk mendalami ilmu agama Islam di sana. 

Selanjutnya, pada bulan Rajab 1054/September 1644, pemuda Muhammad 

Yusuf mulai beranjak meninggalkan tanah kelahirannya,  negeri Makasar, 

menuju ke tanah Arabia. Setelah beberapa hari berlayar dengan menumpang 

sebuah kapal Melayu, maka ia pun sampai di pelabuhan Banten (1994: 213). 

Tak dapat dipungkiri bahwasanya, pada saat itu, Kesultanan Banten adalah 

sebuah kerajaan Islam yang paling penting di Jawa. Yang berkuasa dan 

memerintah Kesultanan Banten pada saat Syekh Yusuf al-Makassari tiba di 

sana adalah Abu Mafakhir Abdul Qadir (1626 - 1651 M/1037 – 1063 H), salah 

seorang penguasa Kesultanan Banten yang mendapatkan gelar sultan dari 

Syarif Makkah pada tahun 1638 M/1048 H. Sultan Abu Mafakhir Abdul Qadir 

adalah seorang raja dan penguasa Banten yang mempunyai minat khusus 

kepada masalah-masalah keagamaan. Diriwayatkan bahwasanya Sultan Abu 

Mafakhir sering mengirimkan pertanyaan-pertanyaan tentang masalah 

keagamaan kepada para ulama di Haramain dan juga kepada Syekh Nuruddin 

ar-Raniri, sehingga mereka mengarang  karya  khusus untuk menjawab 

pertanyaan-pertanyaan tersebut. Oleh karena, tidaklah mengherankan, apabila  

kelak kesultanan Banten dikenal sebagai salah satu pusat keislaman yang 

penting di pulau Jawa. Hal ini pula yang mungkin  membuat al-Makassari 

tertarik untuk datang ke Banten guna memperdalam ilmu keislaman di sana. 

Selanjutnya, menurut Abu Hamid (1990: 90), al-Makassari adalah tipe orang 

yang pandai  bergaul dan mampu membangun hubungan persabahatan yang 

erat. Hal ini dapat kita ketahui bahwasanya al-Makassari mampu menjalin 

hubungan pribadi dengan keluarga kesultanan Banten, terutama dengan putra 

mahkotanya, yaitu Pangeran Surya, yang kelak menggantikan ayahnya menjadi 



sultan Banten, dengan nama yang resmi, Abdul Fatah, atau yang lebih popular 

dikenal sebagai Sultan Ageng Tirtayasa.   

Pada awalnya, Syekh al-Makassari menetap dan tinggal di Banten selama 

beberapa tahun untuk menuntut ilmu. Kemudian ia berangkat pergi menuju ke 

bumi Serambi Mekkah, Aceh, untuk berguru kepada  Syekh ar-Raniri. Akan 

tetapi, ternyata sejak tahun 1644 M, Syekh ar-Raniri telah meninggalkan tanah 

Aceh pergi menunju Randir, India, tanah kelahirannya.  Akhirnya Syekh al-

Makassari mengikuti Syekh ar-Raniri ke India, sehingga kemudian ia pun 

berguru kepada Umar bin Abdullah Ba Syaiban. Menurut Hamid (1994: 92), ada 

sekitar lima tahun lamanya waktu yang dihabiskan Syekh al-Makassari untuk 

menetap dan menuntut ilmu di Banten dan di Aceh. Oleh karena itu, masih 

menurut pendapat Hamid,  besar kemungkinan Syekh al-Makassari 

melanjutkan perjalanannya untuk menuntut ilmu ke Timur Tengah pada sekitar 

tahun 1649 M dengan tujuan pertama negeri Yaman. Selanjutnya petualangn 

menuntut ilmu Syekh al-Makassari yang pertama di negeri Yaman adalah kota 

Zabid. Di kota tersebut, ia belajar kepada Muhammad bin Abdul Baqi an-

Naqsyabandi, Sayyid  Ali az-Zabidi, dan Muhammad bin al-Wajih as-Sa’di al-

Yamani. Setelah beberapa tahun menetap di Yaman, maka ia pun melanjutkan 

perjalanan menuntut ilmunya ke pusat jaringan ulama di Haramain, kota 

Mekkah dan Madinah. Di kedua kota suci tersebut, Syekh al-Makassari berada 

dalam asuhan dan bimbingan para ulama yang mumpuni, seperti Syekh Ahmad 

al-Qusyasyi, Syekh Ibrahim al-Kurani, dan Syekh Hasan al-‘Ajami. Usai mereguk 

ilmu-ilmu keislaman di Haramain, Syekh al-Makassari tidak langsung kembali 

pulang ke tanah air, akan tetapi ia malah melanjutkan perjalanan menuntut 

ilmu ke Damaskus untuk berguru kepada Syekh Ayyub bin Ahmad bin Ayyub 

ad-Dimasyqi al-Khalwati yang wafat pada tahun 1661 M/1071 H selama 

beberapa tahun. Konon, Syekh Ayyub ad-Dimasyqi inilah yang kelak 



memberinya gelar kehormatan at-Taj al-Khalwati (mahkota Khalwati) kepada 

Syekh al-Makassari. Setelah hampir 20 tahun lamanya berkelana menjelajahi 

Jazirah Arab untuk menuntu ilmu, maka akhirnya pada tahun 1664 M/1075 H, 

saat berusia 38 tahun, Syekh al-Makassari kembali ke tanah airnya dan 

langsung menuju wilayah Banten. Ketika sampai di Kesultanan Banten, 

ternyata Syekh al-Makassari mendapatkan sahabat dekatnya dahulu, yaitu 

Pangeran Surya, telah menduduki singgasana Kesultanan Banten  dengan 

bergelar Sultan Abdul Fattah atau yang dikenal pula sebagai Sultan Ageng 

Tirtayasa.   

Sultan Ageng Tirtayasa, yang memerintah Banten dari tahun 1651-1683 M, 

adalah seorang raja dan penguasa Kesultanan Banten yang terbesar. Konon di 

bawah pemerintahannya, Kesultanan Banten mencapai masa kejayaannya. 

Pelabuhan Banten menjadi pusat perdagangan internasioal yang penting di 

Nusantara. Pada saat itu, rakyat Banten banyak yang berniaga dengan para 

pedagang dari Inggris, Denmark, Cina, Indo-Cina, India, Persia, Filipina, dan 

Jepang. Kapal-kapal Kesultanan Banten berlayar di banyak perairan Nusantara 

mewakili kekuatan dagang terakhir dari kerajaan-kerajaan Melayu Indonesia.  

Selain itu, Sultan Ageng Tirtayasa juga dikenal sebagai musuh bebuyutan 

Kompeni Belanda. Naik tahtanya Pangeran Surya menjadi penguasa Kesultanan 

Banten karena menggantikan ayahnya, Sultan Abu al-Mafakhir Abdul Qadir,  

membuka kembali pertentangan yang telah berlangsung lama antara rakyat 

Banten dengan Kompeni Belanda. Sebagaimana diketahui bahwasanya kedua 

belah pihak pernah berperang sebanyak dua kali, yaitu pada tahun 1619 M dan 

1633-9 M. Persetujuan perdamaian yang tercapai setelah perang-perang 

tersebut ternyata tidak mampu berlangsung terlalu lama. Oleh karena itu, 

tidaklah mengherankan apabila  pasukan Banten di bawah komando Sultan 



Ageng Tirtayasa mulai menyerang pos-pos Kompeni Belanda di Sumatera. 

Selain itu, Sultan Ageng Tirtayasa juga menjadikan Banten sebagai tempat 

perlindungan yang aman bagi para pejuang dari beberapa wilayah di 

kepulauan Nusantara yang bertempur melawan Kompeni Belanda dan juga 

bagi para pelarian dari penjara-penjara Kompeni Belanda. Walhasil, dalam 

pandangan Kompeni Belanda, Sultan Ageng Tirtayasa adalah penghalang dan 

ancaman yang besar bagi mereka dalam upaya memperluasa wilayah 

kekuasaan mereka di Nusantara. 

  Dalam pandangan Azra (1992: 229) Sultan Ageng Tirtayasa ini sama 

seperti penguasa Kesultanan Banten sebelumnya, yaitu Sultan Abu al-Mafakhir 

Abdul Qadir, yang gemar dan mempunyai perhatian yang besar kepada 

permasalahan agama. Sultan Ageng Tirtayasa juga terus melanjutkan dan 

mengembangkan hubungan diplomatik dengan penguasa muslim lainnya, 

sebagaimana dahulu juga pernah dilakukan ayahnya, terutama dengan para 

penguasa Mekkah. Bahkan literatur Kompeni Belanda yang beredar pada masa 

itu juga mencatat bahwa Sultan Ageng  juga dapat menjalin hubungan dengan 

Surat dan beberapa kerajaan Islam lainnya yang berada di wilayah pantai Anak 

Benua India. Selain itu, ia juga pernah mengutus puteranya, Pangeran Abdul 

Qahhar, dalam sebuah misi diplomatik ke Istanbul sekaligus melaksanakan 

ibadah haji ke tanah suci Mekkah pada tahun 1669 M/1080 H. Pada masa 

berkuasanya, Sultan Ageng Tirtayasa dikenal banyak bergaul dengan para 

ulama. Hal ini tentunya, secara tidak langsung, ia masih dapat 

mempertahankan dan bahkan mengharumkan Kesultanan Banten sebagai 

pusat keilmuan Islam yang penting di Nusantara.  

Bertempat tinggal dan menetap di Kesultanan Banten pada situasi sosio-

politik dan keagamaan seperti telah disebutkan di atas, jelas sangat 



menguntungkan al-Makassari. Terlebih lagi, ia juga telah berhasil 

mempersunting seorang putri dari Sultan Ageng Tirtayasa, sehingga ikatan 

kekeluargaan dengan istana lebih erat lagi. Kemudian Syekh al-Makassari pun 

diangkat menjadi salah seorang pejabat tertinggi di kalangan istana dan 

sekaligus menjadi anggota Dewan Penasehat Sultan yang paling berpengaruh. 

Bahkan, menurut Azra (1994: 223), beberapa sumber Belanda yang dapat 

dipercaya menyebutkan bahwa Syekh al-Makassari dikenal sebagai 

opperpriester atau hoogenpriester, yaitu pendeta tertinggi, yang memainkan 

peranan penting dalam masalah-masalah politik dan keagamaan  Selain dikenal 

sebagai anggota Dewan Penasehat Sultan, menurut Azra (2002: 103)  Syekh al-

Makassari juga diangkat sebagai  Raja Muda (viceroy) Banten. Disebutkan pula 

bahwa dalam kedudukan terakhirnya,  Syekh al-Makassari ditugaskan untuk 

mengunjungi beberapa negeri Islam di Timur Tengah, khususnya Suriah dan 

Kesultanan Utsmaniyyah, untuk memperkuat hubungan mereka. Dilaporkan 

bahwasanya Syekh al-Makassari pernah berkunjung ke Kesultanan 

Utsmaniyyah di Istambul pada tahun 1675. 

Menurut Azra (2006: 235) meskipun telah diangkat sebagai seorang 

pejabat tinggi di Kesultanan Banten, seperti Mufti Kesultanan, anggota Dewan 

Penasehat Sultan, dan Raja Muda, ada dugaan bahwasanya Syekh al-Makassari 

masih pulang dan pergi ke Makassar untuk menjaga dan memelihara agar 

benih-benih Islam yang berorientasi kepada syariat yang telah disemainya akan 

terus tumbuh. Selanjutnya, Syekh al-Makassari memainkan peranan yang 

penting dalam perjuangan masyarakat Banten terhadap penetrasi kekuasaan 

Belanda kepada Kesultanan Banten. Meskipun Sultan Agen Tirtayasa telah 

ditangkap oleh Belanda pada tahun 1683 M, lalu diasingkan ke Batavia dan 

meninggal dunia di sana pada tahun 1692 M, tetapi Syekh al-Makassari dan 

pasukannya  tidak menyerah dan tetap melakukan perjuangan dengan cara 



melakukan perang gerilya di sekitar wilayah Jawa Barat. Karena  kelicikan dan 

tipu muslihat Van Happel, seorang komandan pasukan Belanda, yang berhasil 

menyusup masuk ke dalam pasukan inti Syekh Yusuf al-Makassari dengan 

menyamar sebagai orang muslim yang mengenakan pakaian Arab dan  

berpura–pura sebagai tawanan Belanda yang diperlakukan dengan baik, maka 

ia lolos dari penjagaan pasukan inti Syekh al-Makassari. Dengan cara seperti 

itu, Van Happel sampai ke tempat persembunyian Syekh al-Makassari di 

sebuah kampung yang bernam Aji Karang, sebelah timur Cimandala dan 

Cigugur, sekitar Parigi. Kemudian Van Happel mencoba untuk membujuknya 

sambil menjanjikan pengampunan dari Belanda, jika ia mau menyerah. Karena  

tergoda oleh janji tersebut, maka Syekh al-Makassari dan pengikutnya ikut 

bergabung dengan Van Happel menuju Cirebon dan secara resmi dinyatakan 

sebagai tawanan perang dan dibawa ke Batavia pada 14 Desember 1683  M (A 

bu Hamid 1994: 105).  

Karena khawatir akan gejolak masyarakat sekitar Batavia, Banten, dan 

Cirebon yang mengetahui keberadaan Syekh al-Makassari sebagai tawanan 

Belanda di Batavia, maka, pada  September 1684 M, pemerintah Kompeni 

Belanda berinisiatif memindahkan Syekh al-Makassari bersama beberapa 

orang keluarga dan 12 pengikutnya ke suatu tempat yang jauh dari Nusantara 

yaitu Srilanka (Ceylon).  Syekh al-Makassari menetap di Srilanka hanya sekitar 9 

tahun lamanya, karena pada sekitar tahun 1693 M, pemerintah Kompeni 

Belanda kembali mengasingkannya ke suatu tempat yang lebih jauh lagi, yaitu 

ke Afrika Selatan, dengan menaiki kapal de Voetboog yang akan membawanya  

ke Tanjung Harapan, hingga ia menutup usianya di sana pada 22 Dzul Qa’dah 

1111 H/22 Mei 1699 M dan dimakamkan di Faure, dekat perbukitan False Bay, 

tidak jauh dari tanah pertanian Zandvleit.             



III. Syekh Muhammad Yusuf al-Makassari dan Ajaran Tarekatnya 

Tak dapat dipungkiri bahwasanya Syekh  Yusuf al-Makassari adalah  bukan 

hanya seorang ulama dan guru tarekat, akan tetapi ia juga adalah seorang 

penulis yang handal dan pejuang bangsa yang membela tanah airnya dari 

cengkraman kolonial Belanda. Menurut Azra (1994: 232) dalam kaitannya 

dengan karier dan ajaran-ajarannya, Syekh Yusuf al-Makassari merupakan 

salah seorang tokoh agama yang terpenting dalam sejarah Islam di Nusantara. 

Pengalaman hidupnya menerangkan bahwa tasawufnya tidak menjauhkannya 

dari masalah-masalah keduniawian. Tidak seperti banyak sufi dalam sejarah 

awal yang menunjukkan kecenderungan kuat untuk mengelak kehidupan 

dunia, ternyata seluruh ekspresi ajaran dan amalan Syekh al-Makassari 

menunjukkan aktifisme yang berjangkauan luas.  

Sama seperti Syekh ar-Raniri dan Syekh as-Sinkili di Kesultanan Aceh, Syekh 

Yusuf al-Makassari pun memainkan peranan penting dalam politik Kesultanan 

Banten. Tidak hanya itu, ia pun melangkah ke garis terdepan dalam 

peperangan melawan kompeni Belanda, setelah Sultan Ageng Tirtayasa, 

mertua sekaligus rekan seperjuangannya,  ditangkap Belanda. Namun seperti 

kebanyakan ulama dalam jaringan ulama internasional pada abad ketujuh 

belas, Syekh al-Makassari tidak memanfaatkan organisasi tarekat untuk 

menggerakkan masa, terutama  untuk tujuan perang.  

Sebagaimana diketahui bahwasanya Syekh al-Makassari menulis karya-

karyanya dalam bahasa Arab yang sempurna. Hal itu dimungkinkan karena 

Syekh al-Makassari memang pernah menetap lama dan menuntut ilmu di 

tanah Arab kepada beberapa orang guru dan ulama terkenal di sana. Menurut 

Azra (1994: 232)  hampir semua karyanya yang dikenal --- konon ada 29 buah --

-  membahas tentang tasawuf, terutama dalam kaitannya dengan teologi. 

Sama seperti Syekh ar-Raniri dan Syekh as-Sinkili dalam mengembangkannya 



ajarannnya, maka Syekh al-Makassari juga banyak mengutip pendapat para 

ulama dan sufi terkenal, seperti  al-Ghazali, Ibnu Arabi, Junaid al-Bagdadi, Ibnu 

Athaillah, al-Jili dan lain-lainnya. 

Menurut Abdullah  (tt: 65) Syekh al-Makassari telah mempelajari beberapa 

tarekat dari para mursyid dan guru tarekat  yang mumpuni di India dan tanah 

Arab . Di antara nama guru tarekat tersebut adalah: Pertama, Syekh Nuruddin 

ar-Raniri, seorang ulama asal Randir, India, yang pernah menetap di Aceh dan  

pernah menjabat sebagai mufti di Kesultanan Aceh.  Dari Syekh ar-Rainiri ini, 

Syekh Yusuf al-Makassari menerima tarekat Qadiriyyah. Kedua, Syekh Abu 

Abdillah  Muhammad bin Abdul Baqi Billah (wafat 1076 H/1664 M),  seorang 

ulama terpenting dari keluarga  Mizjaji pada abad ketujuh belas di Yaman.  Dari 

Syekh Abu Abdillah Muhammad bin Abdul Baqi ini, Syekh al-Makassari 

menerima tarekat Naqsyabandiyyah. Ketiga, Sayyid Ali bin  Muhammad bin 

Bakar bin Muthayr yang wafat di Zabid pada 1084 H/1673 M. Dari Sayyid Ali 

bin Muhammad ini, Syekh al-Makassari menerima tarekat Ba’alawiyyah atau 

Alawiyyah. Keempat, Syekh Ibrahim al-Kurani al-Madani yang wafat pada 

tahun 1101 H/1690 M, salah seorang ulama kenamaan di tanah Haramain dan 

sekaligus murid terkemuka dari Syekh Ahmad al-Qusyasyi. Dari Syekh al-Kurani 

ini, Syekh al-Makassari menerima tarekat Syathariyyah. Kelima, Syekh Ayyub 

bin Ahmad bin Ayyub ad-Dimasqi al-Khalwati yang  meninggal dunia pada 1071 

H/1661 M. Syekh Ayyub al-Khalwati adalah seorang ulama yang dilahirkan dan 

wafat di kota Damaskus. Ia dikenal sebagai  kawan dekat dari Syekh Ahmad al-

Qusyasyi. Dari Syekh Ayyub al-Khalwati ini, Syekh al-Makassari menerima 

tarekat Khalwatiyyah.  

Masih menurut Abdullah (tt: 66), semua tarekat yang telah diterima dan 

dipelajarinya itu mempunyai silsilah dan mata rantai yang tersambung 

langsung  kepada Rasulullah Shallallahu Alaihi wa Sallam. Di bawah ini salah 



satu contoh dari mata rantai atau silsilah tarekat Syathariyyah yang diterima 

oleh Syekh al-Makassari: 

1. Syekh Yusuf al-Makkasari menerima ajaran tarekat Syathariyyah dari, 

2. Syekh Ibrahim al-Kurani menerima dari, 

3. Syekh Ahmad al-Qusyayi menerima dari, 

4. Syekh Abul Mawahib Abdullah bin Ahmad at-Tanawi menerima dari, 

5. Sultanul Arifin Sayyidi Shibgahtullah menerima dari. 

6. Sayyidina Wajhuddin al-‘Alawi  menerima dari, 

7. Sayyidina Muhammad al-Ghaust menerima dari, 

8. Syekh Haji Hushur menerima dari, 

9. Auliaul Arifin Syekh Hadiyatullah Sarmasat menerima dari,  

10.  Syekh Qadim asy-Syathari menerima dari, 

11.   Syekh Abdullah asy-Syathari menerima dari, 

12.  Al-Arif Billah ar-Rabbani Syekh Hazqali menerima dari, 

13.  Al-Muhaqqiqin Syekh Abul Hasan al-Harqani menerima dari, 

14.  Jamiul Autad Syekh Abu Muzaffar ath-Thusi menerima dari, 

15.  Quthbul Autad Syekh Yazid al-Asyaqi menerima dari,  

16.  Al-Arif Billah Syekh Muhammad al-Maghribi menerima dari,  

17.  Ruhaniyah Sultan al-Arifin Aulia Allah al-Muhaqqiqin Abu Yazid al-

Busthami menerima dari, 

18.  Ruhaniyah Imam Ja’far ash-Shadiq menerima dari, 

19.  Ruhaniyah Imam Muhammad al-Baqir menerima dari, 

20.  Al-Imam Zainal Abidin menerima dari, 

21.  Al-Imam Husein  asy-Syahid bin Ali menerima dari, 

22.  Imam al-Masyariq wal Magharib Sayyidina Ali bin Abu Thalib menerima 

dari, 

23.   Nabi Muhammad Shallallahu Alaihi Wa Sallam  menerima dari, 



24.  Malaikat Jibril Alaihi Salam atas perintah Allah Ta’ala. 

Sementara itu, mengenai doktrin dan ajaran tarekat yang dipraktekkan 

oleh Syekh al-Makassari, maka di bawah ini ada beberapa hal yang menarik, 

sebagaimana dikutip oleh Hawash Abdullah dari karya-karya Syekh al-

Makassari. Dalam karyanya yang berjudul  Zubdatul Asraar, misalnya, Syekh al-

Makassari menerangkan tentang perkara zikrullah. Menurutnya bahwa zikir 

dengan mengucapkan kalimat “Laa ilaaha illallah” adalah merupakan zikir 

untuk orang awam. Selanjutnya zikir dengan mengucapkan kalimat  “Allah, 

Allah, Allah” adalah zikir untuk orang khawash. Sedangkan zikir dengan 

mengucapkan kalimat “Hu, Hu, Hu” adalah zikir untuk orang khawashul 

khawash (Abdullah tt: 78). 

Kemudian dalam karya lainnya, yaitu kitab Asraarus Shalaah, Syekh al-

Makassari mencoba untuk mengelaborasi tentang perbandingan antara niat 

dengan takbiratul ihram. Menurutnya, hakikat niat adalah ingat kepada Allah 

Ta’ala dengan martabat Alam Laahut. Selanjutnya, yang dimaksud dengan 

qiyam (berdiri pada saat shalat)  bagi seorang sufi ialah bahwa ruhnya berdiri 

pada martabat Alam al-Asraar. Dengan demikian  dapat diungkapkan pada 

sang sufi tersebut,  bahwa ruhnya berada pada martabat Alam Laahut, 

sedangkan jasadnya  berada pada Alam Syahadah (Abdullah tt: 80). 

 

IV. Penutup 

Pembahasan yang sederhana ini menunjukkaan bahwasanya Syekh 

Muhammad Yusuf al-Makassari merupakan seorang ulama dan pembaharu 

Islam di Nusantara abad 17 yang jangkauannya amat luas, mulai dari Sulawesi 

Selatan, Jawa Barat, Jazirah Arab, Srilanka, dan Afrika Selatan. Dalam 

pengembaraannya mencari ilmu, Syekh al-Makassari diduga pernah bertemu 

dengan Syekh ar-Raniri di India dan sempat berguru kepadanya. Sedangkan 



dengan Syekh as-Sinkili, besar kemungkinan Syekh al-Makassari pernah 

bersama dengannya  dalam halaqah keilmuan di Haramain di bawah 

bimbingan Syekh Ahmad Qusyasyi dan  Syekh Ibrahim al-Kurani.  

Selain itu, apabila kita perhatikan dengan seksama ternyata ada satu 

kelebihan dan keistimewaan dari Syekh al-Makassari daripada Syekh ar-Raniri 

dan Syekh as-Sinkili dalam berdakwah. Kelebihan Syekh Yusuf al-Makassari 

dari dua tokoh ulama pembaharu Islam di Nusantara abad 17 itu, 

sebagaimana yang telah disebutkan sebelumnya, adalah bahwa selain dikenal 

sebagai seorang ulama yang mumpuni dan mursyid tarekat yang handal, 

ternyata Syekh al-Makassari juga dikenal sebagai seorang pejuang bangsa 

yang gigih dan mampu memimpin rakyatnya untuk senantiasa berusaha 

mengusir kompeni Belanda dari tanah airnya.  

Meskipun akhirnya Syekh al-Makassari dapat ditangkap dan menjadi 

tawanan kompeni Belanda di Batavia, hingga ia dibuang ke pulau Ceylon 

(Srilanka) selama  9 tahun (1684-1693 M),  ternyata aktifitas dakwah dan 

mengajar Syekh al-Makassari tidak terhenti. Kemudian, karena merasa 

khawatir akan timbul gejolak politik dan keagamaan dari para pengikutnya di 

Nusantara, maka kompeni Belanda pun akhirnya mengasingkan Syekh al-

Makassari ke Afrika Selatan selama hampir 6 tahun lamanya (1693-1699 M).  

            

Daftar Pustaka 

Abdullah, Hawash, tt, Perkembangan Ilmu Tasawuf dan Tokoh-Tokohnya di 

Nusantara,  Penerbit al-Ikhlas, Surabaya.  

Azra, Azyumardi, 1994, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan 

Nusantara Abad XVII dan XVIII, Penerbit Mizan, Bandung. 



Azra, Azyumardi, 1999, Renaisans Islam Asia Tenggara: Sejarah Wacana dan 

Kekuasaan, Penerbit Mizan, Bandung. 

Azra, Azyumardi, 2002, Islam Nusantara, Penerbit Mizan, Bandung. 

Azra, Azyumardi dan Oman Fathurrahman, 2002, Jaringan Ulama, dalam 

Ensiklopedi Tematis Dunia Islam, vol. 5, PT Ichtiar Baru Van Hoeve, Jakarta. 

Azra, Azyumardi, 2006, Islam in The Indonesian World, Penerbit Mizan, 

Bandung. 

Burhanuddin, Jajat, 2002, Tradisi Keilmuan dan Intelektual dalam Ensiklopedi 

Tematis Dunia Islam, vol. 5, PT Ichtiar Baru Van Hoeve, Jakarta. 

Hamid, Abu, 1994. Syekh Yusuf Makasar: Seorang Ulama, Sufi, dan Pejuang, 

Yayasan Obor Indonesia, Jakarta.  

Jaya, Tamar, 1965, Pusaka Indonesia: Riwayat Hidup Orang2 Besar Tanah Air, 

Jilid 1, Penerbit Bulan Bintang, Jakarta.   

Shihab, Alwi, 2001. Islam Sufistik: Islam Pertama dan Pengaruhnya Hingga Kini 

di Indonesia, Mizan Media Utama, Bandung.  

        


