Syekh Abd al-Ra’uf al-Sinkili: Profil Ulama Nusantara Yang
Mengharmonikan Antara Ajaran Tarekat dan Syariat
Imron Rosyadi
Sekolah Tinggi llImu Tarbiyah Insida, Jakarta
JI. Malaka Hijau no: 45 Pondok Kopi, Duren Sawit, Jakarta Timur 13460

Email: rosyadi.imron14@gmail.com

Abstract: Syekh Abdur Rauf as-Sinkili: A Profile of Nusantara Ulama Who Harmonizes
The Teachings of Tarekat And Syariat. This article presented a study of an Islamic
reformation’s efforts which performed by Syekh Abdur Rauf as-Sinkili toward Islamic
teachings of moslems in Aceh of early seventeenth century by means of harmonizing
between tarekat and syariat teaching. As it’s known, at that time, many moslems of
Aceh were fascinated by philosophical mysticism than syari’ah. Therefore, it is not
surprising, that religious situation in Aceh was very favourable to the spread of more
complex ideas and teachings of philosophical mysticism. There is no doubt that the
rise of more articulate philosophical mysticism owed much to two great ulama of
Aceh, namely Syekh Hamzah al-Fansuri and Syekh Syamsuddin as-Sumatrani. The two
were the leading proponents of the Wahdatul Wujud mystico-philosophical
interpretation of sufism and both were deeply influenced particulary by Ibn Arabi and
al-Jili. Therefore, their teachings and doctrins accused heretic and heterodox mystics

as opposed to the orthodox sufi such as Syekh ar-Raniri and Syekh as-Sinkili.

Keyword: Syekh Abdur Rauf as-Sinkili, To Harmonize The Teaching of Tarekat and

Syariat .

Abstrak: Syekh Abdur Rauf al-Sinkili: Profil Ulama Nusantara Yang Mengharmonikan
Antara Ajaran Tarekat dan Syariat. Artikel ini mengetengahkan sebuah kajian tentang
upaya pembaruan Islam yang dilakukan oleh Syekh Abdur Rauf as-Sinkili terhadap
ajaran-ajaran Islam kaum muslimin di Aceh pada awal abad ke — 17 M dengan cara
menyelaraskan antara ajaran tarekat dan syariat. Sebagaimana diketahui bahwasanya

pada periode itu, kaum muslimin di Aceh lebih tertarik untuk mempelajari ajaran


mailto:rosyadi.imron14@gmail.com

sufisme-filosofis daripada ajaran syariah. Hal itu tidak mengherankan karena situasi
keagamaan di Aceh saat itu sangat mendukung bagi penyebaran gagasan-gagasan dan
ajaran sufisik-filosofis yang lebih rumit. Tidak diragukan lagi bahwa kemunculan aliran
sufisme-filosofis yang lebih artikulatif di tanah Aceh berhutang budi kepada Syekh
Hamzah al-Fansuri dan Syekh Syamsuddin as-Sumatrani. Kedua ulama tersebut
merupakan tokoh utama penafsiran sufisme Wahdatul Wujud yang bersifat sufistik-
filosofis dan keduanya secara khusus sangat dipengaruhi oleh lbnu Arabi dan al-lili.
Tentunya ajaran dan doktrin kedua ulama tersebut dianggap sebagai ajaran bid’ah dan
sufisme heterodoks yang bertentangan dengan ajaran dan doktrin kaum sufi ortodoks,

seperti Syekh Nuruddin ar-Raniri dan Syekh Abdur Rauf as-Sinkili .

Kata kunci: Syekh Abdur Rauf as-Sinkili, Menyelaraskan Antara Tarekat dan Syariat.

I. Pendahuluan

Tak dapat dipungkiri bahwasanya sejak dari dulu Aceh, salah satu provinsi
Indonesia yang terletak di ujung utara pulau Sumatera, mempunyai peran yang sangat
penting dalam perkembangan pemikiran Islam pada umumnya dan tasawuf pada
khususnya di kepulauan Nusantara. Dengan kerajaan Islam yang maju dan makmur,
terutama pada masa pemerintahan Sultan Iskandar Muda (wafat 1636 M), Aceh
berhasil memposisikan diri sebagai pusat perdagangan terpenting di wilayah
Nusantara ini dan bahkan menjadi jembatan penghubung antara timur dan barat. Aceh
tidak saja maju dan berkembang dalam bidang material, tetapl juga dalam bidang
pemikiran Islam dan kehidupan spiritual. Dalam periode antara abad ke 16 dan ke 17
M, wilayah Aceh telah melahirkan empat orang ulama besar yang berhasil
memperkaya wacana tasawuf di Nusantara. Pemikiran-pemikiran mereka masih
terlihat pengaruhnya dalam peta pemikiran Islam di Indonesia dewasa ini. Mereka
secara berturut-turut adalah Syekh Hamzah al-Fansuri, Syekh Syamsudin al-Sumatrani,
Syekh Nuruddin ar-Raniri, dan Syekh Abdul Rauf as-Sinkili.

Sebagaimana diketahui bahwasanya Syekh Hamzah al-Fansuri hidup sekitar
tahun 1550 — 1605 M pada masa pemerintahan Sultan Ala’uddin Ri’ayat Syah yang
berkuasa dari tahun 1582 — 1602 M dan pada awal masa pemerintahan Sultan
Iskandar Muda. Sedangkan Syekh Syamsuddin al-Sumatrani (wafat tahun 1630 M),

murid dari Syekh Hamzah al-Fansuri, hidup pada masa pemerintahan Sultan Iskandar

2



Muda yang berkuasa dari tahun 1607 — 1636 M. Kedua ulama besar ini pernah
menduduki jabatan syekh al-Islam, yang bertugas sebagai penasihat sultan, khususnya
dalam bidang agama, pada masa pemerintahan kedua sultan Aceh tersebut
(Burhanuddin 2002: 142-143).

Sementara Syekh Nuruddin ar-Raniri adalah seorang ‘alim yang berasal dari
Randir, Gujarat, yang disebutkan datang pertama kali ke Melayu Nusantara pada
tahun 1621 M. Diasumsikan bahwa pada awal kedatangannya, ia tinggal di Pahang
selama beberapa tahun. Kemudian, setelah mangkatnya Sultan Iskandar Muda, maka
barulah Syekh ar-Raniri pindah ke Aceh sekitar tahun 1637 pada masa pemerintahan
Sultan Iskandar Tsani yang berkuasa menggantikan Sultan Iskandar Muda. Syekh
Nuruddin ar-Raniri inilah yang kelak akan menjadi rival bagi para pengikut ajaran Syekh
Hamzah al-Fansuri dan Syekh Syamsuddin as-Sumatrani. Selanjutnya, Syekh ar-Raniri
kelak juga akan dikenal sebagai pelopor dan pengusung neo-sufisme di Melayu
Nusantara.

Selanjutnya, Syekh Abdur Rauf as-Sinkili (1024-1105 H/1615-1693 M), seorang
alim sufi kelahiran Singkel, wilayah pantai barat laut Aceh. la adalah tipe seorang alim
yang berasal dari tanah Serambi Makkah yang bersemangat mendalami ---- meminjam
istilah Syekh as-Sinkili itu sendiri ---ilmu-ilmu zhahir (eksoteris), seperti tata bahasa
Arab, hadits, syariat, dan juga ilmu-ilmu bathin (esoteris), seperti ilmu kalam dan
tasawuf, selama 19 tahun kepada para ulama yang terkenal di Jazirah Arab saat itu,
seperti Syekh Ibrahim bin Abdullah bin Ja’'man, Syekh Ishag bin Muhammad bin
Ja’man, Syekh Ahmad Qusyasyi, dan Syekh Ibrahim al-Kurani. Oleh karena itu, tidaklah
mengherankan, ketika kembali ke tanah Aceh, as-Sinkili berupaya menyebarkan
ajaran-ajarannya kepada murid-muridnya melalui beberapa karya tulisnya, yang
sebagian besar berbahasa Melayu, yang disusun sesuai dengan tingkatan mereka.
Menurut Azra (2006: 239) orientasi pemikiran as-Sinkili begitu praktis dan ia juga
mempunyai kepedulian yang begitu besar atas pelajaran agama untuk murid-
muridnya. Oleh karena itu, karya-karyanya selalu dilandasi pada perhatian terhadap
mereka, sehingga memungkinkan mereka memahami Islam secara lebih baik,
memelihara mereka dari mara bahaya, dan mengingatkan mereka untuk melawan
intoleransi. Semua tulisannya berupaya menghadirkan tingkat minimum kepercayaan

dan praktik Islam kepada para pembacanya. Mengenai beberapa karyanya yang

3



membahas tentang tasawuf, maka di sana Syekh as-Sinkili selalu menjelaskan tentang
wajibnya bagi para sufi untuk menempuh jalan syariat.

Apabila diamati dari beberapa tulisan dan karyanya, maka sarjana dan ilmuwan
tentang Islam di Asia Tenggara menggolongkan Syekh Abdur Rauf as-Sinkili --- dan
tentunya juga Syekh ar-Raniri --- sebagai seorang pendukung ortodoksi yang paling
terkemuka di kawasan ini. Pada sisi lain, Syekh Hamzah al-Fansuri dan Syekh
Syamsuddin as-Sumatrani dikategorikan sebagai sufi heterodoks atas dasar
pandangan-pandangan sufistik mereka yang dianggap berbau panteistik. Lebih jauh,
Syekh as-Sinkili sadar sepenuhnya akan bahaya konsep-konsep metasfisika bagi
masyarakat umum (‘awaam). Dalam pandangannya, konsep-konsep metafisis
semacam ini akan dapat menggiring masyarakat umum (‘awaam) ke jurang
kebingungan dan penyimpangan. Dalam hal ini ia sependapat dengan Imam al-Ghazali
yang menyatakan bahwasanya tasawuf hanya boleh diajarkan kepada orang-orang
tertentu (khawas) saja. Akan tetapi, pada perkembangan selanjutnya, ternyata ajaran-
ajaran tasawuf tidak dapat dibatasi hanya pada orang-orang tertentu (khawas) saja.
Bahkan, tanpa dapat dihalangi, ajaran-ajaran tasawuf tersebut juga merasuki
masyarakat umum (Azra 1999: 134)

Pada awal-awal perkembangan agama Islam di Melayu Nusantara, sepertinya
kaum muslimin di wilayah tersebut lebih tertarik untuk mempelajari dan mendalami
ajaran sufisme-filosofis dan teologis daripada mempelajari ilmu keislaman lainnya
seperti figih, ushul figih, hadits nabawi dan lain-lainnya. Demikian pula apa yang
terjadi di Aceh, di mana kaum muslimin di wilayah tersebut, pada saat itu, lebih
tertarik untuk mempelajari seluk beluk sufisme dan kalam daripada syariat. Hal ini
tidak mengherankan karena situasi keagamaan di Aceh sangat mendukung bagi
penyebaran ajaran-ajaran sufisme-filosofis yang lebih rumit.

Menurut Azra (2002: 118-119) kemunculan sufisme-filosofis yang lebih
artikulatif di Nusantara tidak diragukan lagi berhutang budi kepada dua ulama besar
Aceh di awal abad 17, yaitu Syekh Hamzah al-Fansuri dan muridnya, Syekh Syamsuddin
as-Sumatrani. Sebagaimana telah disebutkan di atas bahwa keduanya pernah
menduduki jabatan keagamaan tertinggi di bawah kekuasaan sultan Aceh pada saat
itu. Syekh Hamzah al-Fansuri dan Syekh Syamsuddin as-Sumatrani dapat dikategorikan

dalam arus pemikiran sufistik keagamaan yang sama. Keduanya merupakan tokoh

4



utama penafsiran sufisme aliran Wahdatul Wujud yang bersifat sufistik-filosofis.
Keduanya juga secara khusus sangat dipengaruhi oleh pemikiran lbnu Arabi dan al-lJilli,
bahkan keduanya juga secara ketat mengikuti sistem Wahdatul Wujud yang sangat
rumit itu. Mereka berdua, misalnya, menjelaskan tentang penciptaan alam dalam
kaitannya dengan rangkaian emanasi neo-platonis dan berusaha menjelaskan setiap
proses dan tahapan emanasi dengan wujud Tuhan itu sendiri.

Konsep-konsep seperti itulah yang membuat lawan-lawannya menuduh
mereka berdua dan para pengikutnya sebagai kaum panteis dan karenanya telah
menyimpang dan sesat dari ajaran Islam yang sebenarnya. Bukan hanya Syekh ar-
Raniri saja yang menuduh ajaran mereka sesat, bahkan para sarjana barat modern
seperti Winstedt, Johns, van Nieuwenhuijze, dan Baried mengganggap bahwa ajaran
dan doktrin Syekh Hamzah Fansuri dan Syekh Syamsuddin as-Sumatrani bersifat bid’ah
dan sesat. Oleh karena itu, ajaran keduanya dan para pengikutnya sering dipandang
sebagai ajaran sufistik bid’ah atau sesat yang bertentangan dengan ajaran dan doktrin
sufi ortodoks, seperti Syekh ar-Raniri dan Syekh as-Sinkili.

Pada kesempatan ini, penulis mencoba untuk mengelaborasi secara singkat
tentang ajaran-ajaran dan upaya pembaruan Islam Syekh Abdur Rauf as-Sinkili,
seorang sufi dari Aceh, yang kebetulan pada masa Sultanah Safiatuddin berkuasa di
Kesultanan Aceh ditunjuk sebagai Qadhi Malik al-Adil atau Mufti yang
bertanggungjawab atas administrasi masalah-masalah keagamaan. Bahkan dua orang
penguasa perempuan berikutnya pun, yaitu Sultanah Nagiyatuddin Nurul Alam dan
Sultanah Zakiyyatuddin, tetap mengangkatnya sebagai Mufti Kesultanan Aceh (Azra
dan Fathurrahman 2002: 122). Sebagaimana telah dijelaskan sebelumnya, bahwa
pendekatan Syekh Abdur Rauf as-Sinkili, sebagai pendukung ajaran dan doktrin sufi
ortodoks, berbeda dengan pendekatan Syekh Nuruddin ar-Raniri, yang juga dikenal
sebagai pendukung ajaran dan doktrin ortodoks, dalam menghadapi pandangan-
pandangan dan ajaran kaum sufi heterodoks. Syekh ar-Raniri dikenal sebagai sufi
ortodoks yang radikal dan keras dalam menentang para pengikut aliran Wahdatul
Wujud. la tidak segan-segan untuk menghukum mati mereka dan membakar buku-
buku ajarannya di halaman depan Masjid Raya Baitur Rahman, Banda Aceh. Sementara
Syekh Abdur Rauf as-Sinkili dikenal sebagai sufi ortodoks yang bersikap lembut dan

toleran terhadap ajaran-ajaran yang berbeda dengannya. Bahkan ia lebih cenderung

5



untuk mendamaikan pandangan-pandangan dan ajaran-ajaran yang saling

bertentangan tersebut, daripada menolak salah satu dari antara keduanya.

Il Biografi Singkat Syekh Abdur Rauf al-Sinkili Dan Beberapa Karya Tulisnya

Nama lengkap Syekh Abdur Rauf al-Sinkili adalah Abdur Rauf bin Ali al-Jawi al-
Fansuri al-Sinkili. la dilahirkan di Singkel, wilayah pantai barat laut Aceh. Tahun
kelahiran Syekh Abdur Rauf as-Sinkili memang tidak diketahui dengan pasti. Akan
tetapi menurut Azra (1994: 189), mengutip pendapat D.O. Rinkes, seorang Islamolog
asal Belanda, bahwa as-Sinkili lahir pada sekitar tahun 1024 H/1615 M. Sepertinya,
angka tahun inilah yang banyak disepakati dan digunakan oleh para sarjana berkaitan
dengan tahun kelahiran as-Sinkili tersebut. Adapun mengenai nenek moyang as-Sinkili,
maka menurut pendapat A. Hasjmi bahwasanya nenek moyang Syekh Abdur Rauf as-
Sinkili itu berasal dari Persia yang datang ke Kesultanan Samudra Pasai pada akhir
abad ketiga belas. Kemudian mereka menetap dan bertempat tinggal di Fansur (Barus),
sebuah kota pelabuhan tua yang penting di pantai Sumatra Barat. Selanjutnya, masih
menurut A. Hasjmi, ayah as-Sinkili adalah abang kandung dari Syekh Hamzah al-
Fansuri, seorang tokoh tasawuf Aceh yang menganut dan menyebarkan paham
Wahdatul Wujud. Akan tetapi, pendapat ini ditentang oleh Azyumardi Azra.
Menurutnya, tidak ada sumber akurat yang mendukung pendapat tersebut. Namun
demikian, menurut Azra, tidak menutup kemungkinan adanya hubungan kekeluargaan
antarkeduanya, mengingat dalam sebagian karyanya, as-Sinkili menyebut, “yang
berbangsa Hamzah al-Fansuri”.

Sementara itu, Oman Fathurrahman, seorang ilmuwan dan peneliti salah satu
karya as-Sinkili, Tanbih al-Masyi, menyebutkan bahwasanya dugaan Azra tersebut di
atas masih dapat didiskusikan, terutama apabila dikaitkan dengan keterangan
Voorhoeve yang menjelaskan bahwa pernyataan “yang berbangsa Hamzah Fansuri” di
akhir nama as-Sinkili itu tidak dimaksudkan untuk menunjukkan adanya hubungan
langsung antara as-Sinkili dengan penyair mistik tersebut, baik itu hubungan guru-
murid ataupun hubungan keluarga. Hal tersebut lebih dimaksudkan untuk menjelaskan
pada tempat di seluruh pantai Barat Sumatera, termasuk Sinkili dan Fansur. Akan

tetapi, karena pada berikutnya, ada seorang sufi terkenal yang berasal dari wilayah



Fansur, yaitu Syekh Hamzah al-Fansuri, maka pernyataan “yang berbangsa Fansuri”
akhirnya kerap dikaitkan oleh masyarakat dengan “yang berbangsa Hamzah Fansuri”
(Fathurrahman 1999: 26).

Selanjutnya, Peunoh Daly mempunyai pandangan yang berbeda dengan
pendapat tersebut di atas. Menurutnya, ayah as-Sinkili, Syekh Ali al-Fansuri, adalah
seorang keturunan Arab yang menikah dengan seorang perempuan dari wilayah
Fansur yang bertempat tinggal di Singkel, tempat di mana Syekh Abdur Rauf dilahirkan.
Oleh karena itu, ada kemungkinan bahwa ayah dari Syekh as-Sinkili ini bukanlah orang
Melayu, tetapi seorang pendatang yang berasal dari negeri Arab. Karena telah
diketahui bahwasanya sejak abad kesembilan, Kerajaan Samudra Pasai dan wilayah
Fansur seringkali dikunjungi oleh para pedagang Arab, Persia, India, dan Cina. Akan
tetapi, sayangnya, riwayat tentang ayah dari Syekh as-Sinkili tersebut tidak didukung
oleh sumber-sumber lain yang akurat, sehingga tidak dapat memperkuat penjelasan
tersebut di atas (Azra 1994: 190).

Pendidikan  awal Syekh Abdur Rauf as-Sinkili dimulai dari lingkungan
keluarganya, di Singkel, terutama dari ayahnya, Syekh Ali al-Fansuri. Ayahnya dikenal
sebagai orang alim yang mendirikan sebuah madrasah yang menjadi tempat belajar
para murid dari pelbagai daerah di Kesultanan Aceh. Kemudian as-Sinkili melanjutkan
pendidikannya ke Banda Aceh, ibu kota Kesultanan Aceh, untuk menimba ilmu dari
para ulama yang berada di sana. Tentunya as-Sinkili tidak bertemu dengan ulama sufi
kenamaan yang berasal dari Aceh, Syekh Hamzah al-Fansuri, karena sang sufi
kenamaan tersebut telah terlebih dahulu meninggal dunia, yaitu sekitar tahun 1016
H/1607 M, dan as-Sinkili sendiri pada saat itu belum dilahirkan. Akan tetapi, ada
kemungkinan bahwa as-Sinkili pernah bertemu dan belajar kepada Syekh Syamsuddin
as-Sumatrani yang meninggal dunia pada tahun 1040 H/1630 M, yaitu pada saat as-
Sinkili berusia belasan tahun (Azra 1994: 191).

Selanjutnya Syekh Abdur Rauf as-Sinkili melanjutkan studi ilmu-ilmu
keislamannya ke negeri Arab, khususnya di kota Makkah dan Madinah. la
menghabiskan waktu selama hampir 19 tahun untuk belajar di Jazirah Arab,
sebagaimana ia ceritakan dalam karyanya, Umdatul Muhtajin fi Suluuki Maslakil
Mufradin, dengan berguru kepada para ulama di sana. Dalam karyanya tersebut, as-

Sinkili menyebutkan 19 orang guru yang dari mereka ia belajar pelbagai ilmu-ilmu

7



keislaman. Kemudian ia juga menceritakan 27 orang ulama lainnya yang dengan
mereka, ia mempunyai kontak dan hubungan pribadi (Azra 1994: 191). Syekh Abdur
Rauf as-Sinkili belajar ilmu-ilmu Islam di beberapa tempat di wilayah Jazirah Arab, di
antaranya yaitu di kota Dhoha yang terletak di wilayah teluk Persia, di negeri Yaman
yang meliputi Zabid, Mukha, Baitul Fagih, dan Maza, lalu di kota Jeddah, dan akhirnya
di kota Makkah dan Madinah. Syekh Abdur Rauf mempelajari disiplin lImu-ilmu Islam,
mulai dari ilmu-ilmu yang disebut sebagai ilmu zhahir (eksoteris), seperti tata bahasa
Arab, hadits, syari’at, membaca al-Qur’an, sampai ilmu-ilmu batin (esoteris), yaitu ilmu
kalam dan tasawuf. Syekh Abdur Rauf as-Sinkili menerangkan bahwasanya ia
mempelajari ilmu-ilmu zhahir sebagian besar di Yaman. As-Sinkili menceritakan,
misalnya, bahwa ia belajar seni membaca al-Qur’an di Zabid kepada Syekh Abdullah al-
‘Adani, yang diakuinya sebagai gari terbaik di negeri Yaman. Selanjutnya, as-Sinkili juga
menyatakan bahwa ia menghabiskan waktu yang lama untuk mengkaji ilmu-ilmu
zhahir kepada Syekh Ibrahim bin Abdullah Jam’an di Bait al-Faqih dan Maza’. Kemudian
Syekh Ibrahim bin Abdullah Ja’manlah yang memperkenalkannya kepada Syekh Ahmad
al-Qusyasyi, yang dipandangnya sebagai salah seorang ulama terbesar pada
zamannya. Akhirnya Syekh Abdur Rauf as-Sinkili belajar tasawuf dan ilmu-ilmu Islam
lainnya kepada Syekh Ahmad al-Qusyasyi (wafat 1071 H/1661 M) dan muridnya yang
paling terkemuka, Syekh lbrahim al-Kurani (wafat 1101 H/1690), sebelum akhirnya
pulang ke Kesultanan Aceh pada sekitar tahun 1084 H/1674 M. Bahkan Syekh Ahmad
al-Qusyasyi kelak akan mengangkatnya sebagai khalifah tarekat Syattariyah untuk
wilayah Melayu dan sekitarnya. Tak lama, setelah kembali dari belajarnya di Jazirah
Arab, as-Sinkili diangkat oleh Sultanah Safiatuddin, penguasa Kesultanan Aceh saat itu,
sebagai Kadi Malik al-Adil atau Mufti Kesultanan Aceh yang bertanggug jawab atas
administrasi masalah-masalah keagamaan. Selama menduduki jabatang penting di
Kesultanan Aceh tersebut, as-Sinkili mendapat perlindungan dari sultanah (Azra 2002:
104-105).

Syekh Abdur Rauf as-Sinkili adalah seorang ulama yang produktif. la menulis
karya-karya yang cukup banyak di pelbagai bidang ilmu keislaman, baik itu dalam
bahasa Arab ataupun dalam bahasa Melayu. Menurut Azra (1994: 201) ada sekitar 22
buah karya as-Sinkili yang meliputi bidang fikih, tafsir, kalam, dan tasawuf. Dalam

bidang fikih karya utamanya adalah Mir’at Tullab fi Tahshil Ma’rifah al-Ahkam asy-

8



Syar’iyyah li al-Malik al-Wahhab. Karyanya itu ditulis atas permintaan dari Sultanah
Safiatuddin. Dalam karyanya itu, Syekh Abdur Rauf as-Sinkili menyajikan pembahasan
secara komprehensif tentang fikih yang tidak hanya terbatas pada masalah ibadah,
tetapi juga masalah mu’amalah yang berakar kepada kehidupan konkret kaum
muslimin, seperti politik, sosial, dan ekonomi. Karya ini dapat dikatakan sebagai karya
paling terkemuka di bidangnya, khususnya jika dibandingkan dengan karya Syekh
Nuruddin ar-Raniri, ash-Shiraat al-Mustagim, yang hanya terbatas pada pembahasan
fikih ibadah saja (Burhanuddin 2002: 148).

Karya penting lainnya yang dihasilkan oleh as-Sinkili adalah  Tarjuman al-
Mustafid, sebuah kitab tafsir al-Qur’an lengkap 30 juz dalam bahasa Melayu. Dapat
dikatakan bahwa Syekh Abdur Rauf as-Sinkili adalah orang pertama yang di wilayah
Melayu-Nusantara yang menulis tafsir al-Qur'an secara lengkap. Dengan demikian
tidak mengherankan jika karya ini beredar luas di wilayah Melayu-Nusantara. Konon
edisi terakhir tafsir ini masih diterbutkan di Jakarta pada tahun 1981 M (Azra 1994:
203). Menyangkut kajian terhadap karya ini, di kalangan para sarjana terdapat
perbedaan pendapat mengenai sumber bacaan yang digunakan as-Sinkili dalam
menyusun kitab Tarjuman al-Mustafid ini. Snouck Hurgronje, seorang orientalis
kenamaan asal Belanda pada masa kolonial, berkesimpulan bahwa karya tersebut
semata-mata merupakan terjemahan yang buruk dari kitab Anwar at-Tanzil, sebuah
kitab tafsir karya Imam Baidawi. Pendapat tersebut kemudian diamini oleh dua orang
muridnya, Rinkes dan Voorhoeve --- kendati sarjana yang terakhir ini mengubah
pendapatnya dengan menyatakan bahwa sebenarnya as-Sinkili menggunakan berbagai
karya tafsir berbahasa Arab dalam menyusun kitab Tarjuman al-Mustafidnya.

Sementara itu, kajian paling mutakhir yang dilakukan oleh Peter Riddell
(Australia) dan Salman Harun (UIN Jakarta) membuktikan bahwa Tarjuman al-Mustafid
merupakan terjemahan dari kitab tafsir al-Jalalain --- kecuali pada bagian tertentu as-
Sinkili mengacu kepada kitab tafsir al-Baidawi dan al-Khazin. Sebagaimana diketahui
bahwa kitab tafsir al-Jalalaini ditulis oleh dua ulama terkemuka, Imam Jalaluddin al-
Mahalli dan Imam Jalaluddin as-Suyuti. Kitab Tarjuman Mustafid ini memang menjadi
salah satu rujukan penting karya-karya para ulama Nusantara, khususnya mereka yang
terlibat dalam jaringan ulama Melayu-Nusantara dengan ulama Timur Tengah pada

periode itu. Hal itu dengan jelas membuktikan bahwa as-Sinkili adalah ulama yang

9



telah memberikan kontribusi penting dalam tradisi intelektual Islam di dunia Melayu-
Nusantara pada khususnya dan juga di wilayah Asia Tenggara pada umumnya (Azra

1994: 203)

M. Syekh Abdur Rauf as-Sinkili Dan Upayanya Dalam Mengharmonikan Antara

Ajaran Tarekat dan Syariat di Melayu-Nusantara

Apabila diletakkan dalam perkembangan tradisi intelektual Islam di kawasan
Melayu-Nusantara, atau lebih tepatnya adanya kontroversi antara Syekh Nuruddin ar-
Raniri dan para pengikut aliran Wujudiyah di tanah Aceh, maka pemikiran Syekh Abdur
Rauf as-Sinkili ini tampaknya berada dalam alur pemikiran yang dikemukakan oleh ar-
Raniri, yaitu neo-sufisme, meskipun ia sendiri tidak sekeras dan seradikal ar-Raniri
dalam menyerang para penganut aliran sufisme Wahdatul Wujud. Sebagaimana
termaktub dalam karyanya, Kifayatah al-Muhtajin ila Masyrab al-Muwahhidin al-Qailin
bi Wahdah al-Wujud, as-Sinkili dengan jelas mempertahankan pendapat ulama
sebelumnya, yaitu Syekh ar-Raniri, yang mengemukakan pendapat bahwa Tuhan

adalah pencipta alam raya.

Menurut Burhanudin (2002: 148) meskipun menentang ajaran Wahdatul
Wujud, namun sikap Syekh Abdur Rauf as-Sinkili lebih lembut dan toleran ketimbang
sikap Syekh ar-Raniri yang menghadapi pengikut aliran sufisme Wahdatul Wujud
secara frontal dengan disertai kekerasan dan penindasan. Bahkan menurut Azra
(1999: 135) as-Sinkili lebih lembut dan toleran daripada Syekh Yusuf al-Magqgassari,
kawan seperguruannya di Madinah, dalam menyebarkan ide-ide reformismenya di
Nusantara. Syekh as-Sinkili selalu berupaya menyebarkankan ajaran dan gagasan
pembaruannya secara lembut dan perlahan-lahan, sementara Syekh al-Magqgassari
menginginkannya secara revolusioner. Oleh karena itu, Syekh as-Sinkili, sepertinya,
lebih senang untuk menyelaraskan dan mengharmonikan pandangan-pandangan yang
saling bertentangan, daripada menolak salah satu darinya. Meskipun tidak setuju
kepada aspek tertentu dari doktrin Wujudiyyah, akan tetapi as-Sinkili menyatakan
pandangan-pandangan tersebut hanya secara implisit saja. Begitu pula, as-Sinkili
menunjukkan ketidaksukaannya kepada pendekatan radikal yang telah ditempuh oleh

Syekh ar-Raniri dalam menghujat dan menghadapi lawan-lawannya, juga semata-mata

10



dilakukakan dengan cara yang tidak mencolok. Sekali lagi, tanpa menyebut nama
Syekh ar-Raniri, as-Sinkili, dalam karyanya Daga’iqul Huruf, dengan bijaksana
mengingatkan kaum muslimin tentang bahayanya menuduh orang lain sebagai kafir
seraya mengutip sebuah hadits nabawi yang berbunyi: “Janganlah seorang muslim
menuduh muslim lainnya sebagai kafir. Jika memang demikian, maka keuntungan apa
yang akan dapat diperoleh darinya? Dan, jika tuduhan tersebut tidak benar, maka
tuduhan tersebut pasti akan berbalik kepadanya.” Boleh jadi sikap lembut dan
toleransi Syekh as-Sinkili ini merupakan cerminan dari sikap kelembutan dan toleran

gurunya, Syekh Ibrahim al-Kurani (Azra 1994: 208).

Sementara itu, dalam menyebarkan ajaran dan pemikiran keagamaannya di
Nusantara, maka sesungguhnya Syekh Abdur Rauf as-Sinkili telah mulai mengajar
manakala ia masih menuntut ilmu di Makkah dan Madinah. Namun, tidak terdapat
informasi mengenai nama-nama muridnya di tanah suci. Akan tetapi, dapat dipastikan
bahwa sebagian besar murid-muridnya itu berasal dari tanah Jawa. Pada gilirannya,
murid-muridnya inilah yang kelak bertanggungjawab atas tersebarnya ajaran-ajaran

dan tarekat-tarekat as-Sinkili pada beberapa kepulauan di Nusantara.

Yang paling terkenal di antara murid as-Sinkili di Sumatera adalah Syekh
Burhanuddin (1056-1104 H/1646-1692 M) vyang berasal dari Ulakan di pesisir
Pariaman, Sumatera Barat, sehingga kemudian kelak ia lebih dikenal dengan julukan
Tuanku Ulakan. Riwayat lokal menerangkan bahwa Syekh Burhanuddin belajar dan
berguru kepada Syekh Abdur Rauf as-Sinkili selama beberapa tahun sebelum kembali
ke tempat kelahirannya. Tak dapat dipungkiri lagi bahwa Syekh Burhanuddin
memainkan peranan yang menentukan dalam menguatkan islamisasi di kalangan

penduduk setempat.

Murid terkemuka Syekh as-Sinkili yang lainnya adalah Syekh Abdul Muhyi yang
berasal dari Jawa Barat. Melalui usaha dan perjuangan muridnya inilah tarekat
Syathariyyah mendapatkan banyak pengikutnya di tanah Jawa. Menurut suatu riwayat
disebutkan bahwasanya Syekh Abdul Muhyi berguru kepada Syekh Abdur Rauf as-
Sinkili sebelum berangkat ke Makkah untuk menunaikan ibadah haji. Disebutkan pula

bahwasanya ia sempat berkunjung ke Baghdad untuk berziarah ke makam Syekh Abdul

11



Qodir al-Jailani. Kemudian ia kembali ke tanah air dan akhirnya menetap di Karang,

Pamijahan, Jawa Barat, untuk menyebarkan ajaran Islam di sana.

Lalu ada pula Syekh Abdul Malik bin Abdullah (1089-1149 H/1678-1736 M) atau
yang lebih dikenal dengan julukan Tok Pulau Manis, murid as-Sinkili yang berasal dari
Trengganu, di semenanjung Melayu. Menurut keterangan Hawash Abdullah dalam
salah satu karyanya, Perkembangan IlImu Fikih dan Tokoh-Tokohnya di Asia Tenggara,
Syekh Abdul Malik berguru kepada as-Sinkili di Aceh. Setelah itu, ia melanjutkan

pelajarannya ke Haramain.

Kemudian murid terdekat sekaligus kesayangan as-Sinkili tentulah Syekh Daud
al-Jawi al-Fanshuri bin Ismail bin Agha Musthafa bin Agha Ali ar-Rumi. Ada indikasi kuat
dalam kolofon karya as-Sinkili, Tarjuman al-Mustafid, bahwa Daud ar-Rumi
diperintahkan gurunya, Syekh as-Sinkili, untuk membuat beberapa tambahan pada
tafsir tersebut. Dan ada kesan bahwasanya ia melakukan hal tersebut atas perintah
dan di bawah pengawasan as-Sinkili sendiri, beberapa saat sebelum tokoh ini
meninggal dunia. Sementara itu, A. Hasjmi menambahkan bahwa Daud ar-Rumi adalah
khalifah utama as-Sinkili. Disebutkan pula bahwasanya Daud ar-Rumi bersama

gurunya, Syekh as-Sinkili, mendirikan sebuah dayah (pesantren) di Banda Aceh.

Syekh Abdur Rauf as-Sinkili meninggal dunia pada sekitar tahun 1105 H/1693 M
dan jenazahnya dimakamkan di dekat kuala atau mulut Sungai Aceh. Tempat tersebut
juga menjadi makam untuk para isterinya, Daud ar-Rumi, dan murid-murid lainnya.
Karena dimakamkan di mulut Sungai Aceh atau di kuala itulah, maka di kemudian hari
ia lebih dikenal sebagai Syekh di Kuala. Hingga saat ini, pusara Syekh as-Sinkili menjadi

tempat ziarah keagamaan terpenting di bumi Aceh.

IV. Kesimpulan

Kajian singkat ini menunjukkan bahwasanya Syekh Abdur Rauf as-Sinkili
merupakan salah satu tokoh ulama Melayu Nusantara, khususnya di tanah Aceh, pada
abad 17 M, selain Syekh Hamzah al-Fansuri, Syekh Syamsuddin as-Sumatrani, dan
Syekh Nuruddin ar-Raniri. Sebagaimana diketahui bahwasanya pada awal abad 17 M,
kaum muslimin di Aceh lebih tertarik mempelajari tasawuf daripada hadits nabawi,

fikih, akhlak, dan ushul fikih. Bahkan dapat dikatakan bahwasanya pada periode itu

12



adalah periode di mana Islam mistik, terutama aliran Wahdatul Wujud, memperoleh
kesuksesan dan tersebar luas di Aceh dan sebagian wilayah Nusantara. Ada beberapa
ajaran Wahdatul Wujud yang dianggap sesat, seperti ajaran tentang alam raya dalam
pengertian serangkaian emanasi-emanasi neo-platonis dan mengganggap setiap
emanasi itu sebagai aspek Tuhan itu sendiri. Dengan keyakinan semacam itu, maka
akhirnya mereka pun diasumsikan sebagai aliran yang percaya kepada banyak Tuhan
(polities). Sebagai akibatnya, maka para pengikut aliran tersebut dihukum mati, jika
tidak mau bertaubat, dan buku-buku ajarannya pun dibakar di halaman depan Masjid
Raya Baitur Rahman, Banda Aceh.

Berbeda dengan sikap Syekh ar-Raniri yang menghadapi para pengikut aliran
Wahdatul Wujud secara frontal dan disertai dengan kekerasan dan penindasan,
bahkan sampai menghukum mati para pengikutnya dan membakar buku-bukunya di
halaman depan Masjid Raya Baitur Rahman, Banda Aceh, maka Syekh Abdur Rauf as-
Sinkili menyikapinya dengan penuh kelembutan dan toleransi. Melalui karya-karyanya,
as-Sinkili menegaskan bahwa tasawuf harus berjalan selaras dengan syariat. Bahkan,
masih menurut as-Sinkili, hanya dengan kepatuhan kepada syariat, maka para

penganut tarekat/tasawuf akan dapat memperoleh pengalaman hakikat sejati.

Daftar Pustaka

Azra, Azyumardi, 1994, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad
XVIl dan XVIII, Penerbit Mizan, Bandung.

Azra, Azyumardi, 1999, Renaisans Islam Asia Tenggara: Sejarah Wacana dan
Kekuasaan, Penerbit Mizan, Bandung.

Azra, Azyumardi, 2002, Islam Nusantara, Penerbit Mizan, Bandung.

Azra, Azyumardi dan Oman Fathurrahman, 2002, Jaringan Ulama, dalam Ensiklopedi
Tematis Dunia Islam, vol. 5, PT Ichtiar Baru Van Hoeve, Jakarta.

Azra, Azyumardi, 2006, Islam in The Indonesian World, Penerbit Mizan, Bandung.
Burhanuddin, Jajat, 2002, Tradisi Keilmuan dan Intelektual dalam Ensiklopedi Tematis
Dunia Islam, vol. 5, PT Ichtiar Baru Van Hoeve, Jakarta.

Fathurrahman, Oman, 1999, Menyoal Wahdatul Wujud: Kasus Abdurrauf Singkel di
Aceh Abad 17, Mizan, Bandung.

13



14



