
1 
 

Syekh  Abd al-Ra’uf  al-Sinkili: Profil Ulama Nusantara Yang  

Mengharmonikan Antara Ajaran Tarekat dan Syariat 

Imron Rosyadi 

Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah Insida, Jakarta 

Jl. Malaka Hijau no: 45 Pondok Kopi, Duren Sawit, Jakarta Timur 13460 

Email: rosyadi.imron14@gmail.com 

 

Abstract: Syekh Abdur Rauf as-Sinkili: A Profile of Nusantara Ulama Who Harmonizes 

The Teachings of Tarekat And Syariat. This article presented a study of an Islamic 

reformation’s efforts which performed by Syekh Abdur Rauf as-Sinkili toward Islamic 

teachings of moslems in Aceh of early seventeenth century by means of harmonizing 

between tarekat and syariat teaching. As it’s known, at that time, many moslems of 

Aceh were fascinated by philosophical mysticism than syari’ah. Therefore, it is not 

surprising, that religious situation in Aceh was very  favourable to the spread of more 

complex ideas and teachings of philosophical mysticism. There is no doubt that the 

rise of more articulate philosophical mysticism owed much to two great ulama of 

Aceh, namely Syekh Hamzah al-Fansuri and Syekh Syamsuddin as-Sumatrani. The two 

were the leading proponents of the Wahdatul Wujud mystico-philosophical 

interpretation of sufism and both were deeply influenced particulary by Ibn Arabi and 

al-Jili. Therefore, their teachings and doctrins accused  heretic and heterodox mystics 

as opposed to the orthodox sufi such as Syekh ar-Raniri and Syekh as-Sinkili.  

Keyword: Syekh Abdur Rauf as-Sinkili, To Harmonize The Teaching of Tarekat and 

Syariat .  

Abstrak: Syekh  Abdur Rauf  al-Sinkili: Profil Ulama Nusantara Yang Mengharmonikan 

Antara Ajaran Tarekat dan Syariat. Artikel ini mengetengahkan sebuah kajian tentang 

upaya pembaruan  Islam yang dilakukan oleh Syekh Abdur Rauf as-Sinkili terhadap 

ajaran-ajaran Islam kaum muslimin di  Aceh pada awal abad ke – 17 M dengan cara 

menyelaraskan antara ajaran tarekat dan syariat. Sebagaimana diketahui bahwasanya 

pada periode itu, kaum muslimin di Aceh lebih tertarik untuk mempelajari ajaran 

mailto:rosyadi.imron14@gmail.com


2 
 

sufisme-filosofis daripada ajaran syariah. Hal itu tidak mengherankan karena situasi 

keagamaan di Aceh saat itu sangat mendukung bagi penyebaran gagasan-gagasan dan 

ajaran sufisik-filosofis yang lebih rumit. Tidak diragukan lagi bahwa kemunculan aliran 

sufisme-filosofis yang lebih artikulatif di tanah Aceh berhutang budi kepada Syekh 

Hamzah al-Fansuri dan Syekh Syamsuddin as-Sumatrani.  Kedua ulama tersebut 

merupakan tokoh utama penafsiran sufisme Wahdatul Wujud yang bersifat sufistik-

filosofis dan keduanya secara khusus sangat dipengaruhi oleh Ibnu Arabi dan al-Jili. 

Tentunya ajaran dan doktrin kedua ulama tersebut dianggap sebagai ajaran bid’ah dan  

sufisme heterodoks yang bertentangan dengan ajaran dan doktrin kaum sufi ortodoks, 

seperti  Syekh Nuruddin ar-Raniri dan Syekh Abdur Rauf as-Sinkili . 

Kata kunci:   Syekh Abdur Rauf as-Sinkili,  Menyelaraskan Antara Tarekat dan Syariat. 

I. Pendahuluan 

 Tak dapat dipungkiri bahwasanya sejak dari dulu Aceh, salah satu provinsi 

Indonesia yang terletak di ujung utara pulau Sumatera, mempunyai peran yang sangat 

penting dalam perkembangan pemikiran Islam pada umumnya dan tasawuf pada 

khususnya di kepulauan Nusantara. Dengan kerajaan Islam yang maju dan makmur, 

terutama pada masa pemerintahan Sultan Iskandar Muda (wafat 1636 M), Aceh 

berhasil memposisikan diri sebagai pusat perdagangan terpenting di wilayah 

Nusantara ini dan bahkan menjadi jembatan penghubung antara timur dan barat. Aceh 

tidak saja maju dan berkembang dalam bidang material, tetapI juga dalam bidang 

pemikiran Islam dan kehidupan spiritual. Dalam periode  antara abad ke 16 dan ke 17 

M, wilayah Aceh telah melahirkan empat orang ulama besar yang berhasil 

memperkaya wacana tasawuf di Nusantara. Pemikiran-pemikiran mereka masih 

terlihat pengaruhnya dalam peta pemikiran Islam di Indonesia dewasa ini. Mereka 

secara berturut-turut adalah Syekh Hamzah al-Fansuri, Syekh Syamsudin al-Sumatrani, 

Syekh Nuruddin ar-Raniri, dan Syekh Abdul Rauf as-Sinkili. 

Sebagaimana diketahui bahwasanya Syekh Hamzah al-Fansuri hidup sekitar 

tahun 1550 – 1605 M pada masa pemerintahan Sultan Ala’uddin  Ri’ayat Syah yang 

berkuasa dari tahun 1582 – 1602 M dan pada awal masa pemerintahan Sultan 

Iskandar Muda. Sedangkan Syekh Syamsuddin al-Sumatrani (wafat tahun 1630 M), 

murid dari Syekh Hamzah al-Fansuri, hidup pada masa pemerintahan Sultan Iskandar 



3 
 

Muda yang berkuasa dari tahun 1607 – 1636 M. Kedua ulama besar ini pernah 

menduduki jabatan syekh al-Islam, yang bertugas sebagai penasihat sultan, khususnya 

dalam bidang agama,  pada masa pemerintahan kedua sultan Aceh tersebut 

(Burhanuddin 2002: 142-143). 

 Sementara Syekh Nuruddin ar-Raniri adalah seorang ‘alim yang berasal dari 

Randir, Gujarat, yang disebutkan datang pertama kali ke Melayu Nusantara pada 

tahun 1621 M. Diasumsikan bahwa pada awal kedatangannya, ia tinggal di Pahang 

selama beberapa tahun. Kemudian, setelah mangkatnya Sultan Iskandar Muda, maka 

barulah Syekh ar-Raniri pindah ke Aceh sekitar tahun 1637 pada masa pemerintahan 

Sultan Iskandar Tsani yang berkuasa menggantikan Sultan Iskandar Muda. Syekh 

Nuruddin ar-Raniri inilah yang kelak akan menjadi rival bagi para pengikut ajaran Syekh 

Hamzah al-Fansuri dan Syekh Syamsuddin as-Sumatrani. Selanjutnya, Syekh ar-Raniri 

kelak juga akan dikenal sebagai pelopor dan pengusung neo-sufisme di Melayu 

Nusantara.  

Selanjutnya, Syekh Abdur Rauf as-Sinkili (1024-1105 H/1615-1693 M), seorang 

alim sufi kelahiran Singkel, wilayah pantai barat laut Aceh. Ia adalah tipe seorang alim 

yang berasal  dari tanah Serambi Makkah yang bersemangat mendalami ---- meminjam 

istilah Syekh as-Sinkili itu sendiri ---ilmu-ilmu zhahir (eksoteris), seperti tata bahasa 

Arab, hadits, syariat, dan juga ilmu-ilmu bathin (esoteris), seperti ilmu kalam dan 

tasawuf, selama 19 tahun  kepada para ulama yang terkenal di Jazirah Arab saat itu, 

seperti Syekh Ibrahim bin Abdullah bin Ja’man, Syekh Ishaq bin Muhammad bin 

Ja’man,  Syekh Ahmad Qusyasyi, dan Syekh Ibrahim al-Kurani. Oleh karena itu, tidaklah 

mengherankan, ketika kembali ke tanah Aceh, as-Sinkili berupaya menyebarkan 

ajaran-ajarannya kepada murid-muridnya melalui beberapa karya tulisnya, yang 

sebagian besar berbahasa Melayu, yang disusun sesuai dengan tingkatan mereka. 

Menurut Azra (2006: 239) orientasi pemikiran as-Sinkili begitu praktis dan ia juga 

mempunyai kepedulian yang begitu besar atas pelajaran agama untuk murid-

muridnya. Oleh karena itu, karya-karyanya selalu dilandasi pada perhatian terhadap 

mereka, sehingga memungkinkan mereka memahami Islam secara lebih baik, 

memelihara mereka dari mara bahaya, dan mengingatkan mereka untuk melawan 

intoleransi. Semua tulisannya berupaya menghadirkan tingkat minimum kepercayaan 

dan praktik Islam kepada para pembacanya. Mengenai beberapa karyanya yang 



4 
 

membahas tentang tasawuf, maka di sana Syekh as-Sinkili selalu menjelaskan tentang 

wajibnya bagi para sufi untuk menempuh jalan syariat. 

Apabila diamati dari beberapa tulisan dan karyanya, maka sarjana dan ilmuwan 

tentang Islam di Asia Tenggara menggolongkan Syekh Abdur Rauf as-Sinkili --- dan 

tentunya juga Syekh ar-Raniri --- sebagai seorang pendukung ortodoksi yang paling 

terkemuka di kawasan ini. Pada sisi lain, Syekh Hamzah al-Fansuri dan Syekh 

Syamsuddin as-Sumatrani dikategorikan sebagai sufi heterodoks atas dasar 

pandangan-pandangan sufistik mereka yang dianggap berbau panteistik. Lebih jauh, 

Syekh as-Sinkili sadar sepenuhnya akan bahaya konsep-konsep metasfisika bagi 

masyarakat umum (‘awaam). Dalam pandangannya, konsep-konsep metafisis 

semacam ini akan dapat menggiring masyarakat umum (‘awaam) ke jurang 

kebingungan dan penyimpangan. Dalam hal ini ia sependapat dengan Imam al-Ghazali 

yang menyatakan bahwasanya tasawuf hanya boleh diajarkan kepada orang-orang 

tertentu (khawas) saja. Akan tetapi, pada perkembangan selanjutnya, ternyata ajaran-

ajaran tasawuf tidak dapat dibatasi hanya pada orang-orang tertentu (khawas) saja. 

Bahkan, tanpa dapat dihalangi,  ajaran-ajaran tasawuf tersebut juga merasuki 

masyarakat  umum (Azra 1999: 134)          

Pada awal-awal perkembangan agama Islam di Melayu Nusantara, sepertinya 

kaum muslimin di wilayah tersebut lebih tertarik untuk mempelajari dan mendalami 

ajaran sufisme-filosofis dan teologis daripada mempelajari ilmu keislaman lainnya 

seperti fiqih, ushul fiqih, hadits nabawi dan lain-lainnya. Demikian pula apa yang 

terjadi di Aceh, di mana kaum muslimin di wilayah tersebut, pada saat itu, lebih 

tertarik untuk mempelajari seluk beluk sufisme dan kalam daripada syariat. Hal ini 

tidak mengherankan karena situasi keagamaan di Aceh sangat mendukung bagi 

penyebaran ajaran-ajaran sufisme-filosofis yang lebih rumit.  

Menurut Azra (2002: 118-119) kemunculan sufisme-filosofis yang lebih 

artikulatif di Nusantara tidak diragukan lagi berhutang budi kepada dua ulama besar 

Aceh di awal abad 17, yaitu Syekh Hamzah al-Fansuri dan muridnya, Syekh Syamsuddin 

as-Sumatrani. Sebagaimana telah disebutkan di atas bahwa keduanya pernah 

menduduki jabatan keagamaan tertinggi di bawah kekuasaan sultan Aceh pada saat 

itu. Syekh Hamzah al-Fansuri dan Syekh Syamsuddin as-Sumatrani dapat dikategorikan 

dalam arus pemikiran sufistik keagamaan yang sama. Keduanya merupakan tokoh 



5 
 

utama penafsiran sufisme aliran Wahdatul Wujud yang bersifat sufistik-filosofis. 

Keduanya juga secara khusus sangat dipengaruhi oleh pemikiran Ibnu Arabi dan al-Jilli, 

bahkan keduanya juga secara ketat mengikuti sistem Wahdatul Wujud yang sangat 

rumit itu. Mereka berdua, misalnya, menjelaskan tentang penciptaan alam dalam 

kaitannya dengan rangkaian emanasi neo-platonis dan berusaha menjelaskan setiap 

proses dan tahapan emanasi dengan wujud Tuhan itu sendiri.  

Konsep-konsep seperti itulah yang membuat lawan-lawannya menuduh 

mereka berdua dan para pengikutnya sebagai kaum panteis dan karenanya telah 

menyimpang dan sesat dari ajaran Islam yang sebenarnya. Bukan hanya Syekh ar-

Raniri saja  yang  menuduh ajaran mereka sesat, bahkan para sarjana barat modern 

seperti Winstedt, Johns, van Nieuwenhuijze, dan Baried mengganggap bahwa ajaran 

dan doktrin Syekh Hamzah Fansuri dan Syekh Syamsuddin as-Sumatrani bersifat bid’ah 

dan sesat. Oleh karena itu, ajaran keduanya dan para pengikutnya sering dipandang 

sebagai ajaran sufistik bid’ah atau sesat yang bertentangan dengan ajaran dan doktrin 

sufi ortodoks, seperti Syekh ar-Raniri dan Syekh as-Sinkili.  

Pada kesempatan ini, penulis mencoba untuk mengelaborasi secara singkat 

tentang ajaran-ajaran dan upaya pembaruan Islam Syekh Abdur Rauf as-Sinkili, 

seorang sufi dari Aceh, yang kebetulan pada masa Sultanah Safiatuddin berkuasa di 

Kesultanan Aceh ditunjuk sebagai  Qadhi Malik al-Adil atau Mufti yang 

bertanggungjawab  atas administrasi masalah-masalah keagamaan. Bahkan dua orang 

penguasa perempuan berikutnya pun, yaitu Sultanah Naqiyatuddin Nurul Alam dan 

Sultanah Zakiyyatuddin, tetap mengangkatnya sebagai Mufti Kesultanan Aceh (Azra 

dan Fathurrahman 2002: 122).  Sebagaimana telah dijelaskan sebelumnya, bahwa 

pendekatan Syekh Abdur Rauf as-Sinkili, sebagai pendukung ajaran dan doktrin sufi 

ortodoks, berbeda dengan  pendekatan Syekh Nuruddin ar-Raniri, yang juga dikenal 

sebagai pendukung ajaran dan doktrin ortodoks, dalam menghadapi pandangan-

pandangan dan ajaran kaum sufi heterodoks. Syekh ar-Raniri dikenal sebagai sufi 

ortodoks yang radikal dan keras dalam menentang para pengikut aliran Wahdatul 

Wujud. Ia tidak segan-segan untuk menghukum mati mereka dan membakar buku-

buku ajarannya di halaman depan Masjid Raya Baitur Rahman, Banda Aceh. Sementara 

Syekh Abdur Rauf as-Sinkili dikenal sebagai sufi ortodoks yang bersikap lembut dan 

toleran terhadap ajaran-ajaran yang berbeda dengannya. Bahkan ia lebih cenderung 



6 
 

untuk mendamaikan pandangan-pandangan dan ajaran-ajaran yang saling 

bertentangan tersebut, daripada menolak salah satu dari antara keduanya.          

 

II. Biografi Singkat Syekh Abdur Rauf al-Sinkili Dan Beberapa Karya Tulisnya 

 

Nama lengkap Syekh Abdur Rauf al-Sinkili adalah Abdur Rauf bin Ali al-Jawi al-

Fansuri al-Sinkili. Ia dilahirkan di Singkel, wilayah pantai barat laut Aceh. Tahun 

kelahiran Syekh Abdur Rauf as-Sinkili memang tidak diketahui dengan pasti. Akan 

tetapi menurut Azra (1994: 189), mengutip pendapat D.O. Rinkes, seorang Islamolog 

asal Belanda, bahwa as-Sinkili lahir pada sekitar tahun 1024 H/1615 M. Sepertinya, 

angka tahun inilah yang banyak disepakati dan digunakan oleh para sarjana berkaitan 

dengan tahun kelahiran as-Sinkili tersebut.  Adapun mengenai nenek moyang as-Sinkili, 

maka menurut pendapat  A. Hasjmi bahwasanya nenek moyang Syekh Abdur Rauf as-

Sinkili itu berasal dari Persia yang datang ke Kesultanan Samudra Pasai pada akhir  

abad ketiga belas. Kemudian mereka menetap dan bertempat tinggal di Fansur (Barus), 

sebuah kota pelabuhan tua yang penting di pantai Sumatra Barat. Selanjutnya, masih 

menurut A. Hasjmi, ayah as-Sinkili adalah abang kandung dari Syekh Hamzah al-

Fansuri, seorang tokoh tasawuf Aceh yang menganut dan menyebarkan paham 

Wahdatul Wujud. Akan tetapi, pendapat ini ditentang oleh Azyumardi Azra. 

Menurutnya, tidak ada sumber akurat yang mendukung pendapat tersebut. Namun 

demikian, menurut Azra, tidak menutup kemungkinan adanya hubungan kekeluargaan 

antarkeduanya, mengingat dalam sebagian karyanya, as-Sinkili menyebut, “yang 

berbangsa Hamzah al-Fansuri”. 

Sementara itu, Oman Fathurrahman,  seorang ilmuwan dan peneliti salah satu 

karya as-Sinkili, Tanbih al-Masyi, menyebutkan bahwasanya dugaan Azra tersebut di 

atas masih dapat didiskusikan, terutama apabila dikaitkan dengan keterangan 

Voorhoeve yang menjelaskan bahwa pernyataan “yang berbangsa Hamzah Fansuri”  di 

akhir nama as-Sinkili itu tidak dimaksudkan untuk menunjukkan adanya hubungan 

langsung antara as-Sinkili dengan penyair mistik tersebut, baik itu hubungan guru-

murid ataupun hubungan keluarga. Hal tersebut lebih dimaksudkan untuk menjelaskan 

pada tempat di seluruh pantai Barat Sumatera, termasuk Sinkili dan Fansur. Akan 

tetapi, karena pada berikutnya, ada seorang sufi terkenal yang berasal dari wilayah 



7 
 

Fansur, yaitu Syekh Hamzah al-Fansuri, maka pernyataan “yang berbangsa Fansuri” 

akhirnya kerap dikaitkan oleh masyarakat  dengan “yang berbangsa Hamzah Fansuri” 

(Fathurrahman 1999: 26). 

Selanjutnya, Peunoh Daly mempunyai pandangan yang berbeda dengan 

pendapat tersebut di atas. Menurutnya, ayah as-Sinkili, Syekh Ali al-Fansuri, adalah 

seorang keturunan Arab yang menikah dengan seorang perempuan dari wilayah 

Fansur yang bertempat tinggal di Singkel, tempat di mana Syekh Abdur Rauf dilahirkan. 

Oleh karena itu, ada kemungkinan bahwa ayah dari Syekh as-Sinkili ini bukanlah orang 

Melayu, tetapi seorang pendatang yang berasal dari negeri Arab. Karena telah 

diketahui bahwasanya sejak abad kesembilan, Kerajaan Samudra Pasai dan wilayah 

Fansur seringkali dikunjungi oleh para pedagang Arab, Persia, India, dan Cina. Akan 

tetapi, sayangnya, riwayat tentang ayah dari Syekh as-Sinkili tersebut tidak didukung 

oleh sumber-sumber lain yang akurat, sehingga tidak dapat memperkuat penjelasan 

tersebut di atas (Azra 1994:  190). 

Pendidikan  awal Syekh Abdur Rauf as-Sinkili dimulai dari lingkungan 

keluarganya, di Singkel, terutama dari ayahnya, Syekh Ali al-Fansuri. Ayahnya dikenal 

sebagai orang  alim yang mendirikan sebuah madrasah yang menjadi tempat belajar 

para murid dari pelbagai daerah di Kesultanan Aceh. Kemudian as-Sinkili melanjutkan 

pendidikannya ke Banda Aceh, ibu kota Kesultanan Aceh, untuk menimba ilmu dari 

para ulama yang berada di sana. Tentunya as-Sinkili tidak bertemu dengan ulama sufi 

kenamaan yang berasal dari Aceh, Syekh Hamzah al-Fansuri, karena sang sufi 

kenamaan tersebut telah terlebih dahulu meninggal dunia, yaitu sekitar tahun  1016 

H/1607 M, dan as-Sinkili sendiri pada saat itu belum dilahirkan. Akan tetapi, ada 

kemungkinan bahwa as-Sinkili pernah bertemu dan belajar kepada Syekh Syamsuddin  

as-Sumatrani  yang meninggal dunia pada tahun 1040 H/1630 M,  yaitu pada saat as-

Sinkili berusia belasan tahun (Azra 1994: 191). 

Selanjutnya Syekh Abdur Rauf as-Sinkili melanjutkan studi ilmu-ilmu 

keislamannya  ke negeri Arab, khususnya di  kota Makkah dan Madinah.  Ia 

menghabiskan waktu selama hampir 19 tahun untuk belajar di Jazirah Arab, 

sebagaimana ia ceritakan dalam karyanya, Umdatul Muhtajin fi Suluuki Maslakil 

Mufradin,  dengan berguru kepada para ulama di sana. Dalam karyanya tersebut, as-

Sinkili menyebutkan 19 orang guru yang dari mereka ia belajar pelbagai ilmu-ilmu 



8 
 

keislaman.  Kemudian ia juga menceritakan 27 orang ulama lainnya yang dengan 

mereka, ia mempunyai kontak dan hubungan pribadi (Azra 1994: 191).  Syekh Abdur 

Rauf as-Sinkili belajar ilmu-ilmu Islam di beberapa tempat di wilayah Jazirah Arab, di 

antaranya  yaitu di kota Dhoha yang terletak di wilayah teluk Persia, di negeri Yaman 

yang meliputi Zabid, Mukha, Baitul Faqih, dan Maza, lalu di kota Jeddah, dan akhirnya 

di kota Makkah dan Madinah. Syekh Abdur Rauf mempelajari disiplin Ilmu-ilmu Islam, 

mulai dari ilmu-ilmu yang disebut sebagai ilmu zhahir (eksoteris), seperti tata bahasa 

Arab, hadits, syari’at, membaca al-Qur’an, sampai ilmu-ilmu batin (esoteris), yaitu ilmu 

kalam dan tasawuf. Syekh Abdur Rauf as-Sinkili  menerangkan bahwasanya ia 

mempelajari ilmu-ilmu zhahir sebagian besar di Yaman. As-Sinkili menceritakan, 

misalnya, bahwa ia belajar seni membaca al-Qur’an di Zabid kepada Syekh Abdullah al-

‘Adani, yang diakuinya sebagai qari terbaik di negeri Yaman. Selanjutnya, as-Sinkili juga 

menyatakan bahwa ia menghabiskan waktu yang lama untuk mengkaji ilmu-ilmu 

zhahir kepada Syekh Ibrahim bin Abdullah Jam’an di Bait al-Faqih dan Maza’. Kemudian 

Syekh Ibrahim bin Abdullah Ja’manlah yang memperkenalkannya kepada Syekh Ahmad 

al-Qusyasyi, yang dipandangnya sebagai salah  seorang ulama terbesar pada 

zamannya. Akhirnya Syekh Abdur Rauf as-Sinkili belajar tasawuf dan ilmu-ilmu Islam 

lainnya kepada Syekh Ahmad al-Qusyasyi (wafat 1071 H/1661 M) dan muridnya yang 

paling terkemuka,  Syekh Ibrahim al-Kurani (wafat 1101 H/1690), sebelum akhirnya 

pulang ke Kesultanan Aceh pada sekitar tahun 1084 H/1674 M. Bahkan Syekh Ahmad 

al-Qusyasyi kelak akan mengangkatnya sebagai khalifah tarekat Syattariyah untuk 

wilayah Melayu dan sekitarnya.   Tak lama, setelah kembali dari belajarnya di Jazirah 

Arab, as-Sinkili diangkat oleh Sultanah Safiatuddin, penguasa Kesultanan Aceh saat itu, 

sebagai Kadi Malik al-Adil atau Mufti Kesultanan Aceh yang bertanggug jawab atas 

administrasi masalah-masalah keagamaan. Selama menduduki jabatang penting di 

Kesultanan Aceh tersebut, as-Sinkili mendapat perlindungan dari sultanah (Azra 2002: 

104-105). 

Syekh Abdur Rauf as-Sinkili adalah seorang ulama yang produktif. Ia menulis 

karya-karya yang cukup banyak di pelbagai bidang ilmu keislaman, baik itu dalam 

bahasa Arab ataupun  dalam bahasa Melayu. Menurut Azra (1994: 201) ada  sekitar 22 

buah karya as-Sinkili yang meliputi bidang fikih, tafsir, kalam, dan tasawuf. Dalam 

bidang fikih karya utamanya adalah Mir’at Tullab fi Tahshil Ma’rifah al-Ahkam  asy-



9 
 

Syar’iyyah li al-Malik al-Wahhab. Karyanya itu ditulis atas permintaan dari Sultanah 

Safiatuddin. Dalam karyanya itu, Syekh Abdur Rauf as-Sinkili menyajikan pembahasan 

secara komprehensif tentang fikih yang tidak hanya terbatas pada masalah ibadah, 

tetapi juga masalah mu’amalah yang berakar kepada kehidupan konkret  kaum 

muslimin, seperti politik, sosial, dan ekonomi. Karya ini dapat dikatakan sebagai karya 

paling terkemuka di bidangnya, khususnya  jika dibandingkan dengan karya Syekh 

Nuruddin ar-Raniri, ash-Shiraat al-Mustaqim, yang hanya terbatas pada pembahasan 

fikih ibadah saja (Burhanuddin 2002: 148). 

Karya penting lainnya yang dihasilkan oleh as-Sinkili adalah   Tarjuman al-

Mustafid, sebuah kitab tafsir al-Qur’an lengkap 30 juz dalam bahasa Melayu. Dapat 

dikatakan bahwa Syekh Abdur Rauf as-Sinkili adalah orang pertama yang di wilayah 

Melayu-Nusantara yang menulis tafsir al-Qur’an secara lengkap. Dengan demikian 

tidak mengherankan jika karya ini beredar luas di wilayah Melayu-Nusantara. Konon 

edisi terakhir tafsir ini masih diterbutkan di Jakarta pada tahun 1981 M (Azra 1994: 

203). Menyangkut kajian terhadap karya ini, di kalangan para sarjana terdapat 

perbedaan pendapat mengenai sumber bacaan yang digunakan as-Sinkili dalam 

menyusun kitab Tarjuman al-Mustafid ini. Snouck Hurgronje, seorang orientalis 

kenamaan asal Belanda pada masa kolonial, berkesimpulan bahwa karya tersebut 

semata-mata merupakan terjemahan yang  buruk dari kitab Anwar at-Tanzil, sebuah 

kitab tafsir karya Imam Baidawi. Pendapat tersebut kemudian diamini oleh dua orang 

muridnya, Rinkes dan Voorhoeve  --- kendati sarjana yang terakhir ini mengubah 

pendapatnya dengan menyatakan bahwa sebenarnya as-Sinkili menggunakan berbagai 

karya tafsir berbahasa Arab dalam menyusun kitab Tarjuman al-Mustafidnya. 

Sementara itu, kajian paling mutakhir yang dilakukan oleh Peter Riddell 

(Australia) dan Salman Harun (UIN Jakarta) membuktikan bahwa Tarjuman al-Mustafid 

merupakan terjemahan dari kitab tafsir al-Jalalain --- kecuali pada bagian tertentu as-

Sinkili mengacu kepada kitab tafsir al-Baidawi dan al-Khazin.  Sebagaimana diketahui 

bahwa kitab tafsir al-Jalalaini ditulis oleh dua ulama terkemuka, Imam Jalaluddin al-

Mahalli dan Imam Jalaluddin as-Suyuti. Kitab Tarjuman Mustafid ini memang menjadi 

salah satu rujukan penting karya-karya para ulama Nusantara, khususnya mereka yang 

terlibat dalam jaringan ulama Melayu-Nusantara dengan ulama Timur Tengah pada 

periode itu. Hal itu dengan jelas membuktikan bahwa as-Sinkili adalah ulama yang 



10 
 

telah memberikan kontribusi penting dalam tradisi intelektual Islam di dunia Melayu-

Nusantara pada khususnya dan juga di wilayah Asia Tenggara pada umumnya (Azra 

1994: 203) 

 

III.  Syekh Abdur Rauf as-Sinkili Dan Upayanya Dalam Mengharmonikan Antara 

Ajaran Tarekat dan Syariat di Melayu-Nusantara  

Apabila diletakkan dalam perkembangan tradisi intelektual Islam di kawasan 

Melayu-Nusantara, atau lebih tepatnya adanya  kontroversi antara Syekh Nuruddin ar-

Raniri dan para pengikut aliran Wujudiyah di tanah Aceh, maka pemikiran Syekh Abdur 

Rauf as-Sinkili ini tampaknya berada dalam alur pemikiran yang dikemukakan oleh ar-

Raniri, yaitu neo-sufisme, meskipun ia sendiri tidak sekeras dan seradikal ar-Raniri 

dalam menyerang para penganut aliran sufisme Wahdatul Wujud. Sebagaimana 

termaktub dalam karyanya, Kifayatah al-Muhtajin ila Masyrab al-Muwahhidin al-Qailin 

bi Wahdah al-Wujud, as-Sinkili dengan jelas mempertahankan pendapat ulama 

sebelumnya, yaitu Syekh ar-Raniri, yang mengemukakan pendapat bahwa Tuhan 

adalah pencipta alam raya.  

Menurut Burhanudin  (2002: 148) meskipun menentang ajaran Wahdatul 

Wujud, namun sikap  Syekh Abdur Rauf as-Sinkili lebih lembut dan toleran ketimbang 

sikap Syekh ar-Raniri yang menghadapi pengikut aliran sufisme Wahdatul Wujud 

secara frontal dengan disertai kekerasan dan penindasan. Bahkan menurut Azra  

(1999: 135) as-Sinkili lebih lembut dan toleran daripada Syekh Yusuf al-Maqassari, 

kawan seperguruannya di Madinah, dalam menyebarkan ide-ide reformismenya di 

Nusantara. Syekh as-Sinkili selalu berupaya menyebarkankan ajaran dan gagasan 

pembaruannya secara lembut dan perlahan-lahan, sementara Syekh al-Maqassari 

menginginkannya secara revolusioner. Oleh karena itu, Syekh as-Sinkili, sepertinya, 

lebih senang untuk menyelaraskan dan mengharmonikan pandangan-pandangan yang 

saling bertentangan, daripada menolak salah satu darinya. Meskipun tidak setuju 

kepada aspek tertentu dari doktrin Wujudiyyah, akan tetapi as-Sinkili menyatakan 

pandangan-pandangan  tersebut hanya secara implisit saja. Begitu pula, as-Sinkili 

menunjukkan ketidaksukaannya kepada pendekatan radikal yang telah ditempuh oleh 

Syekh ar-Raniri dalam menghujat dan menghadapi lawan-lawannya, juga semata-mata 



11 
 

dilakukakan  dengan cara yang tidak mencolok. Sekali lagi, tanpa menyebut nama 

Syekh ar-Raniri, as-Sinkili, dalam karyanya Daqa’iqul Huruf, dengan bijaksana 

mengingatkan kaum muslimin tentang bahayanya menuduh orang lain sebagai kafir 

seraya mengutip sebuah hadits nabawi yang berbunyi: “Janganlah seorang muslim 

menuduh muslim lainnya sebagai kafir. Jika memang demikian, maka keuntungan apa 

yang akan dapat diperoleh darinya? Dan, jika tuduhan tersebut tidak benar, maka 

tuduhan tersebut pasti akan berbalik kepadanya.” Boleh jadi sikap lembut dan 

toleransi Syekh as-Sinkili ini merupakan cerminan dari sikap kelembutan dan toleran  

gurunya, Syekh Ibrahim al-Kurani (Azra 1994: 208). 

Sementara itu, dalam menyebarkan ajaran dan pemikiran keagamaannya di 

Nusantara, maka sesungguhnya Syekh Abdur Rauf as-Sinkili telah mulai mengajar 

manakala ia masih menuntut ilmu di Makkah dan Madinah. Namun, tidak terdapat 

informasi mengenai nama-nama muridnya di tanah suci. Akan tetapi, dapat dipastikan 

bahwa sebagian besar murid-muridnya itu berasal dari tanah Jawa. Pada gilirannya, 

murid-muridnya inilah yang kelak bertanggungjawab atas tersebarnya ajaran-ajaran 

dan tarekat-tarekat as-Sinkili  pada beberapa kepulauan di Nusantara. 

Yang paling terkenal di antara murid as-Sinkili di Sumatera adalah Syekh 

Burhanuddin (1056-1104 H/1646-1692 M) yang berasal dari Ulakan di pesisir 

Pariaman, Sumatera Barat, sehingga kemudian kelak ia lebih dikenal dengan julukan 

Tuanku Ulakan.  Riwayat lokal menerangkan bahwa Syekh Burhanuddin belajar dan 

berguru kepada Syekh Abdur Rauf as-Sinkili selama beberapa tahun sebelum kembali 

ke tempat kelahirannya. Tak dapat dipungkiri lagi bahwa Syekh Burhanuddin 

memainkan peranan yang menentukan dalam menguatkan islamisasi di kalangan 

penduduk setempat.   

Murid terkemuka Syekh as-Sinkili yang lainnya adalah Syekh Abdul Muhyi yang 

berasal dari Jawa Barat. Melalui usaha dan perjuangan muridnya inilah tarekat 

Syathariyyah mendapatkan banyak pengikutnya di tanah Jawa. Menurut suatu riwayat 

disebutkan bahwasanya Syekh Abdul Muhyi berguru kepada Syekh Abdur Rauf as-

Sinkili sebelum berangkat ke Makkah untuk menunaikan ibadah haji. Disebutkan pula 

bahwasanya ia sempat berkunjung ke Baghdad untuk berziarah ke makam Syekh Abdul 



12 
 

Qodir al-Jailani. Kemudian ia kembali ke tanah air dan akhirnya menetap di Karang, 

Pamijahan, Jawa Barat, untuk menyebarkan ajaran Islam di sana.    

Lalu ada pula Syekh Abdul Malik bin Abdullah (1089-1149 H/1678-1736 M) atau 

yang lebih dikenal dengan julukan Tok Pulau Manis, murid as-Sinkili yang berasal dari 

Trengganu, di semenanjung Melayu. Menurut keterangan Hawash Abdullah dalam 

salah satu karyanya, Perkembangan Ilmu Fikih dan Tokoh-Tokohnya di Asia Tenggara, 

Syekh Abdul Malik berguru kepada as-Sinkili di Aceh. Setelah itu, ia melanjutkan 

pelajarannya ke Haramain. 

Kemudian murid terdekat sekaligus kesayangan as-Sinkili tentulah Syekh Daud 

al-Jawi al-Fanshuri bin Ismail bin Agha Musthafa bin Agha Ali ar-Rumi. Ada indikasi kuat 

dalam kolofon karya as-Sinkili, Tarjuman al-Mustafid, bahwa Daud ar-Rumi 

diperintahkan gurunya, Syekh as-Sinkili, untuk membuat beberapa tambahan pada 

tafsir tersebut. Dan ada kesan bahwasanya ia melakukan hal tersebut atas perintah 

dan di bawah pengawasan as-Sinkili sendiri, beberapa saat sebelum tokoh ini 

meninggal dunia. Sementara itu, A. Hasjmi menambahkan bahwa Daud ar-Rumi adalah 

khalifah utama as-Sinkili. Disebutkan pula bahwasanya Daud ar-Rumi bersama 

gurunya, Syekh as-Sinkili, mendirikan sebuah dayah (pesantren) di Banda Aceh. 

Syekh Abdur Rauf as-Sinkili meninggal dunia pada sekitar tahun 1105 H/1693 M 

dan jenazahnya dimakamkan di dekat kuala atau mulut Sungai Aceh. Tempat tersebut 

juga menjadi makam untuk para isterinya, Daud ar-Rumi, dan murid-murid lainnya. 

Karena dimakamkan di mulut Sungai Aceh atau di kuala itulah, maka di kemudian hari 

ia lebih dikenal  sebagai Syekh di Kuala. Hingga saat ini, pusara Syekh as-Sinkili menjadi 

tempat ziarah keagamaan terpenting di bumi Aceh. 

IV. Kesimpulan 

Kajian singkat ini menunjukkan bahwasanya  Syekh Abdur Rauf as-Sinkili 

merupakan salah satu tokoh ulama Melayu Nusantara, khususnya di tanah Aceh, pada 

abad 17 M, selain Syekh Hamzah al-Fansuri, Syekh Syamsuddin as-Sumatrani,  dan 

Syekh Nuruddin ar-Raniri. Sebagaimana diketahui bahwasanya pada awal abad 17 M, 

kaum muslimin di Aceh lebih tertarik mempelajari tasawuf daripada hadits nabawi, 

fikih, akhlak, dan ushul fikih. Bahkan dapat dikatakan bahwasanya pada periode itu 



13 
 

adalah periode di mana Islam mistik, terutama aliran Wahdatul Wujud, memperoleh 

kesuksesan dan tersebar luas di Aceh dan sebagian wilayah Nusantara. Ada beberapa 

ajaran Wahdatul Wujud yang dianggap sesat, seperti ajaran tentang alam raya dalam 

pengertian serangkaian emanasi-emanasi neo-platonis dan mengganggap setiap 

emanasi itu sebagai aspek Tuhan itu sendiri. Dengan keyakinan semacam itu, maka 

akhirnya mereka pun diasumsikan sebagai aliran yang percaya kepada banyak Tuhan 

(polities). Sebagai akibatnya, maka para pengikut aliran tersebut dihukum mati, jika 

tidak mau bertaubat, dan buku-buku ajarannya pun dibakar di halaman depan Masjid 

Raya Baitur Rahman, Banda Aceh. 

  Berbeda dengan sikap Syekh ar-Raniri yang menghadapi para pengikut aliran 

Wahdatul Wujud secara frontal dan disertai dengan kekerasan dan penindasan, 

bahkan sampai menghukum mati para pengikutnya dan membakar buku-bukunya di 

halaman depan Masjid Raya Baitur Rahman, Banda Aceh, maka Syekh Abdur Rauf as-

Sinkili menyikapinya dengan penuh kelembutan dan toleransi. Melalui karya-karyanya, 

as-Sinkili menegaskan bahwa tasawuf harus berjalan selaras dengan syariat. Bahkan, 

masih menurut as-Sinkili, hanya dengan kepatuhan kepada syariat, maka para 

penganut tarekat/tasawuf akan dapat memperoleh pengalaman hakikat sejati.       

 

Daftar Pustaka 

Azra, Azyumardi, 1994, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad 

XVII dan XVIII, Penerbit Mizan, Bandung. 

Azra, Azyumardi, 1999, Renaisans Islam Asia Tenggara: Sejarah Wacana dan 

Kekuasaan, Penerbit Mizan, Bandung. 

Azra, Azyumardi, 2002, Islam Nusantara, Penerbit Mizan, Bandung. 

Azra, Azyumardi dan Oman Fathurrahman, 2002, Jaringan Ulama, dalam Ensiklopedi 

Tematis Dunia Islam, vol. 5, PT Ichtiar Baru Van Hoeve, Jakarta. 

Azra, Azyumardi, 2006, Islam in The Indonesian World, Penerbit Mizan, Bandung. 

Burhanuddin, Jajat, 2002, Tradisi Keilmuan dan Intelektual dalam Ensiklopedi Tematis 

Dunia Islam, vol. 5, PT Ichtiar Baru Van Hoeve, Jakarta. 

Fathurrahman, Oman, 1999, Menyoal Wahdatul Wujud: Kasus Abdurrauf Singkel di 

Aceh Abad 17, Mizan, Bandung. 



14 
 

 


