
 1 

Konsep	Jiwa	Dalam	Islam	Dan	Pengaruhnya	Dalam	Kepribadian	Serta	
Prilaku	Manusia 

Oleh	:	M.Arfaini	Alif	
Email	:	alifabqori2014@gmail.com	

	

This	 article	 attempts	 to	 explore	 Qur’anic	 notion	 on	 soul	 and	 its	 influence	 on	

human	personality	and	their	behavior	as	the	classical	Islamic	Psychologist	:	Abu	

Zaid	 Al	 Balkhi,	 Ibnu	 Al	 Qayyim,	 and	 Ibnu	 Qudamah	 constructed	 in	 their	

books>Mashoolihu	 Al	 Abdaan	 Wa	 Al	 Anfus,	 Ighaatsatul	 Al	 	 Lahhafaan,	 and	

Mukhtashar	Minhaj	Al	Qashidiin>.Using	psychological	 	approaches,	it	examines	

how	 the	 soul	 influences	 human	 personality	 and	 their	 behavior.	 The	 article	

examines	how	 the	 soul	 influences	human	personality	 and	 their	behavior.	This	

paper	concludes	the	following.	First,	 the	classical	Islamic	Psychologist	 	view	of	

the	 concept	 of	 soul	 can	be	 understood	by	 explaining	 his	 thought	 on	 the	 basic	

concept	of	human,	psychical	 structure,	and	human	behavioral	motivation.	Abu	

zaid		said1	Humans	consist	of	the	body	and	soul,	then	found	both	can	experience	

good	and	bad	conditions,	healthy	and	sick	conditions..	The	psychical	structure	

consists	of		al-nafs,	al-	qalb,	al-ruh,	al-‘aql.	Then,	human	behavioral	motivation	is	

to	complete	their	physical/biological	needs	and/or	spiritual	needs.	Second,	the	

soul	 influences	 and	 shapes	 human	 personality	 through	 integration	 process	

among	those	psychical	dimensions.	

	

Keyword	:	Psikologi	Islam,	Konseling	Islam,	Konsep	Jiwa,	Tazkiyatu	An	Nafs.	
	

	

	

	

	

	

	

	

	

 
1	Abu	Zaid	Al	Balkhi,	Mashoolihul	Abdaan	WA	Al	Anfus,	hlm.	27	



 2 

	

	

A. An	Nafs	dalam	Perspektif	Islam	

Kata	An	Nafs	 	merupakan	 bentuk	 tunggal	 dari	 anfus,	 Lafazh	An	Nafs	 dalam	Al	Qurán	

disebutkan	 pada	 367	 tempat,	 seluruhnya	 menunjukkan	 kepada	 sosok	 manusia	 yang	

hidup	dan	memiliki	kehendak,	keinginan,	dan	usaha	atau	aktivitas.	

a. Kata	An	Nafs	dalam	Al	Qur’an		

Secara	Bahasa	kata	An	Nafs	memiliki	3	makna	yang	kesemuanya	terdapat	didalam	Al	

Qur’an,	antara	lain		:	

1. Nafs	memiliki	makna	ruh,	Allah	Subhanahu	wa	Ta'alaa	berfirman	:	

6َُّٱ لَزَنأَ آمَ لَثۡمِ لُزِنأُسَ لَاقَ نمَوَ ٞ◌ءيۡشَ هِيۡلَإِ حَويُ لمَۡوَ َّليَإِ يَحِوأُ لَاقَ وۡأَ 9ًذِكَ 6َِّٱ ىلَعَ ىٰترََفۡٱ نَِّممِ مُلَظۡأَ نۡمَوَ
 ذِإِ ىٰٓرَـَت وۡلَوَ ۗ

 6َِّٱ ىلَعَ نَولُوقُـَت مۡتُنكُ ابمَِ نِولهُۡٱ بَاذَعَ نَوۡزَتجُۡ مَوۡـَيلۡٱ مُۖكُسَفُنأَ اْوٓجُرِخۡأَ مۡهِيدِيۡأَ اْوٓطُس9َِ ةُكَئِلَٰٓمَلۡٱوَ تِوۡمَلۡٱ تِرَٰمَغَ فيِ نَومُلَِّٰظلٱ

كتَسۡتَ ۦهِتِيَٰاءَ نۡعَ مۡتُنكُوَ قِّلحَۡٱ يرَۡغَ
ۡ

 نَوبرُِ

"Siapakah	yang	lebih	zhalim	daripada	orang-orang	yang	mengada-adakan	dusta	

terhadap	Allah	atau	yang	berkata,	“Telah	diwahyukan	kepadaku,”	padahal	tidak	

diwahyukan	 sesuatu	 pun	 kepadanya,	 dan	 orang	 yang	 berkata,	 “Aku	 akan	

menurunkan	seperti	apa	yang	diturunkan	Allah.”	(Alangkah	ngerinya)	sekiranya	

engkau	 melihat	 pada	 waktu	 orang-orang	 zhalim	 (berada)	 dalam	 kesakitan	

sakratul	 maut,	 sedang	 para	 malaikat	 memukul	 dengan	 tangannya,	 (sambil	

berkata),	“Keluarkanlah	nyawamu.”	Pada	hari	ini	kamu	akan	dibalas	dengan	azab	

yang	sangat	menghinakan,	karena	kamu	mengatakan	terhadap	Allah	(perkataan)	

yang	 tidak	benar	dan	 (karena)	kamu	menyombongkan	diri	 terhadap	ayat-ayat-

Nya."	(QS.	Al-An'am,	Ayat	93)	

Berkata	Imam	Ibnu	Katsir	 terkait	 	 مۡهِيدِيۡأَ اْوٓطُس0َِ ةُكَئِلَٰٓمَلۡٱوَ 	 “Dengan	satu	pukulan	kepada	

mereka	 –	 orang	 kafir-	 sehingga	 kelurlah	 jiwa-jiwa	 meeka	 dari	 jasadnya”,	 dan	

dalam	ayat	berikutnya	beliau	berkata	mentafsirkan	 )مكسفنأ اوجرخأ 	‘maka	tatkala	orang	

kfir	 meninggal,	 malaikat	 memberikan	 kabar	 kepadnya	 dengan	 azab,	 siksaan,	

rantai,	 jahim,	 dan	 hamim,	 serta	 murkanya	 Allah	 Subahanhu	 wa	 Ta’alaa,	 lalu	

ruhnya	terpisah	dari	jasadnya..”2	

 
2	Ibnu	Katsir,	Abu	Al	Fida	Isma’il	Bin	Umar,	Tafsir	Al	Qur’an	Al	‘Azhim,	Riyadh	:	Daar	Thayyibah,	Juz.3,	1999,	hlm.	302	



 3 

2. Nafs	memiliki	makna	Al	Insan	yang	terdapat	didalamnya		terdapat	jasad	dan	ruh.	

Allah	Subahanhu	wa	Ta'alaa	berfirman	:	

 يرٌصِبَ عُۢيسمَِ 6ََّٱ َّنإِ ةٍۚدَحِوَٰ ٖ◌سفۡـَنكَ َّلاإِ مۡكُثُعۡـَب لاَوَ مۡكُقُلۡخَ اَّم

"Menciptakan	 dan	 membangkitkan	 kamu	 (bagi	 Allah)	 hanyalah	 seperti	

(menciptakan	dan	membangkitkan)	satu	jiwa	saja	(mudah).	Sesungguhnya	Allah	

Maha	Mendengar,	Maha	Melihat."(QS.	Luqman,	Ayat	28)	

3. Nafs	memiliki	arti	kemampuan	berpikir	atau	biasa	juga	dikenal	dengan	proccess	

cognitive		

ـيـَتسۡٱوَ اَِ� اْودُحَجَوَ ـتـَنقَۡ  نَيدِسِفۡمُلۡٱ ةُبَقِعَٰ نَاكَ فَيۡكَ رۡظُنٱفَ اۚٗ◌وّلُعُوَ اٗ◌ملۡظُ مۡهُسُفُنأَ آهَۡ

"Dan	mereka	mengingkarinya	karena	kezhaliman	dan	kesombongannya,	padahal	

hati	 mereka	 meyakini	 (kebenaran)nya.	 Maka	 perhatikanlah	 bagaimana	

kesudahan	orang-orang	yang	berbuat	kerusakan."	(QS.	An-Naml,	Ayat	14)	

Dr.	Malik	Badri	menandaskan,	hal-hal	yang	disandarkan	pada	aktivitas	 jiwa	 itu	

bermacam-macam	antara	lain	:	kekuatan	yang	memiliki	keutamaan	seperti	akal,	

pemahaman	 	 dan	 hafalan,	 dimana	 saat	 ini	 lebih	 dikenal	 dengan	 istilah	 proses	

kognitif.3	

Selain	tiga	makna	secara	bahasa	tersebut	diatas,	 terdapat	 juga	makna	lain	yang	

disebutkan	dalam	Al	Qur’an	terkait	dengan	An	Nafs	ini.	Dan	ini	masuk	pada	poin	

ke	4	dan	5.	

4. Nafs	memiliki	arti	Al	Qalb,	Allah	Subhanahu	wa	Ta'alaa	berfirman	:	

 ينَلِفِغَٰلۡٱ نَمِّ نكُتَ لاَوَ لِاصَلأٓۡٱوَ وِّدُغُلۡٱبِ لِوۡقَلۡٱ نَمِ رِهۡلجَۡٱ نَودُوَ ٗ◌ةفَيخِوَ اٗ◌عُّرضَتَ كَسِفۡـَن فيِ كََّبَّر ركُذۡٱوَ

"	Dan	 ingatlah	Tuhanmu	dalam	hatimu	dengan	rendah	hati	dan	rasa	 takut,	dan	

dengan	 tidak	mengeraskan	 suara,	 pada	waktu	 pagi	 dan	 petang,	 dan	 janganlah	

kamu	termasuk	orang-orang	yang	lengah."	(QS.	Al-A'raf,	Ayat	205)	

	...هِسِفۡـَن فيِ فُسُويُ اهََّرسَأَفَ لُۚبۡـَق نمِ ۥهَُّل ٞ◌خأَ قَرَسَ دۡقَـَف قۡرِسۡيَ نإِ اْوٓلُاقَ۞

"Mereka	berkata,	“Jika	dia	mencuri,	maka	sungguh	sebelum	itu	saudaranya	pun	

pernah	pula	mencuri.”	Maka	Yusuf	menyembunyikan	(kejengkelan)	dalam	hatinya	

dan	 tidak	ditampakkannya	kepada	mereka.	Dia	berkata	 (dalam	hatinya)..."	 (QS.	

Yusuf,	Ayat	77)	

 
3	Abu	Zaid	Al	Balkhi,	Mashoolihul	Abdaan	wa	Al	Anfus,	Riyadh	:	Markaz	Al	Malik	Faishal	Lil	Buhust	Wa	Ad	Diroosat	Al	Islaamiyyah,	
1424	H,	Hlm.	27	



 4 

Al	Imam	Ibnu	Al	Qoyyim	dalam	kitabnya	menyebutkan	tentang	penyakit	hati	yang	

pada	dasarnya	merupakan	gangguan-gangguan	kejiwaan	menurut	katagori	Abu	

Zaid	Al	Balkhi	sebagaimana	yang	dijelaskan	oleh	Dr.	Malik	Badri.	

Berkata	Imam	Ibnu	Al	Qoyyim	pada	bagian	ke	dua	dari	penyakit	hati	:	

 وأ ،هبابسأ ةلازإك ،ةيعيبط ةيود¡ لوزي دق ضرلما اذهو ،ظيغلاو نزلحاو مغلاو ملهاك ،لالحا فى هل لمؤم ضرم :نىاثلا عونلاو
 ابم ىقشيو ندبلا هب لمأتي ابم لمأتي دق بلقلا نأ امك اذهو ،اهمايق عم اهبجوم عفديو ،بابسلأا كلت داضي ابم ةاوادلم9
 .هيقشي ام هيقشيو ،بلقلا هب لمأتي ابم ايرثك لمأتي ندبلا كلذكف ندبلا هب ىقشي

Kedua,	 penyakit	 hati	 yang	menimbulkan	 sakit	 seketika,	 seperti:	 Sedih,	 gundah,	

resah	dan	marah.	Penyakit	 ini	 terkadang	bisa	hilang	dengan	obat-obat	alamiah.	

Seperti	 dengan	 menghilangkan	 sebab-sebabnya,	 atau	 mengobatinya	 dengan	

sesuatu	 yang	 berlawanan	 dengan	 sebab-sebab	 yang	 dimaksud	 atau	 dengan	

sesuatu	 yang	 bisa	 menyehatkannya.	 Dan,	 sebagaimana	 hati	 terkadang	 merasa	

sakit	dengan	sakit	yang	dirasa-	kan	oleh	badan,	demikian	pula	badan,	 ia	sering	

merasa	 sakit	 dengan	 sakit	 yang	 dirasakan	 oleh	 hati,	 ia	menjadi	malang	 karena	

kemalangan	yang	dirasakan	oleh	hati.	4	

Adapun	dalam	Mashoolihu	Al	Abdaan	wa	Al	Anfus	Taqdiim	wa	Diroosatun,	Malik	

Badri	berkata	:	

 تهعبار عزلجا و نزلحا ثم،عزغلا و ،فزلخا ثم ،بضغلا يهو لاأ: فانصأ ةعبرأ تتح ةيسفنلا ضارعلأا 
 .سوسولا

Gejala	gangguan	kejiwaan	ada	4	yaitu	:	Marah	(agresif),	Takut	(Phobia),	Sedih	

(depresi),	dan	was-was	(Obsessif)5	

Mencermati	 dua	 tulisan	 diatas,	 antara	 apa	 yang	 diungkapkan	 Ibnu	 Al	 Qayyim	

terkait	penyakit	hati	dan	apa	yang	telah	disampaikan	jauh	hari	sebelumnya	oleh	

Abu	Zaid	Al	Balkhi	terkait	gejala	gangguan	jiwa,	maka	kita	akan	mendapatkan	titik	

temu	yang	sama,	yakni	PENYAKIT-PENYAKIT	HATI	itu	juga	pada	dasarnya	adalah	

GANGGUAN	KEJIWAAN.	

5. Nafs	menandakan	sesuatu	yang	baik	dan	buruk		dalam	diri	manusia.	baik	itu	emosi	

maupun	 prilaku	 atau	 akhlaq,	 diantaranya	 yang	 dilekatkan	 pada	 NAFS	 terkait	

dengan	emosi	antara	 lain	 :	amarah,	ketakutan	dan	kecemasan	yang	berlebihan,	

kesedihan	berkepanjangan	dan	depresi,	serta	was	was	terus	menerus,	demikian	

 
4	Ibnu	Al	Qayyim,	Muhammad	Bin	Abu	Bakar,	Ighaatsatullahaafan	Fii	Mashooyidi	As	Syaithoon,	Daar’Alami	AL	Fawaaid,	Jilid	1,	Hlm.	
26	
5	Abu	Zaid	Al	Balkhi,	Mashoolihu	Al	Abdaan	wa	Al	Anfus,	hlm.	19	



 5 

juga	berbagai	prilaku,	baik	prilaku	positif	maupun	negatif	seperti	:	menjaga	diri,	

dermawan		murung,	gemar	melakukan	prilaku	negatif	

Para	 pembaca	 ketahuilah,	 sesungguhnya	 sebagian	 besar	 ayat	 Al	 Qur'an	 terkait	

dengan		an	nafs		banyak	masuk	katagori	pada	poin	5	ini.	diantaranya	fiman	Allah	

Subhanahu	wa	Ta'alaa	:	

ـقأَ نُنحَۡوَ ۖۥهُسُفۡـَن ۦهِبِ سُوِسۡوَـُت امَ مُلَعۡـَنوَ نَسَٰنلإِۡٱ انَقۡلَخَ دۡقَلَوَ 	دِيرِوَلۡٱ لِبۡحَ نۡمِ هِيۡلَإِ بُرَۡ

"Dan	 sungguh,	 Kami	 telah	 menciptakan	 manusia	 dan	 mengetahui	 apa	 yang	

dibisikkan	oleh	hatinya,	dan	Kami	lebih	dekat	kepadanya	daripada	urat	lehernya."	

(QS.	Qaf	:	16)	

Para	ulama	ahli	kejiwaan	Islam	klasik		dikitab-kitab	mereka	juga	membahas	tak	

jauh	dari	an	nafs	pada	area	poin	5	ini,	Satu	diantaranya	adalah	Ibnu	Qudamah,	Ia	

menyebutkan	AN	NAFS	dan	terkait	erat	dengan	PRILAKU,	maka	kita	simak	apa	yg	

disampaikan	oleh	Ibnu	Qudamah	:	

	ضرمو مقس لادتعلاا نع ليلماو ،سفنلا في ةحصلا وه قلاخلأا في لادتعلاا نأ تفرع دق

Sungguh	 Anda	 telah	 mengetahui	 bahwa	 bersikap	 moderat	 dalam	 peprilaku	

merupakan	tanda	kesehatan	jiwa,	dan	melenceng	dari	sikap	moderat	merupakan	

tanda	adanya	penyakit.	6	

Dengan	 demikian,	 dari	 pemaparan	 diatas	 terkait	 dengan	 unsur	 nafs	 atau	 jiwa	

dalam	diri	manusia,	maka	kita	dapat	menyimpulkan	beberapa	poin	berikut	:	

1. An	Nafs	memiliki	makna	umum	meliputi	 :	Ruh,	Qalbu,	diri	manusia	(ruh	dan	

jasad),	kemampuan	berfikir	serta	berbagai	hal	yg	disandarkan	padanya,	baik	

itu	hal-hal	yang	positif	maupun	negatif	seperti:	emosi	dan	prilaku	manusia	

2. Penyakit-penyakit	 qalbu	 (hati)	masuk	 katagori	 	marodhun	 an	 nafs	 (Gejala	 -	

gejala	gangguan	kejiwaan	atau	dinamakan	 ةیسفنلا ضارعلأا 	).	

3. Berbagai	gejala	kejiwaan	atau	 ةییسفنلا ض ارعلأا 	menyebabkan	prilaku	bermasalah	

seperti	:	al	huznu	wal	jaz'u	(depresi),	al	waswas	al	qohri	(ocd),	al	khouf	wal	faz'u	

(anxioty),	al	ghodob	(marah)	dan	lain-lain.	

4. Qolbu	yang	sehat	akan	menghantarkan	an	nafs	pada	kondisi	muthmainnah	

	

	

b. Penggunaan	Kata	An	Nafs	dalam	Al	Qur’an		

 
6	Al	Maqdisi,	Ahmad	Bin	Abdurrahmaan	Bin	Qudaamah,	Mukhtashor	Minhaj	Al	Qooshidiin,	Daar	AL	Bayaan	:	Beirut,	1978,	hlm.	154.	



 6 

Lafazh	An	Nafs	dalam	Al	Qurán	disebutkan	pada	367	tempat,	seluruhnya	menunjukkan	

kepada	 sosok	 manusia	 yang	 hidup,	 berkembang	 semakin	 banyak	 jumlahnya,	

melakukan	 aktivitas	 atau	 usaha,	memiliki	 kehendak	 dan	 keinginan	 atau	 dorongan,	

serta	 memiliki	 emosi7,	 lafazah	 Nafs	 didalam	 Al	 Qur’an	 tersebut	 diantaranya	

menunjukkan	:	

1. Menunjukkan	 sosok	 manusia	 secara	 umum,	 ini	 terdapat	 dibeberapa	 tempat,	

antara	lain	:	

		نَورُصَنيُ مْهُ لاَوَ لٌدْعَ اهَْـنمِ ذُخَؤْـُي لاَوَ ةٌعَفَٰشَ اهَْـنمِ لُبَقْـُي لاَوَ اـًٔيْشَ سٍفَّْـن نعَ سٌفْـَن ىزِتجَْ َّلا امًوْـَي ا۟وقَُّـتٱوَ
Dan	jagalah	dirimu	dari	(azab)	hari	(kiamat,	yang	pada	hari	itu)	seseorang	tidak	

dapat	membela	orang	 lain,	walau	sedikitpun;	dan	(begitu	pula)	 tidak	diterima	

syafa'at	dan	 tebusan	dari	padanya,	dan	 tidaklah	mereka	akan	ditolong.(QS.	Al	

Baqarah	:	48)	

2. Menunjukkan	sosok	manusia	secara	khusus/personal,	antara	lain	:	

a) Nabi	Muhammad	 .	Allah	Subhanahu	wa	Ta’alaa	berfirman	

		افًسَأَ ثِيدِلحَْٱ اذََِٰ� ا۟ونُمِؤْـُي َّْلم نإِ مْهِرِثَٰاءَ ىٰٓلَعَ كَسَفَّْـن عٌبخَِٰ كََّلعَلَـَف
Maka	 (apakah)	 barangkali	 kamu	 akan	membunuh	 dirimu	 karena	 bersedih	

hati	 setelah	 mereka	 berpaling,	 sekiranya	 mereka	 tidak	 beriman	 kepada	

keterangan	ini	(Al-Quran).(QS.	Al	Kahfi	:	6)	

b) Bani	 Israail,	 terdapat	dalam	 surat	Ali	 Imraan	 ayat	93,	Allah	 Subhanahu	wa	
Ta’alaa	berfirman		

 ةِىٰرَوَّْـتلٱبِ ا۟وتُأْفَ لْقُ ۗ ةُىٰرَوَّْـتلٱ لََّزـَنـُت نأَ لِبْـَق نمِ ۦهِسِفْـَن ىٰلَعَ لُيءِرَٰٓسْإِ مََّرحَ امَ َّلاإِ لَيءِرَٰٓسْإِ نىِٓبَلِّ ²لاحِ نَاكَ مِاعََّطلٱ ُّلكُ
		ينَقِدِصَٰ مْتُنكُ نإِ آهَولُـْتٱفَ

Semua	 makanan	 adalah	 halal	 bagi	 Bani	 Israil	 melainkan	 makanan	 yang	

diharamkan	 oleh	 Israil	 (Ya'qub)	 untuk	 dirinya	 sendiri	 sebelum	 Taurat	

diturunkan.	 Katakanlah:	 "(Jika	 kamu	 mengatakan	 ada	 makanan	 yang	

diharamkan	sebelum	turun	Taurat),	maka	bawalah	Taurat	itu,	lalu	bacalah	dia	

jika	kamu	orang-orang	yang	benar".	(QS.	Ali	Imran	:	93)	

3. Menunjukkan	Dzat	Allah,	terdapat	dalam	surat	Thaha	ayat	41	dan	surat	Al	Anám	

ayat	12,	Allah		Subhanahu	wa	Ta’alaa	berfirman	:	

		ىسِفْـَنلِ كَتُعْـَنطَصْٱوَ
Dan	Aku	telah	memilihmu	untuk	diri-Ku.	(QS.	Thaha	:	41)	

	

 
7	Ma’ruf.	Z,	Ilmu	An	Nafs	Al	Islaami,	Beirut	:	Daar	Al	Marifah,	1989,	hlm.	14	



 7 

4. Menunjukkan	apa	yang	tersembunyi	dalam	diri	manusia,	seperti	terdapat	dalam	

surat	Qaf	ayat	16	dan	surat	Al	Isra	ayat	25	

		دِيرِوَلْٱ لِبْحَ نْمِ هِيْلَإِ بُرَـْقأَ نُنحَْوَ ۖ ۥهُسُفْـَن ۦهِبِ سُوِسْوَـُت امَ مُلَعْـَنوَ نَسَٰنلإِْٱ انَقْلَخَ دْقَلَوَ
	

Dan	sesungguhnya	Kami	 telah	menciptakan	manusia	dan	mengetahui	apa	yang	

dibisikkan	oleh	hatinya,	dan	Kami	lebih	dekat	kepadanya	daripada	urat	lehernya.	

(QS.	Qof	:	16)	

5. Menunjukkan	ashlul	basyar	atau	asal	manusia	–	Adam	 ‘alaihissalam	 -,	 terdapat	

dalam	surat	Al	Áraf	ayat	189	dan	An	Nisaa	ayat	1	

	اهَْـيلَإِ نَكُسْيَلِ اهَجَوْزَ اهَْـنمِ لَعَجَوَ ةٍدَحِوَٰ سٍفَّْـن نمِّ مكُقَلَخَ ىذَِّلٱ وَهُ
Dialah	Yang	menciptakan	kamu	dari	diri	yang	satu	dan	dari	padanya	Dia	

menciptakan	isterinya,	agar	dia	merasa	senang	kepadanya.	(QS.	Al	Araf	:	189)	

	

c. Macam-macam	An	Nafs		

Islam	memiliki	pandangan	sendiri	mengani	perilaku	manusia	yang	berbeda	dengan	

konsep	psikoanalis.	Hal	ini	dikarenakan	adanya	perbedaan	struktur	kejiwaan	yang	

ada	dalam	diri	manusia	menurut	Islam	dan	Psikoanalisis.	Dalam	Islam	struktur	jiwa	

(	 Nafs	 )	 ada	 lima	 yaitu,	Nafs	 Sawiyyah	Mullahhamah,	 Nafs	 Ammarah	 Bissu’i,	 Nafs	

Lawwamah,		dan	Nafs	Muthmainnah	Radhiyah	

1. Nafs	Sawiyyah	Mullahamah	

Penjelasan	mengenai	Nafs	Sawiyyah	Mullahamah	ini	didasari	pada	apa	yang	Allah	

Ta’aa	firmankan	:	

	اهَاوَقْـَتوَ اهَرَوجُفُ اهَمَلهَْأَفَ -اهَاَّوسَ امَوَ سٍفْـَنوَ

“dan	 jiwa	 serta	 penyempurnaannya	 (ciptaannya),	 Maka	 Allah	 mengilhamkan	

kepada	jiwa	itu	(jalan)	kefasikan	dan	ketakwaannya.”(QS.	Asy	Syams	:	7	–	8)	

Berdasarkan	 pendapat	 dari	 beberapa	 pakar	 tafsir	 diketahui	 bahwa	 ilham	 yang	

dimaksud	pada	ayat	di	atas	adalah	 fitrah	yang	di	 terima	manusia	melalui	Allah	

SWT.	oleh	karena	itu,	manusia	memang	diciptakan	dengan	fitrah	dan	dari	fitrah	

itu	 kemudian	 manusia	 bisa	 memilih	 untuk	 menyalurkan	 fitrah	 itu	 pada	 jalan	

ketakwaan	atau	jalan	kefasikan.	Pilihan	inilah	yang	kemudian	akan	di	hisab	Allah	

di	hari	perhitungan	nanti,	jika	memilih	jalan	taqwa	Allah	telah	menyediakan	surga	

sebagai	balasan,dan	 jika	memilih	 jalan	kefasikan	Allah	 juga	 telah		menyediakan	

neraka	sebagai	balasan.	



 8 

2. Nafs	Ammarah	Bissu’I	

Nafs	Ammarah	Bissu’i	memiliki	 pengertian	diri	manusia	 yang	 selalu	 cenderung	

melakukan	 perbuatan	 buruk.	 Kondisi	 seperti	 ini	 terjadi	 pada	 manusia	 bukan	

karena	sifat	manusia	pada	dasarnya	adalah	buruk,	 tetapi	karena	manusia	 tidak	

mampu	menghadapi	godaan	setan,	sehingga	manusia	tersebut	cenderung	untuk	

melakukan	perbuatan	yang	buruk.	Dalam	hal	ini,	ketika	Nafs	Ammarah	Bissu’i	ada	

dalam	diri	manusia,	maka	manusia	tersebut	telah	memilih	jalan	kefasikan.	Ia	telah	

menyalahgunakan	 fitrah	 yang	diberikan	Allah	 kepadanya,di	mana	 secara	 fitrah	

manusia	itu	akan	selalu	melakukan	kebaikan	atau	perbuatan-perbuatan	yang	baik	

	مٌيحِرَ رٌوفُغَ بيِّرَ َّنإِ ۚ بيِّرَ مَحِرَ امَ َّلاإِ ءِوُّسل9ِ ةٌرَاَّملأََ سَفَّْـنلا َّنإِ ۚ يسِفْـَن ئُرِّـَبأُ امَوَ

Dan	aku	tidak	membebaskan	diriku	(dari	kesalahan),	karena	sesungguhnya	nafsu	

itu	 selalu	 menyuruh	 kepada	 kejahatan,	 kecuali	 nafsu	 yang	 diberi	 rahmat	 oleh	

Tuhanku.	Sesungguhnya	Tuhanku	Maha	Pengampun	lagi	Maha	Penyanyang.	(QS.	

Yusuf	:	53)	

3. Nafs	Lawwamah		

Nafs	Lawwamah	berarti	diri	manusia	yang	selalu	menyesali	dan	ragu.	Dalam	hal	

ini	manusia	memiliki	kemampuan	untuk	bisa	merenungkan	kejadian	yang	telah	

dialaminya	pada	masa	lampau.	Jika	penyesalan	ini	ada	pada	orang	beriman,	maka	

hal	ini	akan	dijadikan	sebagai	intropeksi	diri	untuk	menjadi	manusia	yang	lebih	

baik	 lagi	 dalam	 beribadah	 kepada	 Allah	 Taálaa.	 penyesalan	 yang	 dialaminya	

membangkitkan	fitrah	untuk	bisa	menempatkan	diri	dan	mengaktualisasikan	diri	

sesuai	dengan	yang	digariskan	oleh	Allah	Taála	

	6َِّا ىلَعَ َّنىتمََوَ اهَاوَهَ هُسَفْـَن عَبَـْتأَ نْمَ زُجِاعَلْاوَ ، تِوْمَلْا دَعْـَب امَلِ لَمِعَوَ هُسَفْـَن نَادَ نْمَ سُيِّكَلْ

“ Orang	yang	cerdas	adalah	yang	mempersiapkan	dirinya	dan	bekerja	untuk	hari	

esok	(setelah	kematian),	dan	orang	yang	lemah	adalah	yang	selalu	mengikuti	hawa	

nafsunya	 dan	 hanya	 berangan-angan	 kepada	 Allah	 (bahwa	 Allah	 akan	

merahmatinya,	mengampuninya	dll)	“8.		

4. Nafs	Muthmainnah	Radhiyah	

Ketika	manusia	telah	ridha	dengan	keadaan	dirinya,	ridha	dengan	keadaan	yang	

mengantarkan	ia	merasa	bahagia	dan	tenang,	maka	pada	saat	itu	ia	telah	berada	

dalam	Nafs	 Muthmainnah	 Radhiyah	(	 diri	 manusia	 yang	 dipenuhi	 dengan	

 
8	HR.	At	Tirmidzi,	no.	2459,	dan	Ibnu	Majah,	no.	4260,	serta	Ahmad,	no.	17164	



 9 

ketenangan	 hidup).	 Keridhaan	 adalah	 suatu	 kebahagiaan	 yang	 menyelimuti	

manusia,	sehingga	ketika	manusia	itu	telah	ridha	maka	ia	tidak	akan	mengalami	

kegelisahan.	Hal	itulah	yang	menyebabkan	Allah	menjadikan	keridaan	ini	sebagai	

tujuan	akhir	dari	suatu	usaha	yang	dilakukan	manusia,	dan	balasan	mereka	yang	

ridha	 adalah	 kembali	 kepada	 Allah	 Taálaa	 dalam	 keadaan	 bahagia	 dan	 akan	

digolongkan	 ke	 dalam	 golongan	 orang	 yang	 beriman,	 hal	 ini	 sebagaimana	

disebutkan	dalam	surat	Al	fajr	ayat	27	sampai	30	

ºَ َ30( تيَِّنجَ يلِخُدْاوَ )29( يدِابَعِ فيِ يلِخُدْافَ )28( ةًَّيضِرْمَ ةًيَضِارَ كِبِّرَ لىَإِ يعِجِرْا )27( ةَُّنئِمَطْمُلْا سُفَّْـنلا اهَـُتَّـيأ(	

“Hai	jiwa	yang	tenang.	Kembalilah	kepada	Tuhanmu	dengan	hati	yang	puas	lagi	

diridhai-Nya.	Maka	masuklah	ke	dalam	jama’ah	hamba-hamba-Ku,	masuklah	ke	

dalam	syurga-Ku.”	(QS.	Al-Fajr:	27-30)	

B. Jiwa	Dan	Hubungannya	Dengan	Hati,	Akal,	Dan	Ruh	Serta	Pembentukan	Prilaku	Manusia	

Terdapat	 empat	 kata	 yang	 sangat	 melekat	 dalam	 diri	 manusia,	 kata-kata	 tersebut	

memiliki	 karakteristik	 yang	 khusus	 dan	 sifat-sifat	 tertentu	 yang	melekta	 didalamnya.	

Empat	kta	yang	dimaksud	adalah	An	Nafs	(jiwa),	Al	Qolb	(hati),	Al	‘Aql	(akal),	dan	Ar	Ruh	

(ruh).	 Para	 ahli	 kejiwaan	 Islam	memilki	 perbedaan	 pendapat	 terkait	makna	 kata	 dan	

kandungannya,	hubungan	antara	satu	dengan	lainnya.	:	

Apakah	lafazh-lafazh	ini	sesungguhnya	perbedaan	makna	satu	sama	lainnya	?	

Atau	kata-kata	tersebut	hanyalah	sinonim	kata	yang	menunjukkan	kesamaan	makna	?	

Ataukah	kata-kata	 tersebutmemilki	persamaan	pada	satu	sisi	dan	memiliki	perbedaan	

pada	sisi	lainnya	?	

a. Al	Qolbu	(hati)	

1. Kata	Al	Qolbu	dalam	Al	Qur’an	

Penyebutan	 lafazh	 Al	 Qolbu	 lebih	 sedikit	 jika	 dibandingkan	 dengan	 penyebutan	

kata	An	Nafs,	Dalam	al-Quran	 terdapat	kurang	 lebih	168	kata	qalb	 yang	muncul	

secara	variatif.	Dalam	bentuk	kata	benda,	kata	qalb	ada	yang	diungkapkan	dalam	

mashdar	(kata	kerja	yang	dibendakan),	maf’ūl	(kata	objek)	dan	fā’il	(kata	subjek)	

baik	mufrad	 (bentuk	 tunggal)	 	maupun	 jama’	 (plural).	 Sedangkan	 dalam	bentuk	

kata	 kerja,	 kata	 qalb	 diungkapkan	 dalam	 kata	 kerja	 madhi	 	 (kata	 kerja	 bentuk	

lampau)	dan	kata	kerja	mudhori	(kata	kerja	bentuk	sekarang	dan	akan	datang.	Dari	



 10 

168	 kata	 qalb	 dan	 derivasinya	 tersebut	 terdapat	 132	 kata	 qalb	 yang	 di	 artikan	

sebagai	hati	atau	Nurani.		

Al	Qolbu	berasal	dari	Bahasa	arab	yang	berarti	jantung	secara	fisik,	namun	secara	

harfiah	qolbu	memiliki	arti	hati	yang	halus,	sebagaimana	yang	dideskripsikan	oleh	

imam	Al	Ghazali	“	Hati	sebagai	sesuatu	yang	halus	dan	immateri	dimana	jasmani	

bergantung	 padanya,	 sesuatu	 yang	 halus	 tersebut	 menjadi	 hakikat	 manusia,	

berfungsi	untuk	merasai,	mengenal,	dan	mengetahui	perkara	atau	ilmu.	9	

2. Fungsi	Al	Qolbu	

a) Fungsi	Kecerdasan	Spiriual	

 مكُتْلِيَ لاَ ۥهُلَوسُرَوَ 6ََّٱ ا۟وعُيطِتُ نإِوَ ۖ مْكُبِولُـُق فىِ نُيمَٰلإِْٱ لِخُدْيَ اَّملَوَ انَمْلَسْأَ ا۟وٓلُوقُ نكِلَٰوَ ا۟ونُمِؤْـُت َّْلم لقُ ۖ اَّنمَاءَ بُارَعْلأَْٱ تِلَاقَ
	مٌيحَِّر رٌوفُغَ 6ََّٱ َّنإِ ۚ اـًٔيْشَ مْكُلِمَٰعْأَ نْمِّ

“Orang-orang	 Arab	 Badui	 itu	 berkata:	 "Kami	 telah	 beriman".	 Katakanlah:	

"Kamu	belum	beriman,	 tapi	Katakanlah	 'kami	 telah	 tunduk',	karena	 iman	 itu	

belum	masuk	ke	dalam	hatimu;	dan	jika	kamu	taat	kepada	Allah	dan	Rasul-Nya,	

Dia	tidak	akan	mengurangi	sedikitpun	pahala	amalanmu;	Sesungguhnya	Allah	

Maha	Pengampun	lagi	Maha	Penyayang."	(QS.	Al	Hujuraat	:	14)	

b) Kecerdasan	Emosional	

 امًيلِعَُ 6َّٱ نَاكَوَ ۚ ضِرْلأَْٱوَ تِوَٰمََّٰسلٱ دُونُجُ 6َِِّوَ ۗ مْهِنِيمَٰإِ عََّم انًيمَٰإِ ا۟وٓدُادَزْـَيلِ ينَنِمِؤْمُلْٱ بِولُـُق فىِ ةَنَيكَِّسلٱ لَزَنأَ ىٓذَِّلٱ وَهُ

	امًيكِحَ

“	 Dia-lah	 yang	 telah	 menurunkan	 ketenangan	 ke	 dalam	 hati	 orang-orang	

mukmin	 supaya	keimanan	mereka	bertambah	di	 samping	keimanan	mereka	

(yang	telah	ada).	dan	kepunyaan	Allah-lah	tentara	langit	dan	bumi		dan	adalah	

Allah	Maha	mengetahui	lagi	Maha	Bijaksana,”	(QS.	Al	Fath	:4)	

c) Kecerdasan	Kognitif		

 نَوعُمَسْيَ َّلا نٌاذَاءَ مْلهَُوَ اَِ� نَورُصِبْـُي َّلا ينٌُعْأَ مْلهَُوَ اَِ� نَوهُقَفْـَي َّلا بٌولُـُق مْلهَُ ۖ سِنلإِْٱوَ نِّلجِْٱ نَمِّ ايرًثِكَ مََّنهَلجَِ Âَأْرَذَ دْقَلَوَ

�	نَولُفِغَٰلْٱ مُهُ كَئِلَٰٓو۟أُ ۚ ُّلضَأَ مْهُ لْبَ مِعَٰـْنلأَْٱكَ كَئِلَٰٓو۟أُ ۚ آَِ

Dan	Sesungguhnya	Kami	jadikan	untuk	(isi	neraka	Jahannam)	kebanyakan	dari	

jin	dan	manusia,	mereka	mempunyai	hati,	tetapi	tidak	dipergunakannya	untuk	

 
9	Anas	Ahmad	Karzun,	Manhaj	Islam	Fii	Tazkiyati	An	nafs,	Universitas	Ummul	Quro,	hlm,	23	lihat	juga	Akhmad	Sodiq	dalam	bukunya	
Prophetic	Character	Building	halaman	42.	Ia	memaparkan	pandangan	Al	Ghazali	tentang	pembagian	hati,	pertama	adalah	daging		
berbentuk	buah	sanubari	terletak	disebelah	kiri	dada,	dan	dikenal	dengan	organ	jantung.	Kedua	adalah	hati	maknaw.	Sebagaimana	
yang	telah	dinukil	diatas.		



 11 

memahami	 (ayat-ayat	 Allah)	 dan	 mereka	 mempunyai	 mata	 (tetapi)	 tidak	

dipergunakannya	untuk	melihat	 (tanda-tanda	kekuasaan	Allah),	 dan	mereka	

mempunyai	 telinga	 (tetapi)	 tidak	 dipergunakannya	 untuk	mendengar	 (ayat-

ayat	Allah).	mereka	itu	sebagai	binatang	ternak,	bahkan	mereka	lebih	sesat	lagi.	

mereka	Itulah	orang-orang	yang	lalai.(	QS.	Al-‘Araf		:	179)	

Dengan	demikian	Qolbu	pada	dasarnya	memiliki	peran	yang	tak	jauh	berbeda	

dengan	akal	dalam	hal	fungsi	kognitif,	yakni	berfikir,	mencerna,	dan	memahami	

sebuah	 informasi,	 bahkan	 hatipun	menjadi	 penyebab	 berbagai	 permaslahan	

kejiwaan	dan	prilaku	menyimpang	

3. Macam-macam	Al	Qolbu	

Hati	 memiliki	 peran	 yang	 sangat	 penting.	 Baik	 buruknya	 seseorang	 sangat	

tergantung	pada	hatinya.	 Jika	hatinya	 lurus,	maka	perilakunya	 juga	baik,	begitu	

juga	 sebaliknya.	Oleh	karena	 itu,	 sepantasnya	 seseorang	 selalu	memperhatikan	

dan	 memperbaiki	 hatinya,	 jika	 dia	 menginginkan	 kebaikan	 untuk	 dirinya	 dan	

orang	lain.		

	بُلْقَلْا ىَهِوَ لاَأَ . هُُّلكُ دُسَلجَْا دَسَفَ تْدَسَفَ اذَإِوَ ، هُُّلكُ دُسَلجَْا حَلَصَ تْحَلَصَ اذَإِ ةًغَضْمُ دِسَلجَْا فىِ َّنإِوَ لاَأَ

“Ingatlah	bahwa	di	dalam	jasad	itu	ada	segumpal	daging.	Jika	ia	baik,	maka	baik	

pula	seluruh	jasad.	Jika	ia	rusak,	maka	rusak	pula	seluruh	jasad.	Ketahuilah	bahwa	

ia	adalah	hati	(jantung)”10		

Hati	manusia	itu	bermacam-macam.	Ada	qalbun	salîm	(hati	yang	selamat;	sehat);	

qalbun	mayyit	(hati	yang	mati);	dan	qalbun	marîdh	(hati	yang	sakit).11	

b. Al	Aqlu.	

1. 	Al	Aqlu	dalam	Al	Qur’an	

Kata	’aql	berarti	”ikatan,	batasan,	atau	menahan/mengekang”.	Binatang	unta	yang	

telah	diikat	dan	dijadikan	sebagai	tebusan	atas	suatau	tindakan	melanggar	hukum	

(diyat)	disebut	juga	’aql.	Lalu	kemudian	kata	itu	digunakan	untuk	menyebut	daya	

ruhaniah	 manusia	 yang	 difungsikannya	 sebagai	 alat	 menimba	 ilmu	 dan	

mempertimbangkan	 sesuatu	 yang	 akan	 diperbuatnya.	 Alquran	 tidak	

menggunakan	kata	 itu	dalam	bentuk	kata	benda	melainkan	dalam	bentuk	kata	

kerjanya	sebanyak	50	kali,	yang	maknanya	mengacu	kepada	upaya	fungsionalisasi	

 
10	HR.	Bukhari	no.	52	dan	Muslim	no.	1599.	
11	Ibnu	Al	Qayyim,	Muhammad	Bin	Abu	Bakar,	Ighaatsatullahaafan	Fii	Mashooyidi	As	Syaithoon,	hlm.	10	



 12 

hati	 dalam	 menerima	 atau	 menangkap	 sesuatu	 dengan	 menggunakan	

pertimbangan	dan	pemikiran	yang	jernih.	

Aql	merupakan	alat	untuk	berpikir,	mencerna	sesuatu,	menyerap	pengetahuan,	ia	

anugerah	 yang	 Allah	 berikan	 kepada	 manusia	 yang	 tidak	 diberikan	 kepada	

makhluk	lainnya.	

Lafazh	Al	Aqlu		didalam	Al	Qurán	bukanlah	sebagai	sebuah	nama	tersendiri,	lafazh	

Aqlu	di	dalam	Al	Qurán	disebutkan	secara	eksplisit	sebagai	sebuah	 fungsi	yang	

menunjukkan	unsur	berfikir	pada	diri	manusia12,	kendati	demikian	hal	ini	bukan	

berarti	menihilkan	peran	dan	fungsi	otak	sebagai	alat	berfikir.		

2. Antara	Al	‘Aqlu	dan	Otak	

Meskipun	sebuah	otak	manusia	terlihat	seperti	sebuah	jeli,	namun	otak	tersebut	

terdiri	dari	berbagai	macam	bagian,	dimana	setiap	bagian	memiliki	 fungsi	yang	

berbeda	untuk	mengintrol	aspek	yang	berebda	pula	dalam	kehidupa	kita.	Secara	

umum	 kita	 telah	 mengetahui	 fungsi	 dari	 berbgai	 bagian	 otak	 yang	 berebda	

tersebut,	namun	kita	juga	mengetahui	bahwa	ketka	ada	satu	bagian	yang	rusak,	

maka	bagian	otak	yang	lain	akan	mengambil	alih	berbagi	tugas	bagian	otak	yang	

rusak	tersebut13.	

Gambar	1	

Tampilan	Sisi	Luar	Otak	Manusia	

	

Korteks																																																																																															Lobus	PariwntL	

Prefrontal			 	 	 	 	 	 	 Lobus	Oksipatal	

Lobus	Temporal	 	 	 	 	 	 Cerebellum	

Brain	Stem		

	

	

Gambar	2	

Tampilan	Sisi	Dalam	Otak	Manusia	

	
	

	

	

 
12	Abdul	Karim	Utsmna,	Ad	Diroosah	An	Nafsiyyah	‘Inda	AL	Muslimiin,	Mesir	:	Maktabah	Wahbah,	hlm.	58	
13	Hijrah	Academy,	Modul	CertifiedHIjrah	Mind	Practitioner.	hlm.11	



 13 

	

	

	

Bagian-bagian	Sisi	Luar	Otak	Manusia	

1) Korteks	 Prefrontal	 :	 Bagian	 yang	mengatur	 kepribadian	 kita.	 Mengandung	

neutron	 yang	 paling	 sensitive	 terhdap	 zat	 dopamine	 sehingga	 bagian	 ini	

terbilang	cukup	penting	

2) Lobus	Temporal	:	Lobus	temporal	bertugas	untuk	menyimpan	memorti	visual,	

memproses	input	sensoris,	memahami	Bahasa,	dan	menyimpan	memori	yang	

baru	

3) Lobus	Pariental	:	Mengintegrasikan	informasi	sensoris	termasuk	pemahaman	

secara	 spasial,	 navigasi,	 dan	 juga	 sentuhan.	 Bagian	 ini	 penting	 dalam	

pemrosesan	Bahasa.	

4) Lobus	 Oksipital	 :	 Memproses	 informasivisual	 yangditerima	 dari	 mata	 dan	

berfungsi	 penting	 bagi	 pembentukan	 persepsi	 kita	 terhadap	 warna	 dan	

pergerakan.	

5) Cerebellum	:	bagian	ini	penting	dalam	mengontrol	pergerakan	dan	koordinasi	

bagian	 tubuh,	 presisi,	 serta	 pengaturan	 yang	 akurat.	 Bagian	 ini	 menerima	

input	dari	sistem	sensoris	yang	ada	ditulang	belakang	dan	bagian	otak	yang	

lain	untuk	kemudian	menyatukan	berbagai	input	ini	dalam	menyempurnakan	

aktivitas	motoric	kita.	

6) Brain	 Steem	 :	 Mengatur	 berbagai	 fungsi	 adsar	 tubuh	 yang	 meliputi	 detak	

jantung,	 pernapasan,	 dan	 makan.	 Bagian	 ini	 juga	 penting	 dalam	 menjaga	

kesadaran	dan	mengatur	siklus	tidur.	

7) Basal	 Ganglia	 :	 Integrasikan	 pikiran,	 perasaan,	 dan	 gerakan,	 yang	 terlibat	

dengan	kesenangan.	

8) Anterior	Cingulate	Gyrus	:	Pergeseran	Perhatian.	

9) Amygdala	&	Limbic	Areas	:	Atur	nada	emosi,	terlibat	dengan	suasana	hati	dan	

ikatan.	

	

3. Fungsi	Al	‘Aqlu	dalam	Al	QUr’an		

Islam	 tidak	 memadamkan	 dan	 melemahkan	 kekuatan	 akal,	 bahkan	 Islam	

menganjurkan	 untuk	 menmaksimalkan	 potensi	 akal	 yang	 dimiliki	 manusia,	



 14 

sehingga	 mereka	 dapat	 hidup	 bahagia	 dunia	 dan	 akhirat	 melalui	

pemaksimalanpotensi	tersebut.	Berikut	ini	beberapa	fungsi	dan	tugas	akal	sebagai	

panduan	kita	untuk	mampu	memaksimalkannya	dalam	kehidupan	sehari-hari	:	

a) Ilmu	 Pengetahuan/kognisi,	 Al	 Aqlu	 memiliki	 makna	 Robato,	 yang	 berarti	

mengikat	dan	menghubungkan	antara	sebab	dan	musababnya	

ـنمِّ قٌيۡرِفَ نَاكَ دۡقَوَ مۡكُـلَ اوۡـُنمِؤُّۡـي نۡاَ نَوۡعُمَطۡتَـَفاَ 	  ﴾۷۵﴿ نَوۡمُلَعۡـَي مۡهُوَ هُوۡلُقَعَ امَ دِعۡـَب نۢۡمِ ٗ◌هنَوۡـُفرِّيحَُ َّثمُ iِّٰا مَلاَکَ نَوۡعُمَسۡيَ مۡهُۡ

Apakah	kamu	masih	mengharapkan	mereka	akan	percaya	kepadamu,	padahal	

segolongan	dari	mereka	mendengar	 firman	Allah,	 lalu	mereka	mengubahnya	

setelah	mereka	memahaminya,	 sedang	mereka	mengetahui?.	Yang	dimaksud	

ialah	nenek-moyang	mereka	yang	menyimpan	Taurat,	lalu	Taurat	itu	dirobah-

robah	mereka;	 di	 antaranya	 sifat-sifat	 Nabi	Muhammad	 SAW	 yang	 tersebut	

dalam	Taurat	itu.(QS.	AL	Baqarah	:	75)	

b) Pembeda	 antara	 yang	 benar	 dan	 salah,	 akal	 berfungsi	 menghantarkan	 kita	

menjadi	manusia	yang	sempurna,	dapat	membedakan	bnar	dan	salah,	berbeda	

dengan	makhluk	lainnya.		

	  ﴾۲۲﴿ نَوۡلُقِعۡـَي لاَ نَيۡذَِّلا مُكۡبُلۡا ُّمُّصلا iِّٰا دَنۡعِ بِّآوََّدلا َّرشَ َّناِ

Sesungguhnya	 binatang	 (makhluk)	 yang	 seburuk-buruknya	 pada	 sisi	 Allah	

ialah;	orang-orang	yang	pekak	dan	tuli	[604]	yang	tidak	mengerti	apa-apapun.	

Maksudnya:	 manusia	 yang	 paling	 buruk	 di	 sisi	 Allah	 ialah	 yang	 tidak	 mau	

mendengar,	menuturkan	dan	memahami	kebenaran.	

c) Alat	 untuk	menggapai,	 dengan	 kemampuan	 akal	 yang	 dimaksimalkan	maka	

seseorang	akan	tercegah	dari	kebinasaan	dan	akhir	kehidupan	yang	buruk	

	 يرِۡعَِّسلا بِحٰصۡاَ فىِۤۡ اَّنكُ امَ لُقِعۡـَن وۡاَ عُمَسۡنَ اَّنكُ وۡلَ اوۡلُاقَوَ

Dan	 mereka	 berkata:	 "Sekiranya	 kami	 mendengarkan	 atau	 memikirkan	

(peringatan	 itu)	 niscaya	 tidaklah	 kami	 termasuk	 penghuni-penghuni	 neraka	

yang	menyala-nyala".	(QS.	AL	Mulk	:	10)	

d) Alat	untuk	berfikir		

	نَورَُّكفَـَتـَي مٍوْقَلِ ةًيَلآَ كَلِذَٰ فيِ َّنإِ ۗ تِارَمََّثلا لِّكُ نْمِوَ بَانَعْلأَْاوَ لَيخَِّنلاوَ نَوتُـْيَّزلاوَ عَرَّْزلا هِبِ مْكُلَ تُبِنْـُي
Dia	menumbuhkan	 bagi	 kamu	 dengan	 air	 hujan	 itu	 tanam-tanaman;	 zaitun,	

korma,	 anggur	 dan	 segala	 macam	 buah-buahan.	 Sesungguhnya	 pada	 yang	

demikian	 itu	 benar-benar	 ada	 tanda	 (kekuasaan	 Allah)	 bagi	 kaum	 yang	

memikirkan.	(QS.	An-Nahl	:	11)	



 15 

e) Alat	untuk	memahami	sebuah	makna	dan	maksud	tertentu	

	  ﴾۴۳﴿ نَوۡمُلِعٰلۡا َّلااِ اۤهَلُقِعۡـَي امَوَ ۚ سِاَّنللِ اَُ�رِضۡنَ لُاثَمۡلاَۡا كَلۡتِوَ

Dan	 perumpamaan-perumpamaan	 ini	 Kami	 buat	 untuk	 manusia;	 dan	 tiada	

yang	memahaminya	kecuali	orang-orang	yang	berilmu.	(QS.	Al	Ankabut	:	23)	

Dalam	 al-Khawatir,	 Syekh	 Muhammad	 Mutawalli	 al-Sya’rawi	 mengatakan,	 “	

Pikiran	adalah	alat	ukur	yang	digunakan	manusia	untuk	memilih	sesuatu	yang	

dinilai	lebih	baik	dan	lebih	menjamin	masa	depan	diri	dan	kelaurga.”	

f) Akal	digunakan	untuk	berfikir	dan	mentadabburrkan	ayat-ayat	Allah	Ta’alaa	

1) Memikirkan	dan	mentadubburi	Al	Qur’an,	ini	terdapat	pada	beberapa	surat	

dalam	Al	Qur’an,	anatara	lain	:	surat	Shaad	ayat	29,	surat	An	Nisaa	ayat	82,	

surat	Muhammad	ayat	24,	surat	Hud	ayat	ayat	13,	dasn	surat	At	Thur	ayat	

34.	

2) Memikirkan	dan	mentadabburi	alam	semesta,	 ini	terdapat	dalam	surat	Ali	

Imran	ayat	191,	surat	AlGhasyiyah	ayat	17	smpai	20,	surat	Al	Mulk	ayat	3	

sampai	4.	

3) Memikirkan	 dan	 mentadabburi	 syariatnya,	 ini	 terdapat	 dalam	 surat	 Al	

Baqarah	ayat	179	dan	184.	

4) Memikirkan	dan	mentadabburi	umat-umat	yang	telah	binasa	pada	masa	lalu,	

ini	terdapat	dalam	surat	Al	An’am	ayat	6	dan	1.	

	

c. Ar	Ruh	

Penyebutan	kata	AR	RUUH	di	dalam	Al	Qurán	sedikit,	kata	ini	memilki	maknda	dan	

bentuk	yang	bermacam-macam	dalam	penggunaannya,	antara	lain	:	

1. Apa	 yang	 Allah	 Taálaa	 berikan	 kepada	 manusia,	 ruh	 manusia	 merupakan	

kepunyaan	dan	milik	Allah	Taálaa,		

	   نَوۡرُكُشۡتَ اَّم لاًيۡلِقَ ؕ◌  ةَدَ�ـــفۡلاَۡاوَ رَاصَبۡلاَۡاوَ عَمَّۡسلا مُكُلَ لَعَجَوَ ٖ◌هحِوُّۡر نۡمِ هِيۡفِ خَفَـَنوَ هُىوّٰسَ َّثمُ

Kemudian	Dia	menyempurnakan	dan	meniupkan	ke	dalamnya	roh	(ciptaan)-Nya	

dan	Dia	menjadikan	bagi	kamu	pendengaran,	penglihatan	dan	hati;	(tetapi)	kamu	

sedikit	sekali	bersyukur.	(QS.	As	Sajdah	:	9)	

2. Penciptaan	 Nabi	 Isa	 Álaihissalaam,	 Ibunda	 Nabi	 Isa	 	 diberikan	 dan	 ditiupkan	

langsung	Ruh	milik	Allah	 Subhanahu	wa	Ta’alaa	 kedalam	kandungannya	 tanpa	



 16 

ada	proses	layaknya	tercipta	manusia,	ini	merupakan	bagian	dari	mukjizat	yang	

Allah	berikan	dan	tetapkan	untuk	hambanya.	

ـيلَاِ اۤنَلۡسَرۡاَفَ�� 0ًاجَحِ مِِۡ�وۡدُ نۡمِ تۡذَََّتخافَ 	  ﴾۱۷﴿ ��وِسَ ارًشَبَ الهََ لََّثمَتَـَف انَحَوۡرُ اهَۡ

Maka	 ia	 mengadakan	 tabir	 (yang	 melindunginya)	 dari	 mereka;	 lalu	 Kami	

mengutus	roh	Kami	kepadanya,	maka	ia	menjelma	di	hadapannya	(dalam	bentuk)	

manusia	yang	sempurna.	Maksudnya:	Jibril	a.s.	(QS.	Maryam	:	17)	

3. Isyarat	yang	ditujukan	untuk	AL	Qurán,	penyebutan	ini	dimaksudkan	karena	AL	

Quran	 tak	 ubahnya	 seperti	 Ruh,	 Ruh	 menghidupkan	 jasad,	 dan	 Al	 Qurán	

menghidupkan	hati	 dan	dan	 ruh-ruh,	memberika	kebaikan	didunia	dan	agama,	

Ruh	ini	merupakan	anugrah	yang	Allah	berikan	kepada	Nabi-Nya	dan	orang-orang	

yang	beriman.	

ـيحَوۡاَ كَلِذٰكَوَ  كََّناِوَ ؕ◌ َ دِابَعِ نۡمِ ءُآشََّن نۡمَ ٖ◌هبِ ىۡدَِّۡ� ارًوۡـُن هُنٰلۡعَجَ نۡكِـلٰوَ نُايمَۡلاِۡا لاَوَ بُتٰكِلۡا امَ ىۡرِدۡتَ تَنۡكُ امَ ؕ◌ َ رِمۡاَ نۡمِّ احًوۡرُ كَيۡلَاِ اۤنَۡ

	   مٍۙيۡقِتَسُّۡم طٍارَصِ لىٰاِ ىۤۡدِهۡـَتلَ

Dan	demikianlah	Kami	wahyukan	kepadamu	wahyu	(Al-Qur'an)	dengan	perintah	

Kami.	 Sebelumnya	 kamu	 tidaklah	mengetahui	 apakah	Al	 Kitab	 (Al-Qur'an)	 dan	

tidak	 pula	mengetahui	 apakah	 iman	 itu,	 tetapi	 Kami	menjadikan	 Al-Qur'an	 itu	

cahaya,	 yang	 Kami	 tunjuki	 dengan	 dia	 siapa	 yang	 kami	 kehendaki	 di	 antara	

hamba-hamba	 Kami.	 Dan	 sesungguhnya	 kamu	 benar-benar	 memberi	 petunjuk	

kepada	jalan	yang	lurus.	(QS.	Asyuuro	:	52)	

4. Isyarat	yang	ditujukan	Jibril	yang	membawa	wahyu	Allah		Subhanahu	wa	Taálaa.	

	   ۙ قِلاََّتلا مَوۡـَي رَذِنۡـُيلِ ٖ◌هدِابَعِ نۡمِ ءُآشََّي نۡمَ ىلٰعَ ٖ◌هرِمۡاَ نۡمِ حَوُّۡرلا ىقِلۡـُي ۚ شِرۡعَلۡا وذُ تِجٰرََّدلا عُيۡفِرَ

.Dialah)	Yang	Maha	Tinggi	derajat-Nya,	Yang	mempunyai	 'Arsy,	Yang	mengutus	

Jibril	 dengan	 (membawa)	 perintah-Nya	 kepada	 siapa	 yang	 dikehendaki-Nya	 di	

antara	hamba-hamba-Nya,	 supaya	dia	memperingatkan	 (manusia)	 tentang	hari	

pertemuan	(hari	kiamat).(QS.	AL	Mukmin	:	15)	

d. Pembentukan	Perilaku	Manusia	

Dalam	 KBBI	 perilaku	 diartkan	 sebagai	 tanggapan	 atau	 reaksi	 individu	 terhadap	

rangsangan	atau	lingkungan.	

Secara	 umum	 perilaku	 dapat	 diartikan	 	segala	 perbuatan	 atau	 tindakan	 yang	

dilakukan	 oleh	makhluk	 hidup.	 Dapat	disimpulkan	 bahwa	 yang	 dimaksud	 perilaku	



 17 

manusia	adalah	semua	kegiatan	atau	aktivitas	manusia,	baik	yang	diamati	 langsung,	

maupun	yang	tidak	dapat	diamati	oleh	pihak	luar.	

Secara	 biologis	 perilaku	 adalah	 suatu	 kegiatan	 atau	 aktivitas	 organisme	 yang	

bersangkutan	 yang	 dapat	 diamati	 secara	 langsung	 maupun	 tidak	

langsung.	Menurut	Drs.	Sunaryo	M.Kes	perilaku	adalah	aktivitas	yang	timbul	karena	

adanya	 stimulus	 dan	 respon	 serta	 dapat	 diamati	 secara	 langsung	 maupun	 tidak	

langsung.	 Jadi,	Psikologi	Perilaku	mempelajari	bagaimana	mengembangkan	perilaku	

hidup	organisme	dalam	menanggapi	kondisi	tertentu.	

1. Allah	Ta’alaa	Memberikan	Petunjuk	dan	Bimbingan	Kepada	Manusia	

Allah	 Ta’alaa	 memberikan	 petunjuk	 kepada	 siapa	 yang	 Ia	 kehendaki,	 Ia	 juga	

memberikan	 anugrah	 dan	 kekuatan	 untuk	 manusia	 melakukan	 hal-hal	 yang	

positif	dari	berbagai	prilaku	yang	dihadirkannya,	tentu	ini	sangat	memengaruhi	

berbagai	 prilaku	 dan	 tindakan	 manusia,	 sebagai	 sebuah	 contoh	 atas	 apa	 yang	

dialami	oleh	Nabi	Yusuf	‘Alaihissalam,	tatkala	Ia	ditawari	berbuat	maksiat	dengan	

istri	 pembesar	 mesir	 kala	 itu,	 namun	 Allah	 Ta’alaa	 memberikan	 dan	

menganugrahkan	petunjuk	dan	kekuatan	 Iman	sehingga	apa	yang	diingini	oleh	

sang	istri	tersebut	ditolak.	Demikian	juga	apa	yang	dialami	oleh	berbagai	sahabat	

nabi	radhiyallahu	‘anhum,	bagaiamana	kekuatan	iman	dan	petunjuk	Allah	Ta’alaa	

merubah	secara	drastis	perilaku	jahiliyyah	mereka.	

َلوَ تَبَْبحَْأ نْمَ يدِھَْت لاَ كََّنِإ 	 نَیدَِتھْمُلْاِب مَُلعَْأ وَھُوَ ۚ ءُاشََی نمَ يدِھَْیَ Hَّ َّنكِٰ
“Sesungguhnya	 engkau	 (Muhammad)	 tidak	 akan	 dapat	 memberi	 hidayah	

(petunjuk)	kepada	orang	yang	kamu	kasihi,	tetapi	Allah	memberi	hidayah	kepada	

orang	 yang	 Dia	 kehendaki,	 dan	 Allah	 lebih	mengetahui	 orang-orang	 yang	mau	

menerima	petunjuk”.	(Al	Qashash	:	56)	

2. Antara	Al	Aql,	Al	Qalbu,	An	Nafs	serta		Pembentukan	Kepribadian	

Sesungguhnya	 gabungan	 antara	 unsur	 jasad	 dan	 ruh,	 menurut	 Adbul	 Mujib	

membentuk	 substansi	 nafsani,	 dimana	 substansi	 ini	 terdiri	 dari	 tiga	 bagian,	

yakni	 Al	 Qalbu,	 yang	 berhubungan	 dengan	 rasa	 atau	 emosi,	 al	 –	 aql	 yang	

berhubungan	dengan	cipta	dan	kognisi,	dan	al	nafs	yang	berhubungan	dengan	

karsa	atau	konasi.	Ketiga	potensi	tersebut	merupakan	substansi	nafsyang	dapat	

membentuk	keperibadian	manusia.14	

Keterhubungan	antara	hati	(Jantung)	dan	otak	

 
14	Adbul	Mujib,	Konsepsi	Dasar	Kepribadian	Islam,	Majalah	Tazkiyah,	Volume	3,	Desember,	2003,	hlm.	32	



 18 

	

Gambar	3	

Keterhubungan	Antara	Hati	(Jantung)	dan	Otak15	

	
	

	

	

	

	

Sesungguhnya.	usaha	untuk	meneliti	dan	mendalami	qolbu	(jantung/heart)	mulai	

banyak	setelah	memasuki	abad	ke-21	ini.	DR.	Armour	dari	Institute	Of	Heart	Math	

mengatakan	 jantung	 memiliki	 sebuah	 sistem	 yang	 khusus	 dalam	 pengolahan	

informasi	yang	datang	dari	seluruh	tubuh,	dan	keberhasilan	setiap	pencangkokan	

jantung	 sangat	 bergantung	 dari	 sistem	 syaraf	 dari	 jantung	 donor	 dan	

kemampuannya	 untuk	 beradaptasi	 dengan	 pasien.	 Lebih	 jauh	 mereka	

mengatakan	 jantung	 dan	 otak	 mempertahankan	 dialog	 dua	 arah	 yang	 terus-

menerus,	 masing-masing	 memperngaruhi	 fungsi	 yang	 lain.	 Sinyal-sinyal	 dari	

jantung	yang	dikirim	ke	otak	dapat	mempengaruhi	persepsi,	pengolahan	emosi	

dan	fungsi-fungsi	kognitif	yang	lebih	tinggi	lainnya.	Sistem	ini	dan	sirkit	dipandang	

oleh	peneliti	neurocardiologi	sebagai	“OTAK	JANTUNG”16	

Berikut	ini	adalah	temuan	temua	dari	Institute		Of	Heart	Math	:	

a) Jantung	 memancarkan	 area-area	 electromagnetic	 yang	 berubah	 menurut	

kondisi	emosi	

b) Area	magnetic	jantung	dapat	diukur	sampai	beberapa	kali	dari	tubuh	

c) Emosi	positif	memberi	keuntungan	bagi	tubuh	

d) Orang	dapat	merubah	sistem	imun	dengan	merubah	enrgi	positif	

e) Emosi	 negatif	 dapat	membuat	 sistem	 syaraf	 terganggu.	Dan	 emosi	 positif	

sebaliknya	

 
15	Gambar	diambil	dari	https://www.google.com/search?q=heart+mind+connect	
16	Yon	Nofiar,	Qolbu	Quotient,	Griya	Ilmu	:	Jakarta,	hlm,	93	



 19 

f) Jantung	 memiliki	 suatu	 sistem	 saraf	 yang	 memiliki	 short	 time	 memory	

maupun	long	time	memory,	dan	sinyal	sinyal	itu	dikirim	ke	otak	dan	dapat	

mempengaruhi	emosional	seseorang	

g) Dalam	pertumbuhan	janin,	pembentukan	jantung	dimulai	sebelum	otak	

h) Gelombang	otak	seorang	ibu	bisa	sinkron	dengan	jantung	janin	

i) Jantung	lebih	banyak	memberikan	informasi	keotak,	dibanding	sebaliknya	

j) Emosi-emosi	 yang	 positif	 membantu	 otak	 dalam	 hal	 kreatifitas	 dan	

pemecahan	maslah	yang	inovatif	

k) Emosi-emosi	 yang	 positif	 dapat	 meningkatkan	 kemampuan	 otak	 untuk	

membuat	keputusan	

Gambar	4	

Pengaruh	Hati	(Jantung)	Terhadap	Mental17	

	

	

	

	

	

3. Antara	Akal,	Hati,	Jiwa,	Bisikan-bisikan,	dan	Pembentukan	Kepribadian	

Dalam	 hal	 bisikan	 yang	 ada	 di	 dalam	 hati,	 al	 Ghazali	menunjukkan	 ciri-cirinya	

sebagai	berikut	 :	bahwa	setiap	bisikan/lintasan	batin	atau	dikenal	 juga	dengan	

istilah	 khatir	 yang	mendorong	kepada	kebaikan,	maka	 ia	 datang	dari	malaikat,	

sedangkan	 lintasan	 batin	 yang	 condong	 pada	 hal	 negative	 pasti	 berasal	 dari	

setan.18	Selanjutnya	bisikan/lintasan	batin	atau	khatir	yang	dilakukan	oleh	setan	

kepada	manusia	dikenal	dengan	sebutan	was-was.	Dan	kesediaan	hati	menerima	

ajakan	setan	ini	disebut	dengan	ighwaa	(kesesatan)	dan	khidzlaan(kehinaan).19	

 
17	Gambar	diambil	dari	https://www.google.com/search?q=heart+math+institute+heart+coherence	
18	Ahmad	Shodiq,	Prophetic	Character	Building,	Jakarta	:	Kencana,	edisi	pertama,	2018.	hlm.	63	
19	Ahmad	Shodiq,	Prophetic	Character	Building,	hlm.	64	



 20 

 رَِّّشل9 دٌاعيإف نِاطيَّشلا ةَُّلم اَّمأف ةًَّلم كلَمللو مَدآ نِب9 ةًَّلم نِاطيَّشلل َّنإ	

 دَجو نمو 6ََّا دِمحيلف اللهِ نَم هَُّنأ ملعيلف كلِذ دَجو نمف قِّلح9 قٌيدصتو يرِلخ9 دٌاعيإف كلَلما ةَُّلم اَّمأو قِّلح9 بٌيذكتَو

	 ءِاشَحْفَل9ِْ مْكُرُمÇَُْوَ رَقْفَلْا مُكُدُعِيَ نُاطَيَّْشلا أرق َّثم مِيجَّرلا نِاطيَّشلا نَم 96َِّ ذَّوعتيلف ىرخلأا

Sesunggunhnya	syaitan	memiliki	langkah	untuk	manusia	demikian	juga	malaikat,	

Adapun	langkah	syetan	ialah	berupa	kekuatan	untuk	kembali	kepada	keburukan	

dan	pendustaan	kepada	kebenaran,	dan	Adapun	langkah	malaikat	Kembali	kepada	

kebaikan	dan	membenarkan	yang	hak,	maka	apabila	seseorang	mendapatkan	hal	

demikian	maka	 sesungguhnya	 itu	 adalah	dari	Allah,	maka	pujilah	 Ia,	maka	 jika	

didapati	hal	lain	dari	setan,	maka	berlindunglah	kepada	Allah	dari	godaan	setan	

yang	 terkutut,	Kemudian	Nabi	Shallahu	 ‘alaihi	wa	sallammembaca	 firman	Allah	

Ta'ala,	yang	artinya:	"Setan	menjanjikan	kemiskinan	kepada	kamu	dan	menyuruh	

mengerjakan	pekerjaan	keji".	(QS.	Al-Baqarah	:268).20		

Al	Imam	Ibnu	AL	Qayyim	berkata	:	“Apabila	engkau	ingin	mengambil	faidah	dari	

Al	Qur’an	maka	hendaklah	kamu	kumpulkan	hatimu	dan	pendengaranmu	tatkala	

membacanya,	pasang	telingamu	dan	hadirkanlah	hatimu	untuk	Allah	Ta’alaa	dzat	

yang	berbicara	didalam	Al	Qur’an	melalui	lisan	Rasul-Nya.”	

	دٌيهِشَ وَهُوَ عَمَّْسلٱ ىقَلْأَ وْأَ بٌلْـَق ۥهُلَ نَاكَ نمَلِ ىٰرَكْذِلَ كَلِذَٰ فىِ َّنإِ

Sesungguhnya	 pada	 yang	 demikian	 itu	 benar-benar	 terdapat	 peringatan	 bagi	

orang-orang	 yang	 mempunyai	 akal	 atau	 yang	 menggunakan	 pendengarannya,	

sedang	dia	menyaksikannya.	(QS.	Qof	:	37)	

Prilaku	manusia	dipengaruhi	oleh	jiwa	didalamnya,	bahkan	jika	jiwa	yang	buruk	

tersebut	diikuti	sesuai	hawa	nafsunya	dan	tidak	dapat	dikontrol,	tentu	yang	akan	

hadir	 dalam	 hidupnya	 adalah	 perilaku-perilakunya	 dan	 tindakan-tindakan	

negative.	

	

	

DIAGRAM	1	

PEMBENTUKAN	PRILAKU	MANUSIA	

	

 
20	HR.	At	Tirmidzi.	no.	2988	

HATI DAN NAFS

Hati dengan fungsi kognisi, emosional, dan 
spiritual disertai dengan 3 kondisi : Hati 

sehat, sakit, atau mati

Nafs dengan 4 kondisi : Mulhamah,
muthmainnah, lawwamah, ammarotun

bissuu

Otak dengan fungsi berpikir (kognisi) 
dimana terdiri dari susunan saraf pusat, 

sisitem limbik, dll.

Otak senantiasa terhubung dan
berkomunikasi dengan hati

TRANSFORMASI PRILAKU 

Prilaku dan 
Mental

PANCA 
INDRA 

ZHAHIR
VAGOK

Pendamping malaikat yang mengajak
kepada kebaikan dan bisikan serta

godaan setan yang mengajak kepada
maksiat dan dosa

REALITAS	
EKSTERNAL

Allah Ta’alaaa memberi petunjuk
kepada siap ayang Ia kehendaki untuk

melakukan prilaku postifi dan 
menyesatkan siapa yang ia kehendaki

Berbagai	
keadaan	
dan	

kondisi	
yang	

ditangkap	



 21 

	

	

	

	
	

	

	

	

	

	

	

	

	

	

	

	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	
	

DAFTAR	PUSTAKA	
	
Al	Qur’an	dan	Terjemah	Departemen	Agama	RI.	

Ensiklopedi	Hadits	on	line,	https://www.dorar.net/hadith	



 22 

Al	Balkhi,	Abu	Zaid,	Mashoolihul	Abdaan	Wa	Al	Anfus,	Riyadh	:	Markaz	Al	Malik	FAsihal	

Lil	BUhuts	WA	Ad	DIraasaat	Al	Islaamiyyah,	1424	H	

Ibnu	Katsir,	Abu	Al	Fida	Isma’il	Bin	Umar,	Tafsir	Al	Qur’an	Al	‘Azhim,	Riyadh	:	Daar	

Thayyibah,	Juz.3,	1999	

Ibnu	Al	Qayyim,	Muhhmad	Bin	Abu	Bakar,	Ighaatsatullahaafan	Fii	Mashooyidi	As	

Syaithoon,	Daar’Alami	Al	Fawaaid,	Jilid	1.	

Al	Maqdisi,	Ahmad	Bin	Abdurrahmaan	Bin	Qudaamah,	Mukhtashor	MinhaQooshidiin,	

Daar	AL	Bayaan	:	Beirut,	1978	

Ma’ruf.	Z,	Ilmu	An	Nafs	Al	Islaami,	Beirut	:	Daar	Al	Marifah,	1989.	

Najati,	Muhammad	‘Utsman,	Madkhal	Ilaa	‘Ilmi	An	Nafs	Al	Islaami,	Mesir	:	Daar	As	

Syuruuq,	Cet.	1,	2001	M.	

Najati,	Muhammad	‘Utsmann,	Al	QUr’an	wa	‘Ilmi	An	Nafs	,	Mesir	:	Daar	As	Syuruuq,	Cet.	

7,	2001	M.	

Anas	Ahmad	Karzun,	Manhaj	Islam	Fii	Tazkiyati	An	nafs,Makah	:		Universitas	Ummul	

Quro,		

Sodiq.	Akhmad,	Prophetic	Character	Building,	Jakarta	:	Kencana,	Edisi	Pertama,	2018		

Hijrah	Academy,	Modul	Certified	HIjrah	Mind	Practitioner.		
Mujid,	Abdul,	Konsepsi	Dasar	Kepribadian	Islam,	Majalah	Tazkiyah,	Volume	3,	

Desember,	2003	

Yon	Nofiar,	Qolbu	Quotient,	Jakarta	:	Griya	Ilmu.	

Gambar	diambil	dari	

https://www.google.com/search?q=heart+math+institute+heart+coherence	

Gambar	diambil	dari		https://www.google.com/search?q=heart+mind+connect	

	

	

	

	


