STUDI ANALISA PEMIKIRAN DAN TEOLOGI HASSAN HANAFI

Oleh : M. Arfaini Alif
Email : alifabgori2014@gmail.com

Hassan Hanafi is a contemporary Islamic thinker from Egypt, who paid special attention
to classical theology (Islamic terminology) for reconstruction. According to him,
Islamic theology (Kalam Asy'ariah Sciences) cannot be proven scientifically or
philosophically, a theology that is dialectical in terms of social and historical character.
In addition to the science of kalam also often arranged as an offering to the authorities,
considered as God's representative on earth, so that theological thinking is separated
from history and talk about humans. Also his thinking tends to be as legitimate for the
status quo rather than as a liberator and a human mobilizer towards independence and

awareness.

Practically theology cannot be a truly living view that motivates action in the concrete
lives of human beings. Because the preparation of theology is not based on pure
awareness and values of human action, so that there is a split between theoretical faith
and practical faith in the Ummah, which in turn gives birth to multiple moral attitudes
or personality syncretism that further makes the Islamic community suffer poverty,

oppression and backwardness, and ignorance.

For this reason, according to Hassan Hanafi, a classical reconstruction of theology
(kalam) is inevitable. With the theological reconstruction process (kalam), there is a
need for an open attitude to accept changes in thinking that have been believed to be
"the only truth". In this connection Hassan Hanafi offers a theology that is movement-
oriented in all fields. The reconstruction involves many things, among others, first,
changing the theological paradigm from theocentric (the God of everything) to be more
anthropocentric (the human being of everything). If the first paradigm sees world affairs
as God's business, then the second paradigm sees world affairs as human affairs.
Second, open to the tools of modern science in seeing a religious text. Therefore, to
develop the anthropocentric theology, Hassan Hanafi uses dialectical, hermeneutic,
phenomenological and dialectical methods. Third, it is more rational, as far as

actualizing religious teachings. By not abandoning the roots of the Islamic tradition, in



order to build a more actual theological reasoning, Hassan Hanafi represented the

reasoning of the Mu'tazilah theology.

Keyword : Theology, Islamic Study, and Philosopy



1.

PENDAHULUAN
A. Biografi Hassan Hanafi dan Kondisi Sosio — Kultural Mesir.

Hassan Hanafi lahir di Kairo, pada 13 februari 1935!, dari bani Suwayf sebuah
propinsi di Mesir dalam?, tepatnya di lokasi sekitar tembok benteng Shalahuddin,
daerah yang tidak terlalu jauh dari perkampungan al-Azhar’. Kota ini merupakan
tempat bertemunya para mahasiswa muslim dari seluruh dunia yang ingin belajar,
terutama di al-Azhar, meskipun lingkungan sosialnya dapat dikatakan tidak terlalu
mendukung, tradisi keilmuan berkembang disana sudah sejak lama®*. Secara kultural ,
Mesir merupakan buaian di mana peradaban besar di dunia pernah hidup di sana sejak
masa yang paling awal, mulai dari fir’aun, Romawi, Bizantium, Arab, mamluk dan
Turki sampai dengan eropa Modern. Akan tetapi, sejak kecil Hassan Hanafi dihadapkan
pada kenyataan-kenyataan hidup yang pahit di bawah kekuasaan penjajahan dari
pengaruh-pengaruh politik asing yang lain>.

Nama lengkapnya adalah Hassan Hanafi Hassanain,® masa kecil Hanafi
berhadapan dengan kenyataan-kenyataan hidup di bawah penjajahan dan dominasi
pengaruh bangsa asing. Kenyataan itu membangkitkan sikap patriotik dan
nasionalisnya, sehingga tidak heran meskipun sudah berusia 13 tahun ia telah mendaftar
diri untuk menjadi sukarelawan perang melawan Israel pada tahun 1948. Hanafi ditolak
oleh pemuda muslimin karena dianggap usianya masih terlalu muda, disamping ia juga
dianggap bukan berasal kelompok pemuda muslimin. Ia kecewa dan segera menyadari
bahwa di mesir saat itu telah terjadi problem persatuan dan perpecahan.’

Pada tahun 1951, ketika (Hassan Hanafi ) masih duduk di bangku SMA, terlibat
dalam perang urat syaraf dengan Inggris di terusan Suez, dan di sana ia menyaksikan
para syuhada®. Bersama-sama dengan mahasiswa dia mengabdikan diri untuk

membantu gerakan revolusi yang telah dimulai pada akhir tahun 40-an hingga revolusi

1 John L, Esposito, The Oxford Encykopledi Of The Modern Islamic World (New York Oxford University
Press,1995), him.98

2 M. Ridlwan Hambali, “Hassan Hanafi : Dari Kiri Islam, Revitalisasi Turats, Hingga Oksidentalisme”,
Dalam M. Aunul Abied Shah (ed) Islam Garda Depan; Mosaik Pemikiran Islam Timur Tengah (Bandung
: Mizan, 2001) cet |, him. 220.

3 Moh Nurhakim, NeoModernisme Dalam Islam, (Malang : UMM Press,2001 ), him.199

4 E. Kusnadiningrat, Teologi dan Pembebasan, Gagasan Islam Kiri Hassan Hanafi (Jakarta: Logos,
1999), him. 47

5 Moh. Nurhakim, Neomodernisme, him.199.

8 Thoha Mahasin, Manusia dan Perubahan Sejarah, Berteologi Bersama Hassan Hanafi dalam Bangkit
No. VIim tahun 111.1994, him.23.

7 E. Kusnadiningrat, Teologi, him.48

8 Moh Nurhakim, Neomodernisme, him.8



itu meletus pada tahun 1952. Atas saran anggota-anggota pemuda muslimin, pada tahun
ini pula ia tertarik untuk mengikuti gerakan Ikhwan al-Muslimin, akan tetapi, ditubuh
Ikhwan-pun terjadi perdebatan yang sama dengan apa yang terjadi di pemuda muslimin.
kemudian, Hanafi disarankan oleh para anggota Ikhwan untuk bergabung dalam
organisasi Mesir muda. Ternyata, di dalam keadaan Mesir muda sama dengan kedua
organisasi tersebut sebelumnya. Hal ini mengakibatkan ketidakpuasan Hassan Hanafi
atas cara berpikir kalangan muda Islam yang terkotak-kotak. Kekecewaan ini yang
menyebabakan ia lebih tertarik pada pemikiran-pemikiran keagamaan, revolusi dan
perubahan sosial . ini juga yang menyebabkan ia memutuskan beralih tertarik pada
pemikiran Sayyid Qutb, seperti tentang prinsip-prinsip keadilan sosial dalam Islam.’

Antara tahun 1952-1956 adalah masa Hanafi duduk di bangku Universitas Kairo
untuk mendalami bidang filsafat. Di tahun-tahun ini pula ia merasakan situasi yang
paling buruk. Pada tahun 1954 terjadi pertentangan keras pada Ikhwan dan gerakan
revolusi. Ia berada pada pihak Muhammad Najib yang berhadapan dengan Nasser,
karena yang pertama mempunyai komitmen dan visi keislaman yang jelas. Hanafi
mulai optimis setelah Nasser berhasil menasionalisasikan Suez dan berubah menjadi
pahlawan nasional. Peristiwa-peristiwa yang Hanafi alami selama di kampus telah
membuatnya bangkit untuk menjadi seorang pemikir, pembaharu dan reformis.
Keprihatinan yang muncul saat itu adalah, mengapa umat Islam selalu dapat dikalahkan
dan mengapa konflik internal terus terjadi.!”

Dalam keprihatinan seperti itu, Hanafi beruntung memperoleh kesempatan
untuk belajar di Universitas Sorbonne Perancis pada tahun 1956-1966.
keberuntungannya di sini bukan karena ia berhasil melarikan diri dari situasi sulit di
negerinya , akan tetapi ia memperoleh lingkungan yang kondusif untuk menjawab atas
persoalan-persoalan mendasar yang sedang dihadapi negerinya dan sekaligus Hanafi
mulai dapat merumuskan jawaban-jawaban itu, sebagaimana ia akui, bahwa di Perancis
ia di latih berfikir secara metodologis melalui kuliah-kuliah maupun bacaan-bacaan atas
karya orientalis. la sempat belajar pada seorang pemikir reformis katolik Jean Gaton,

tentang metodologi berpikir, pembaharuan dan sejarah filsafat. la belajar fenomenologi

9 E. Kusnadiningrat, Teologi, him.40-49
10 Moh. Nurhakim, Neomodernisme, him.70-71



dari Paul Ricceur dan analisa kesadaran dari Husser'![ serta bimbingan penulis tentang
pembaharuan Ushul figh dari profesor Masnion'?.

Semangat Hanafi untuk mengembangkan tulisan-tulisannya tentang
pembaharuan pemikiran Islam semakin tinggi, sejak Hanafi pulang dari Perancis pada
tahun 1966. Akan tetapi kekalahan Mesir dalam perang melawan Israel tahun 1967
telah mengubah niatnya itu. Hanafi kemudian ikut serta dengan rakyat, berjuang dan
membangun kembali semangat nasionalisme mereka pada sisi lain, untuk menunjang
perjuangannya itu Hanafi juga mulai memanfaatkan pengetahuan-pengetahuan
akademis yang telah ia peroleh dengan memanfaatkan media massa sebagai corong
perjuangannya. Hanafi menulis artikel-artikel untuk menaggapi masalah-aktual untuk
melacak faktor kelemahan umat Islam'3. Di sini terlihat Hanafi ingin menggabungkan
antara semangat akademik dengan semangat kerakyatan. Artinya, sebagai seseorang
pemikir dan cendekiawan, Hanafi sangat peka terhadap persoalan yang sedang dihadapi
masyarakat'?,

Sebagai seorang pendidik, Hanafi sehari-hari meluangkan waktunya untuk
mengajar di Universitas Kairo dan beberapa Universitas di luar negeri. Di tahun 1969,
Hanafi menjadi professor tamu di perancis dan di Belgia pada tahun 1970. Di tahun
yang terakhir ini, Hanafi terkena masalah dengan pemerintah sehingga ia di minta untuk
memilih antara berhenti dari aktivitasnya di Mesir atau pergi ke Amerika. Akhirnya, ia
memilih yang kedua dan disana ia mengajar. Hanafi mengajar di Universitas Templ
(1971-1975). Di tempat inilah Hanafi menggunakan waktunya untuk menulis tentang
dialog agama-agama dan revolusi. Sepulangnya dari Amerika Hanafi memulai
berusaha memulai tulisannya tentang pembaharuan pemikiran Islam yang telah lama
tertunda. Pertama, Hanafi merintis penulisan buku a/-Turats wa al-Tajdid, (memulai
pendahuluan atas pembaharuan yang Hanafi canangkan), namun akhirnya belum
terwujud pula karena ia dihadapkan pada pergerakan anti-pemerintah Sadat yang pro-
Barat dan melindungi Israel. Antara 1976-1981, terpaksa Hanafi membantu
menjernihkan situasi melalui tulisan-tulisannya yang kemudian menjadi a/-Din wa al-

Tsawrah (8 Jilid) tahun 1980-1983, Hanafi menjadi Professor tamu di Universitas

1 1pid

12 E, kusnadiningrat, Teologi, him.50

13 Ibid, him.50-51

14 Moh Nurhakim, Neomodernisme, him.72



Tokyo, tahun 1985 serta di Emirat Arab dan Maroko pada tahun 1983-1984, di sana
Hanafi diminta untuk merancang berdirinya Universitas Fes.!?

Pengalamannya dengan para pemikir besar dunia dalam berbagai pertemuan
internasional, baik di kawasan negara-negara Arab, Eropa dan Amerika membuatnya
semakin faham terhadap persoalan besar yang sedang dihadapi oleh dunia dan umat
Islam di berbagai Negara. Misalnya, Hanafi berkali-kali mengunjungi negara-negara
seperti Belanda, Swedia, Portugal, Spanyol, Perancis, Jepang, Indonesia, India, Sudan,
Saudi Arabia, dan sebagainya antara 1980-1987'°.

Maka, dari pengalaman hidup yang ia peroleh sejak masih remaja membuat ia
memiliki perhatian yang begitu terhadap persoalan umat Islam karena, meskipun tak
secara sepenuhnya mengabdikan diri untuk sebuah pergerakan tertentu, Hanafi pun
banyak terlibat langsung dalam kegiatan-kegiatan pergerakan-pergerakan yang ada di
Mesir. Sedangkan pengalamanya dalam bidang akademisi dan bidang intelektual, baik
secara formal maupun tidak, dan pertemuannya dengan para pemikir besar dunia,
semakin mempertajam analisis dan pemikirannya, sehingga mendorong hasratnya
untuk menulis dan mengembangkan pemikiran-pemikiran baru untuk membantu
menyelesaikan persoalan-persoalan besar umat Islam!’.

Situasi yang sedemikian rupa, di mana Hanafi lahir dan dibesarkan berpengaruh
dalam pembentukan kepribadiannya. Dari uraian di atas memperlihatkan kuatnya
perhatian Hanafi dalam memperjuangkan kepentingan umat secara luas, juga
keterlibatanya dalam gerakan-gerakan politik. Hal ini menunjukkan betapa besarnya
pengaruh situasional kondisi politik Mesir pada pembentukan kepribadian Hanafi'8.

Pada awal abad XX, di Mesir muncul gagasan liberalisme politik yang
diadaptasi dari Barat. Akibatnya, muncul kelompok-kelompok pemikir, golongan yang
berpendidikan Barat berpendirian bahwa sistem politik Barat harus diterapkan di Mesir,
guna memajukan masyarakat Islam di masa datang. Sedangkan golongan Islam
tradisional yang kebanyakan Ulama’ dan selama ini menganggap dirinya sebagai
penasehat pemerintah dalam aspek yang sangat luas termasuk kebijaksanaan politik,
tidak memeiliki kesiapan, baik pemikiran maupun sikap dalam menerima sistem politik

Barat itu, sebab disamping dipandangnya sebagai bid’ah, mengambil sistem tersebut ,

15 Moh Nurhakim, Neomodernisme, him.12
1 Ibid, him.12-13

17 E. Kusnadiningrat, Teologi , him.52-53

18 AH. Ridlwan, Reformasi, him.12



diperkirakan menghilangkan posisi mereka. Akhirnya mereka mengambil sikap tidak
setuju terhadap berabagai kebijaksanaan pemerintah dalam mengambil sistem Barat itu,
bahkan dianggap sebagai sikap pengingkaran terhadap ajaran Islam. Kondisi demikian
membuat penguasa dari intelektual berpendidikan Barat menganggap ulama’ sebagai
kendala modernisasi, bahkan penyebab timbulnya keterbelakangan di bidang sosial

politik dan ekonomi'®..

B. Perjalanan Ilmiah Hassan Hanafi

Menjelang umur lima tahaun, Hanafi kecil mulai mengahafal al-Qur’an,
beberapa bulan dia lalui bersama gurunya Syaikh Sayyid di jalan al-Banhawi, Komplek
Bab al-Sya’riyah, sebuah kawasan di kairo bagian selatan. Pendidikan dasarnya dimulai
di Madrasah Sulayman Gawisy, bab al-Futuh, Komplek perbatasan benteng Shalh al-
Din al-Ayyubin, selama lima tahun. Setamatnya dari sana, dia masuk sekolah
pendidikan guru al-Mu’alimin. Setelah emapat tahun dia lalui dan ketika hendak naik
ketingkat lima, tingkat akhir dia memutuskan untuk pindah ke Madrasah al-Silahdar,
yang berada di Kompleks masjid al-Hakim bi Amri’llah dan langsung diterima di kelas
dua, mengikuti jejak kakaknya, hingga tamat. Di sekolahnya yang baru inilah Hanafi
banyak mendapat kesempatan belajar bahasa asing?’.

Pendidikan menengah atasnya dilalui di madrasah Tsanawiyah (unutk Indonesia
setingkat SMP, pen) Khalil Agha, di jalan Faruq (al-Ghasy), selama lima tahun. Empat
tahun untuk memperoleh bidang kebudayaan dan setahun untuk bidang pendidikan?!.

Tahun 1952, setamat Tsanawiyah, Hanafi melanjutkan studi di departemen
filsafat universitas kairo, selesai tahun 1956 dengan menyandang gelar sarjana muda,
melanjutkan ke Universitas Sorborne, Perancis??>.Pada tahun 1966, Hanafi berhasil
menyelesaikan program master dan doktornya sekaligus dengan tesis ~ Les Methodes
d’ exegeses; Esser sur la Science des fondament de la comprehension” (Ilmu Ushul

Figh) dan disertasi ” I’Exegese de la phenomenologie, I’etat actual de la methode

19 Ibid, him.12-13

20 M. Ridlwan Hambali, Hassan Hanafi, him.218

21 |pid,him.210

22 Hassan Hanafi, al-Din wa al-Tsawrah Fi Mishra 1952-1981,VIl (Mesir: Maktabah Madbulli, t.th), him.
332 selama di Perancis ini, Hanafi mendalami berbagai disiplin llmu, ia belajar metode berpikir,
pembaharuan dan sejarah Filsafat dari Jean Gitton, belajar Fenomenologi dari Husserl, belajar analisa
kesadaran pada Paul Recover dan pada bidang pembaharuan pada Masignon yang sekaligus bertindak
sebagai pembimbing penulisan disertasinya.



phenomenologie et son application au phenomene religieux*.>> Desertasi setebal 900
halaman tersebut di nyatakan karya ilmiah terbaik di Mesir?*. karier akademiknya
dimulai tahun 1967 ketika diangkat sebagai lektor, kemudian lektor kepala (1973),
Profesor filsafat (1980) pada jurusan filsafat Universitas kairo, dan diserahi jabatan
sebagai ketua jurusan Filsafat pada Universitas yang sama®’. Selain bergiat di dunia
pendidikan, Hanafi juga aktif di berbagai organisasi kemasyarakatan khususnya yang
berkaiatan dengan Filsafat. Hanafi pernah menjabat sebagai skretaris persatuan
masyarakat Filsafat Mesir, anggota ikatan solidaritas Asia Afrika dan wakil presiden
masyarakat Filsafat Arab?®.

Pada awalnya sebetulnya Hassan Hanafi bercita-cita sebagai seorang musikus,
namun pada saat yang sama Hanafi juga bercita-cita menjadi seorang pengarang yang
melalui tulisan-tulisanna mamapu menggetarkan pikiran dan perasaan manusia. Pada
akhirnya kedua-duanya, namun Hanafi kemudian terserang sakit dan setelah
mengetahui duduk persoalannya, dokter menasehatinya untuk memilih salah satu,
musik atau filsafat?’.

Rupanya Hanafi keberatan dengan nasehat dokter, sebab bagi Hanafi musik
adalah ekspresi estetis (al-jamal), sementara filsafat adalah ekspresi pemikiran Hanafi
merujuk pada Filsafat romantisme terutama pada Hegel, Ficthe, Schelling, Bergson dan
Kierkigaard. Dalam filsafat itu ditemukan kombinasi antara keduanya. Hanafi
kemudian meneguhkan hatinya dengan mengatakan:” ini yang menjadi pilihan saya

hingga sekarang”, yakni memadukan musik dengan filsafat.?®

STUDI ANALISA PEMIKIRAN HASSAN HANAFI
A. Dari Teologi Teosentris menuju Teologi Antroposentris.

Dalam tradisi keagamaan, teologi (Islam, aqidah) dipandang sebagai unsur
penting yang mendasari adanya sebuah agama, tanpa teologi yang menjadi dasar
keimanan seseorang, maka tidak ada yang namanya agama. Oleh karena itu jika teologi

menjadi bidang kajian yang telah mentradisi dalam semua agama. Bahkan sejarah-

23 Luthfi Syawkani, Oksidentalisme: Kajian Barat Setelah Kritik Oksidentalisme; dalam Ulumul Qur’an,
Vol. V, Tahun 1994, him.121.

24 M. Ridlwan Hambali, Hassan Hanafi, him.220

5 John L. Esposito, The Oxford Encyklopedia, him.96

26 Thaha Mahasin, Manusia dan Perubahan, him.24.

27 Hassan Hanafi, Al-Din wa al-Tsawrah fi Mishra 1952-1981 ( Kairo: Makatabah Madbuli, 1989),
him.242-243.

28 Ibid, him .243-244



sejarah agama pada dasarnya adalah sejarah teologi. Ratusan bahkan ribuan buku telah
ditulis orang untuk memperbincangkan masalah teologi ini, yang semuanya bertujuan
untuk mensucikan (Tanzih) Tuhan®.

Hassan Hanafi, dalam bukunya Min al-aqidah Ila al-Tsawrah; Muhawalatun Li
I’adat Bina’ Ilm Ushul al-Din (dari aqidah ke revolusi; upaya untuk membangun
kembali ilmu Ushuluddin) memberika kritiknya terhadap karya pemikiran kalam
(teologi) terdahulu sebagai sesuatu hal yang telah jauh dari efos progesivitas
kemanusiaan, selalu mensubordinasikan manusia. Dalam kitab-kitab tersebut, pertama-
pertama selalu diungkapakan puji-pujian kepada Allah dan pernyataan kelemahan
manusia di hadapan kemaha Besaran-Nya telah memberikan pengaruh penanaman nilai
pasivitas kedalam diri manusia dan menciptakan suatu kondisi psikologis yang tidak
mampu mengubah keadaan. Jiwa orang Islam diperkedilkan dan diperlemah dengan
selalu menjejalkan dalam kesadaran manusia, ingatan bahwa Dia yang Maha Besar,
sementara diri sendiri serba lemah dan membutuhkan pertolongan. Sikap seperti ini,
sedemikian terpatri dalam jiwa, membuat orang tak percaya diri dan tidak berkuasa
ketika berhadapan dengan penguasa-penguasa temporal, baik itu penguasa politik,
penguasa budaya maupun penguasa keagamaan. Kehilangan era progesifitasnya dalam
melakukan perubahan?®’, inilah akar metodologis teologi (kalam) klasik yang harus
dirombak secara radikal, mestinya, kata Hassan Hanafi, risalah kalam harus diawali
dengan pernyataan ‘ demi bumi kaum muslimin yang terjajah, demi kebebasan kaum
muslimin dalam menghadapi serangan lawan, demi keadilan sosial dan persamaan dan
seterusnya’!.

Menurut Hassan Hanafi, akal dan kenyataan merupakan dasar penerimaan
kebenaran, pengetahuan mengenai yang benar dan yang salah tidak datang dari atas,
melainkan dari perenungan atas data-data pemikiran dan kenyataan. Pengetahuan
teoritis tidak merupakan anugerah, melainkan diperoleh melalui analisis rasional yang
cermat terhadap ide-ide dan kenyataan dan dengan meneliti terjadinya berbagai
peristiwa. Ini tidak berarti penolakan terhadap adanya ukuran-ukuran kebenaran dan
garis-garis yang mengatur pemikiran. ini semua ada, muncul dari tabiat akal sendiri dan

ditangkap dengan intuisi, tidak berasal dari luar. Jadi, sesuatu yang baru dikatakan

2% Rumadi, Masyarakat Post-teologi, Wajah Baru Agama dan Demokratisasi Indonesia (Jakarta: CV
Mustika Bahmid,2002), him.23

30 Hassan Hanafi, Min al-Agidah lla al-Tsawrah; Muhawalatun Li 'adat Bina’ Ushul al-Din (Kairo:
Maktabah Madbuli. t.th), him.5

31 Ipid. him.31



benar, manakala akal telah menyelidikinya dan membuktikannya dalam kenyataan
bahwa itu memang benar?2,
Teologi (kalam) yang digagas Hassan Hanafi bukan lagi menjadikan kalam

2

sebagai media apologis dimensi ” kelangitan” , tetapi diarahkan pada bagaimana
teologi (kalam) mampu berdialektika dengan realita yang sedang dihadapi manusia
kotemporer. Oleh karena itu, teologi (kalam) tidak lagi ilmu yang berbicara tentang
dimensi ketuhanan secara murni, tetapi lebih pada bagaimana pemahaman tentang
dimensi ketuhanan tersebut mampu ditrasformasikan untuk mengokohkan eksistensi
kemanusiaan dalam realitas “kebumiannya” dari Tuhan menuju bumi, dari dzat Tuhan
menuju kepribadian manusia, nilai-nilai kemanusiaan diderivasi dari sifat-sifat Tuhan,
dari kekuasaan Tuhan menuju kemampuan berpikir manusia, dari keabadian Tuhan
menuju gerakan kesejarahan manusia, dari eskatologis menuju masa depan
kemanusiaan®.

Perubahan paradigma tersebut menyangkut beberapa hal. Pertama, merubah
paradigma teologi dan teosentris (Tuhan pusat segala sesuatu) menjadi lebih
antroposentris (manusia pusat segala sesuatu). Jika paradigma kedua melihat urusan
dunia sebagai urusan Tuhan, maka paradigma kedua melihat urusan dunia sebagai
urusan manusia, kedua, merubah cara pandang terhadap dunia sebagai segala sesuatu
yang menyatu dengan Tuhan sehingga selalu didekati dengan prespektif ke-Tuhan-an
menjadi teologi yang melihat dunia sebagai sesuatu yang terpisah dengan Tuhan. Oleh
karena itu, dunia pandang dengan prespektif “dunia”, sehingga dunia tidak selalu
didekati dengan prespektif Ilahi, meskipun yang bersifat Ilahi tidak dapat ditolak sama
sekali. Ketiga, merubah cara pandang terhadap alam sebagai ” tanda” kehadiran Tuhan
menjadi tanda atau instrumen untuk menyembah Ilahi. Keempat, menggeser cara
pandang teologi yang menjadikan individu sebagai fokus dan titik tolak dalam
memandang kenyataan hidup, konsekwensi dari hal ini, konsep kesalihan dengan

sendirinya menjadi berubah, dari kesalihan ritual individual, menjadi kesalihan sosial®*.

32 Ipid , him.8

33 Hassan Hanafi, Islam In The Modern World: Religion, Ideologi and Development (Heliopolis Dar
Kebaa Bookjshop, t.th). Il, him. 11-22

34 Rumadi, Masyarakat Post, Teologi, him.34

10



Teologi Hassan Hanafi; Merepresentasikan Rasionalisme® Mu’tazilah

Tumbuh mekarnya diskursus telogi ke arah perumusan teologi baru dalam
sejarahnya adalah sebuah keniscayaan sejarah. Pada abad tengah, al-Ghazali pernah
mengeluh tentang manfaat ilmu “kalam” dalam pemikiran Islam, sedang dalam era
modern sekarang ini Fazlur Rahman yang juga menyatakan hal yang sama. Oleh kaum
pandukung positivisme di Barat, teologi pernah dituduh sebagai bentuk diskursus yang
bersifat meaningless.?®

Dewasa ini di Barat telah tumbuh kecenderungan baru dalam teologi yang
mengambil “Revolusi” sebagai subjek pembahasan;dan sering disebut dengan
“theology of revolution” yang juga mengandung pengertian “teologi tanah”, “teologi
pembangunan”, teologi perubahan sosial”, dan teologi progresif”, dalam peta pemikiran
agama, aliran ini menjadi suatu cabang yang paling penting. Teologi telah menjadi ilmu
tentang rakyat (/lm al-jawahir), ilmu tentang gerakan-gerakan kerakyatan di dalam
masyarakat tertindas seperti Afrika, Asia dan Amerika latin. Kenyataan revolusioner
menampakkan dirinya di mata para teolog dalam komunitas keagamaan, banyak
kemudian yang mengambil “revolusi’ itu sebagai subjek studi dan sekaligus
berpartisipasi di dalamnya. Dengan demikian, agama menjadi ilmu, aksi , tauhid dan
kesyahidan.’” Dalam kaitan ini, Hassan Hanafi menggagas atas perlunya perubahan
paradigma dalam pemikiran Ilmu kalam?®, Hassan Hanafi menawarkan sebuah teologi
yang berwawasan pergerakan dalam segala bidang. Rekontruksi tersebut menyangkut

banyak hal antara lain: merubah cara pandang terhadap teks yang kurang agresif

35 Rasioanlisme adalah faham filsafat yang mengatakan bahwa akal (reason) adalah alat terpenting
dalam memperoleh pengetahuan dan mengetes pengetahuan jika empirisme mengatakan bahwa
pengetahuan diperoleh dengan alam mengetahui objek empiris, maka rasionalisme mengajarkan
bahwa pengetahuan diperoleh dengan cara berfikir. Alat dalam berfikir itu adalah kaidah-kaidah logis
atau kaidah-kaidah logika. Rasioanalisme ada dua macam: dalam bidang agama dan dalam bidang
filsafat. Dalam bidang agama rasionalisme adalah lawan autoritas, dalam bidang filsafat rasionalisme
adalah lawan empirisme. Rasionalisme dalam bidang agama biasanya digunakan untuk mengkritik
ajaran agama, rasionalisme dalam bidang filsafat terutama berguna sebagai teori pengetahuan.
Sebagai lawan empirisme, rasionalisme berpendapat bahwa sebagian dan bagian penting
pengetahuan datang dari penemuan akal. Contoh yang paling jelas ialah pemahaman kita tentang
logika dan matematika. Lihat Ahmad Tafsir, Filsafat Umum, Akal Dan Hati Sejak Tholes Sampai Capra,
Pengantar Kepada Filsafat Untuk Untuk Mahasiswa Perguruan Tinggi (Bandung: Remaja Rosdakarya,
1999), him.127

36 A, H. Ridwan, Reformasi Intelektual, him.163.

37 Khazuo Shimoggaki, Kiri Islam antara Modernisme Dan Post Modernisme, Telaah Kritis Pemikiran
Hassan Hanafi, Reformasi Intelektual Islam,Pemikiran Hassan Hanafi Reaktualisasi Tradisi Keilmuan
Islam (Yogyakarta, LKIS, 1993), him.132.

38 Djam’annuri, Pencarian Paradigma Baru Pemikiran Kalam , dalam Esensia, Jurnal llmu Ushuluddin
IAIN Sunan Kalijaga, Vol.3. No 2 Juli 2002, him.163

11



menjadi lebih agresif, rasional serta terbuka terhadap perangkat Ilmu modern dalam
teks keagamaan®®,

Oleh karena itu, dalam hal ilmu kalam, Hassan Hanafi masih mempertahankan
pola pikir Mu’tazilah untuk dipopulerkan kembali karena sifat rasionalnya. Sistem
Mu’tazilah dipandang sebagai refleksi gerakan rasionalisme, naturalisme dan
kebebasan manusia*’. Meski dalam konteks ini Hassan Hanafi tidak mengulang secara
mutlak ajaran Mu’tazilah. Minimal adalah semangat rasionalnya yang dapat diambil.

Akibatnya konsep-konsep tertentu dalam doktrin Mu’tazilah ditonjolkan
kembali sebagai landasan inspiratif rekontruksi kalam (teologis) nya. Konsep Tauhid
Mu’tazilah misalnya dianggap lebih merupakan prinsip-prinsip nasional murni
dibanding konsep personifikasi Asy’ariyah, konsep tanzih (Transendensi) dianggap
mengekspresikan secara lebih tetap tentang hakikat rasio dibandingkan dengan konsep
tasybih, penyatuan antara dzat dan antara keduanya.*! Ttulah yang dimaksud Hassan
Hanafi dengan dimensi revolusioner khazanah klasik Islam. Yaitu unsur-unsur
rasionalistik yang ada dalam tradisi pemikiran teologi*?.

Kebebasan dan tanggung jawab manusia atas perbuatannya, kekuatan
menentukan dan menciptakan perbuatannya menjadi relevan untuk diangkat kembali.
Demikian pula etika obyektif Mu’tazilah, kepemimpinan model Khawarij yang
dianggap lebih demokratis, serta konsep amar ma 'ruf nahi Munkar menjadi Platform
pembebasan Hanafi. Dengan demikian Ushul a/-Khamsahnya Mu’tazilah diterimanya
tanpa kritik*.

Alasan utama mengapa Mu’tazilah diintrodusir oleh Hassan Hanafi adalah
lantaran pembaharuannya yang ditawarkanya berbasiskan konsep rasionalisme,
kebebasan, demokrasi dan eksplorasi alam. Konsep kepemimpinan khawarij juga
dielaborasinya, lantaran Hassan Hanafi berusaha memback up revolusi Islam yang
memprioritaskan hak-hak rakyat, persamaan dan kreatifitas lawan dari sikap pasif dan
pasrah. Dengan berbagai deskripsi diatas, terlihat jelas bahwa Hassan Hanafi sedang

berjuang mati-matian membongkar sistem Asy’ariyah yang menurutnya telah

3% Rumadi, Masyarakat Post Teologi, him.21

40 Ipid, him.18. bandingkan dengan Ridwan Hambali, “Hassan Hanafi; Dari Islam Kiri, Revitalisasi
Turats, Hingga Oksidentalisme”, dalam Aunul Abied Shah, (ed), Islam Garda Depan Mosaik Pemikiran
Islam Timur Tengah (Bandung: Mizan,2001), him.226, Kazuo Shimogaki, Pemikiran Hassan Hanafi,
Munculnya Al-Yassar al-Islami, Islamika No.1; Juli, September 1993, him.19

41 Muhammad Mansur , Kritik Hassan Hanafi, him.18

42 A H. Ridwan, Reformasi Intelektual Islam, him.32

43 Muhammad Mansur, Kritik Hassan Hanafi, him.18

12



membelenggu dunia Islam selama sembilan abad. Dalam kurun waktu ini Asy’ariyah
menurut Hassan Hanafi, dinaggap sebagai representasi tradisi Islam. Pada hal
sebaliknya, menurutnya, sistem Asy’ariyah ini yang bertanggung jawab atas
kemandegan pemikiran umat, karena pada kenyataannya sistem ini telah berubah
menjadi ideologi politik sehingga menyimpang dari sistem ini akan dianggap subversi,
kafir dan penghianat**.

Alasan lain mengapa Hassan Hanafi merepresentasikan rasionalisme
Mu’tazilah adalah juga mindset Hassan hanafi dalam mensikapi turats (tradisi) dan
tajdid (pembaharuan) Hassan Hanafi meletakkan landasan teosentris pada kerangka
lingkaran piramida peradaban; bahwa manusia tidak bisa dipisahkan dari tiga akar
pijakan berpikir: kemarin (al-madli), yang dipersonifikasikan dengan turats gadim
(khazanah klasik),esok (a/-Mustagbal) yang dipersonifikasikan dengan turats gharbi
(khazanah barat), dan sekarang (al-Hali), yang dipersonifikasikan dengan al-Wagqi’
(realitas kontemporer). Tiga pijakan berpikir ini oleh Hassan Hanafi dijadikan sebagai
trifrontasi (al-Jabhah al-Tsalatsah) proyeksi Turats Wa Tajdid. Kita berada di tengah
lingkaran piramida peradaban itu. Dalam Turats qadim, kita meletakkan Khazanah
klasik sebagai acuan berpikir yang mempunyai bentangan sejarah sangat luas dan
dalam, yang mengakar telah jauh kebawah. Dalam turats gharbi kita meletakkan
khazanah Barat sebagai tamu peradaban yang mempunyai bentangan sejarah selama
sekitar dua abad (masa saat Islam mulai mengakui adanya signifikansi budaya Barat,
sehingga dia harus datang dengan berpakaian sebagai seorang murid), sedangkan dalam
al-waqi’ kita meletakkan realitas kontemporer sebagai bidang untuk bertanam,
bercangkok dan berinteraksi antar khazanah klasik dengan khazanah Barat. Korelasi
diantaranya ketiganya (khazanah klasik, khazanah Barat, realitas kontemporer) sangat
kuat sehingga antara satu sama lainnya tidak mungkin dipisahkan, kata Hassan Hanaffi,
disinilah proses terjadinya akulturasi (al-Tatsaqquf al-tahaddur) tidak mungkin

terelakkan®?.

B. Epistemologi Teologi Antroposentris
Hanafi mengajukan sebuah konsep baru tentang teologi Islam, Rekonstruksi

teologi bagi Hanafi adalah salah satu cara yang mesti ditempuh jika diharapkan teologi

4 Abudinnata, Ilmu Kalam, Filsafat dan Tasawuf ,Dirasah Islamiyah IV, (Jakarta: Rajawali Press, 1993),
him.189.
45 Aunul Abied Shah (ed), Islam Garda Depan, him.227

13



dapat memberikan sumbangan yang konkrit bagi sejarah kemanusiaan. Kepentingan
rekontruksi itu unutk menjadikan teologi tidak sekedar sebagai dogma keagamaan yang
kosong melainkan menjelma sebagai ilmu tentang perjuangan sosial, menjadikan
keimanan keimanan berfungsi secara katual sebagai landasan etik dan motivasi
tindakan manusia. Karena itu gagasan-gagasan Hanafi yang berkaitan dengan teologi,
berusaha untuk mentranformulasikan teologi tradisional yang bersifat teosentris
menuju antroposentris, dari Tuhan kepada manusia (bumi) dan tekstual kepada
kontekstual, dari teori kepada tindakan dan dari taqdir menuju kehendak
bebas*®. Teologi tidak lagi dipandang sutu yang abstrak, elitis dan sakral. Teologi juga
tidak sekedar difahami sebagai ilmu yang berkenaan dengan pandangan tentang aqidah
yang benar. Sebaliknya, teologi harus difahami sebagai sesuatu yang manusiawi,
konkrit dan fungsional®’.

Menurut Hassan Hanafi pemikiran ini minimal didasarkan atas dua alasan:
pertama, kebutuhan akan adanya sebuah ideologi (teologi) yang jelas ditengah
pertarungan global antara berbagai ideologi, kedua, pentingnya teologi baru yang bukan
hanya bersifat teoritik tetapi sekaligus juga praktis yang bisa mewujudkan sebuah
gerakan dalam sejarah?s,

Peranan yang harus dimainkan Hassan Hanafi adalah mereformasi aqidah
menuju perubahan individu dan masyarakat. Dia menggunakan aqidah sebagai spirit
bagi perubahan sosial, untuk menjadi seperti generasi muslim pertama yang mamapu
merealisasikan contoh ideal (al-matsal al-a’la) yang digambarkan dalam nilai-nilai
luhur, tingkah laku, jithad memerdekakan tanah air dan memberikan kebaikan pada
umat dengan cara meneladani sifat dan nama Allah®.

Harus diakui, tradisi teologi sunni tidak mempunyai perangkat sosial untuk
menjawab berbagai problem kemasyarakatan, tidak mampu bergulat dalam belantara
“anarki Pemaknaan” gagap mengakomodir derasnya dinamika sosisal, dan rapuh untuk
menjadi pijakan bagi pemberdayaan masyarakat yang lebih berorientasi sosial,
kemanusiaan dan kerakyatan. Kritik semacam ini bukan hal yang mengada-ada, tapi
merupakan kegelisahan banyak orang yang menyadari pentingnya teologi dalam proses

transformasi dan pemberdayaan rakyat, sesuatu yang tak ditemukan dalam teologi

46 A.H Ridwan, Reformasi Intelektual, him.50

47 Al-Zastrow, Reformasi Pemikiran, Respon Kontemplatif Terhadap Persoalan Kehidupan Dan Budaya
(Yogyakarta:LKPSM,1998), him.171

48 A.H Ridwan, Reformasi, him.50

49 Muhammad Bayumi, Agidah Dan Liberasi, him 92-93

14



konvensional. Kajian-kajian teologi sunni yang melangit dan hampir-hampir tidak ada
kaitannya dengan rakyat. Tema-tema yang diangakat dalam teologi konvensional ini
selalu saja berbicara pada “aras atas” seperti Tuhan, malaikat, langit, akhirat, surga,
kitab suci dan seterusnya. Sedangkan tema-tema yang berkaitan dengan “aras bawah”
seperti manusia, rakyat, dunia, bumi dan sterusnya hampir-hampir tidak mendapatkan
porsi®®. Kalaupun muncul pemikiran yang menyentuh aspek kemanusiaan mengenai
ada tidaknya kehendak bebas manusia, ujung-ujungnya juga mengenai balasan tuhan di
akhirat. Singkatnya, keseluruhan aspek-aspek pemikiran teologi menjadikan Tuhan
sebagai pusat bahasnnya, teosentris, dalam persoalan ketuhanan misalnya, perdebatan
teologi selalu berkutat pada persoalan Tuhan dan sifat-sifat-Nya. Apakah Tuhan
mempunyai sifat atau tidak, apakah sifat Tuhan dari dalam atau di luar dzat, dan
seterusnya. Sedang manusia hanya sekedar menjadi pernik-pernik yang tidak
mempunyai arti apa-apa.>!

Untuk mengatasi kekurangan teologi klasik yang dianggap tidak berkaitan
dengan realitas sosial, Hanafi menawarkan dua teori.>? pertama, nalisa bahasa. Bahasa
dan istilah-istilah dalam teologi klasik adalah warisan nenek moyang dalam bidang
teologi yang khas yang seolah-olah sudah menjadi doktrin yang tidak bisa diganggu
gugat. Menurut Hanafi, istilah-istilah dalam teologi sebenarnya tidak mengarah pada
yang transenden dan ghaib, tetapi juga mengungkap tentang sifat-sifat dan
metode keilmuan, yang empirik-rasional seperti iman, amal dan imamah, yang historis
seperti nubuwah dan ada pula yang metafisik, seperti Tuhan dan akhirat. Kedua, analisa
realitas. Menurut Hanafi, analisa ini dilakukan untuk mengetahui latar belakang
historis-sosiologis munculnya teologi dari masa lalu dan bagaimana pengaruhnya bagi
kehidupan masyarakat atau para penganutnya. Selanjutnya, analisa realitas berguna
untuk menentukan stressing bagi arah dan orientasi teologi kontemporer.

Untuk melandingkan dua usulannya tersebut, Hanafi paling tidak menggunakan
empat metode berfikir’*:

1. Dialektika.
Kata dialektika berasal dari bahasa Yunani dialektos yang berarti pidato,

pembicaraan, perdebatan, seni atau ilmu dialektika berawal dari penarikan pembedaan-

50 Rumadi, Masyarakat Post-Teologi, him.13
51 Ibid, him.14

52 A.H Ridwan, Reformasi, him.50-51

53 Ibid, him.18

15



pembedaan yang ketat. Dialektika kiranya dimulai oleh Zero, Socrates dan plato.
Peranan dialektika, interpretasi mengenai hakekatnya dan penghargaan atas
kegunaaanya sangat bervariasi sepanjang sejarah filsafat. Itu dikarenakan perdebatan
posisi atau pendapat setiap filosuf.>*

Dialektika pada mulanya menunjuk pada debat dengan tujuan utama menolak
argumen lawan atau membawa lawan kepada kontradiksi-kontradiksi, dilema, atau
paradoks, atau seni bertukar pendapat. Secara umum, seorang dialektikawan adalah
seorang yang tidak membiarkan sesuatu tidak dipersoalkan®>.

Dialektika adalah metode pemikiran yang didasarkan atas asumsi bahwa
perkembangan proses sejarah terjadi lewat konfrontasi dialektis dimana tesis
melahirkan antites yang dari situ kemudian melahirkan sintesis. Hanafi menggunakan
metode ini ketika sebelumnya menjelaskan tentang sejarah perkembangan pemikiran
Islam dan untuk menentukan titik pijak dan alasan dasar mengadakan suatu revolusi.
Demikianlah revolusi dipandang sebagai panggilan sejarah. Kemudian juga Hanafi
menggunakan dialektika untuk menggagas teologi sebagai antropologi yang merupakan
cara “ilmiah” untuk mengatasi keterasingan teologi itu sendiri.>® Hanafi berusaha
membumikan kalam yang dianggap melangit.

Apa yang dilakukan Hanafi terhadap kalam klasik ini sama sebagaimana yang
dilakukan Marx terhadap pemikiran Hegel. Menurut Marx, pemikiran Hegel berjalan
dikepalanya, maka agar bisa berjalan normal ia harus dijalankan di atas kakinya.®’
Artinya kalam klasik yang terlalu teosentris harus dipindah menjadi persoalan
‘material’ agar bisa berjalan normal. Karena ternyata,al-Qur’an sendiri memang banyak
berbicara mengenai manusia. Sehingga Dr. Syafi’i Ma’arif pernah mengambil
kesimpulan bahwa al-Qur’an itu bersifat antroposentris dan bukannya teosentris’®.

Namun demikian, bukan berarti Hanafi terpengaruh atau mengikuti metode
dialektika Hegel atau Marx, Hanafi menyangkal bila dikatakan bahwa, ia terpengaruh
atau menggunakan dialektika Hegel atau marx. Menurutnya, apa yang semata

didasarkan dan diambil dari Khasanah keilmuan dan realitas sosial muslim sendiri.

54 Lorens Bagus, Kamus Filsafat (Jakarta: Gramedia,2000), him.116

55 Ibid, him.161-162

56 A.H Ridwan , Reformasi, him.18

57 Lihat Bertens, Filsafat Abad XX Prancis (Jakarta:Gframedia,1996), him. 235, Bertens, Sejarah Filsafat
(Yogyakarta:Kanisius,1983), him.80

58 Dawam Raharjo, Islam Dan Transformasi Budaya (Yogyakarta: Dana Bhakti Primayasa, 2002),
him.20

16



Persoalan kaya miskin, atasan bawahan dan seterusnya kebetulan sama dengan konsep
Hegel maupun Marx. Hanafi juga mengkritik secara tajam metode dielektika Marx,
yang dianggap gagal memberi arahan pada kemanusiaan, karena yang terjadi justru
totaliarinisme?®. Di sini ia mungkin ia terilhami oleh inspirator revolusi sosial Iran. Ali
Syari’ati, ketika dengan teori dialektikanya Syari’ati menyatakan bahwa manusia
adalah sintesa antara roh Tuhan (tesa) dengan setan (antitesa).
2. Hermeneutik

Kata hermeneutika berasal dari bahasa Yunani Hermeneutikas (penafsiran).
Hermeneutika berarti Ilmu dan teori tentang penafsiran yang bertujuan menjelaskan
teks mulai dari ciri-cirinya, baik obyektif (maksud pengarang)®’. Kata hermeneutik
merupakan derivasi dari kata Hermes, seorang dewa dalam metodologi Yunani yang
bertugas sebagai penghubung antara sang Maha Dewa di langit dan para manusia di
bumi. Meskipun secara etimologis dan historis diambil dari mitologi Yunani, secara
teologis peran Hermes sesungguhnya tak ubahnya dari peran para nabi urusan tuhan
yang bertugas sebagai juru penerang dan penghubung untuk menyampaikan pesan dan
ajaran Tuhan kepada manusia. Problem pertama yang harus dipecahkan oleh para nabi
ialah, bagaimana menyampaikan kehendak Tuhan yang menggunakan “bahasa langit”
kepada manusia yang menggunakan “bahasa bumi”. Problem Hermeneutik yang kedua
adalah bagaimana menjelaskan isi sebuah teks keagamaan kepada masyarakat yang
hidup dalam tempat dan kurun waktu yang jauh berbeda dari pihak penulisnya.
Mengingat bahwa manusia demikian banyak ragamnya, sedangkan setiap bahasa
mencerminkan pola budaya tertentu, maka problem terjemahan dan penafsiran
merupakan problem poko dalam hermeunetika. Dengan begitu, problem hermeneutik
selalu berkaitan dengan proses pemahaman, penafsiran dan penerjemahan atas sebuah
pesan (lisan atau tulis). Untuk selanjutnya disampaikan kepada masyarakat yang hidup
dalam dunia berbeda®!.

Hermeneutika pada dasarnya adalah suatu metode atau cara untuk menafsirkan
simbol yang berupa teks atau sesuatu yang diperlakukan sebagai teks untuk dicari arti

dan maknanya, dimana metode hermeneutik ini mensyaratkan adanya kemampuan

%9 Lihat Hassan Hanafi, Origin Of Modern Conservation And Islamic Fundamentalisme,
Amsterdam:University of Amsterdam, 1979), him,1-2 Sebagaimana dikutip oleh A.H Ridwan dalam
Reformasi Intelektual, him.70

80 Lorens Bagus, Kamus Filsafat, him.285

61 Komaruddin Hidayat, Memahami Bahasa Agama, Sebuah Kajian Hermenuetik (Jakarta
Paramadina,1996), him.13-14.

17



untuk menafsirkan masa lampau yang dialami, kemudian dibawa ke masa yang
sekarang®?. Yang aktifitas penafsirannya itu sendiri merupakan proses triadik ,
mempunyai tiga segi yang saling berhubungan, yakni teks, penafsir atau perantara dan
penyampaian pada audiens. Orang yang melakukan penafsiran harus mengenal pesan
atau kecondongan sebuah teks dan meresapi isinya, sehingga dari yang pada mulanya
“yang lain” menjadi “aku” penafsir sendiri.®® Sebagai sebuah metode penafsir
hermeneutika tidak hanya mengandung teks dan berusaha menyelami kandungan
makna literalnya lebih dari itu, hermeneutika berusaha menggali makna dengan
memperhatikan horizon-horizon yang melingkupi teks tersebut. Horizon yang
dimaksud adalah horizon teks, horizon pengarang dan horizon pembaca®*.

Hanafi menggunakan metode hermeneutik untuk melandingkan gagasannya
berupa antroposentris-teologis, dari wahyu kepada kenyataan, dari logos sampai
praktis, dari pikiran Tuhan sampai manusia®.Sebab, apa yang dimaksud hermeneutik,
bagi Hanafi, bukan sekedar ilmu Interpretasi tetapi juga [lmu Yang menjelaskan tentang
pikiran tuhan kepada tingkat dunia, dari yang sakral menjadi realitas sosial.

3. Fenomenologi

Fenomenologi adalah salah satu aliran dalam filsafat yang berpendapat bahwa
hasrat yang kuat untuk mengerti yang sebenarnya dan keyakinan bahwa pengertian itu
dapat dicapai jika kita mengamati fenomena atau pertemuan kita dengan realitas®®.
Pengertian lebih luasnya adalah ilmu tentang fenomena-fenomena atau apa saja yang
tampak. Dalam hal ini fenomenologi merupakan sebuah pendekatan filsafat yang
berpusat pada analisis terhadap gejala yang membanjiri kesadaran manusia. Sedang arti
sempitnya adalah ilmu tentang gejala yang menampakkan diri pada kesadaran
kita%” Jadi, fenomenologi adalah sebuah metode berfikir yang berusaha untuk mencari
hakekat sebuah fenomena atau realitas. Untuk sampai pada tingkat tersebut, menurut
Husserl (1859-1938) sang penggagas metode ini, peneliti harus melalui reduksi eidetis.
Pada tahap pertama, atau yang disebut pula dengan metode aphoce, peneliti menyaring

atau memberi kurung terhadap fenomena yang dihadapi. Peneliti mulai menyingkirkan

52 Fakhruddin Faiz, Hermeunetika Qur’ani, Antara Teks, Konteks Dan Kontekstualisasi (Yogyakarta:
Qalam, 2002), him.9

83 Sumaryono, Hermeunetika Sebuah Metode Filsafat (Yogyakarta: Kanisius,1993), him.31

64 Fakhruddin Faiz, Hermeunetik, him.11

85 Hassan Hanafi, Dialog Agama, him.1

56 puerwantara, (dkk), Seluk Beluk Filsafat Islam (Bandung: Remaja Rosdakarya, 1994), him.12

57 Lorens Bagus, Kamus Filsafat, him.234

18



persoalan-persoalan yang dianggap tidak merupakan hakekeat dari obyek yang dikaji
tahap kedua adetis, peneliti masuk lebih dalam lagi. Tidak hanya menyaring yang
fenomenal tetapi menyaring intisarinya.®®

Hanafi menggunakan metode ini menganalisa memahami dan memetakan
realitas-realitas sosial, politik, ekonomi, realitas khazanah Islam dan realitas tantangan
Barat, yang dari sana kemudian dibangun sebuah revolusi®®. Dengan metode ini, Hanafi
ingin agar realitas Islam berbicara bagi dirinya sendiri, bahwa Islam adalah Islam yang
harus dilihat dari kaca mata Islam sendiri, bukan dari Barat. Jika Barat dilihat dari kaca
mata Barat dan Islam juga dilihat dari Barat, akan terjadi kesimpang siuran tidak tepat.’®

4. Eklektik

Eklektif dalam bahasa Inggris eclectism,berasal dari bahasa Yunani ek (keluar)
dan tego (pilih,pilah). Maka eklektik yang berasal dari kata Yunani yaitu eklektikos,
yang bermakna seseorang yang memilih, dan dari eklegein, berarti mengambil, memilih
dari. Salah satu pengertian dari eklektic adalah memilih gagasan atau ide-ide (konsep
kepercayaan, doktrin) dari berbagai sistem pemikiran dalam proses menyusun dan
mengembangkan sistem pemikiran sendiri’!.

Metode eklektik dipakai oleh Hassan Hanafi untuk membangun pemikirannya
(reaktualisasi), dengan cara memilih-milih pemikiran suatu madzhab. Dalam konteks
ini, untuk membangun teologi yang lebih antroposentris, Hassan Hanafi
merepresentasikan rasionalisme Mu’tazilah. Mu’tazilah dipandang Hassan Hanafi
sebagi refleksi gerkan rasionalisme, naturalisme, kebebasan manusia dan demokrasi’?.

Oleh karena itu, bangunan atau struktur Ilmu Kalam (teologi) ini, menurut
Hanafi terdiri dari:”
A. Pendahuluan Teoritis
1. Teori pengetahuan
2. Teori wujud

3. Masalah-masalah Akidah atau Ketuhanan (Il/lahiyyat):

%8 Drijakarsa, Percikan Filsafat (Jakarta: Pembangunan 1984), him.121-124, Brouwer, Sejarah Filsafat
Barat Modern Dan Sezaman (Banadung: Alumni ,1980), him.52. Lihat Juga Anton Bekker, Metode-
Metode Flsafat (Jakarta:Gholia,1984), him.113-117.

59 Hassan Hanafi, Mugaddimah Fi llm al-Istighrab (Kairo:Dar al-Fanniyah, 1981), him.84-86

70 1bid, him.64-64

"1 pengertian Eklekisens menurut Lorens Bagus mempunyai kurang lebih empat pengertian, lebih
lanjut baca, Lorens Bagus, kamus, him.181-182

72 Kazuo Shimogaki, Kiri Islam, hlm.95-96

73 Machasin, Teologi Revolusioner, him.12-13.

19



B. Tauhid atau Manusia Ideal (al-Insan al-Kamil)
1. Kesadaran Murni (al-Wa'y al-Kholis) atau dzat
2. kesadaran kongkrit (al-Wa'y al-Muta’ayyin) atau sifat-sifat
C. Keadilan atau Manusia kongkrit (al-Insan al-Muta’ayyin)
1. Penciptaan perbuatan
2. Nalar intensioanal (a/-aq/-alqa’i) atau konsep baik dan buruk.
D. Sama’iyyat atau perkara-perkara yang didasarkan atas informasi wahyu dan
berita dari nabi semata:
1. Sejarah Umum
1. Perkembangan wahyu atau kenabian
Hari depan manusia atau maad
Sejarah Kongkrit

Nalar dan perbuatan atau la-ahkam

A

Pemerintahan dan Pemberontakan atau al-Imamah

C. KESIMPULAN.

Berangkat dari rumusannya tentang Ilmu kalam di atas, Hassan Hanafi melihat
bahwa wacana kalam (teologi) klasik harus dibalik arahnya. Wacana ketuhanan yang
sakral dalam kalam (teologi) klasik harus berubah menjadi wacana kemanusiaan yang
dikaji dan dianalisis dengan pendekatan ilmu-ilmu humaniora. Karena Ilmu ini
termasuk bagian Integral dari sejarah pemikiran dan sejarah pemikiran merupakan
bagian dari sejarah sosial.”

Hanafi mencoba merekontruksi teologi dengan cara menafsir ulang tema-tema
teologi klasik ssecara metaforis-analogis. Dibawah ini akan dijelaskan pemikiran-
pemikiran penting Hanafi yang berhubungan dengan tema-tema kalam, dzat Tuhan dan
soal tauhid.

Menurut Hassan Hanafi, dzat Tuhan dijadikan obyek dalam teologi (kalam),
adalah mengandung kontradiksi’>. Karena Allah adalah absolut sedangkan ilmu,
dengan watak dasar obyek, metode dan targetnya, adalah transformasi yang absolut

menjadi relatif. Karena ilmu menundukkan gejala umum kepada gejala khusus dalam

ruang dan waktu. [lmu adalah identifikasi gejala dalam realitas terbatas yang mungkin

74 Hassan Hanafi, Min al-Aqgidah lla al-Tsawrah, him.67
7> Ibid, him.82

20



dikuasai secara ilmiah eksperimental. Sedangkan Allah tidak tampak dalam realitas.
Ialu bagaimanamungkin yang universal menjadi partikular. Bagaimana mungkin akal
relatif manusia dengan kehidupan, pengetahuan, kepentingan, keinginan dan orientasi-
orientasinya, mencakup dzat absolut’®,

Memikirkan Allah sebagai suatu obyek tertentu menimbulkan keterasingan bagi
masyarakat berkembang. Karena posisi natural manusia sebenarnya adalah berfikir
tentang masyarakat dan alam. Maka setiap pembicaraan lain tentang sebuah obyek yang
melampaui masyarakat dan alam adalah suatu bentuk generalisasi yag menunjukkan
kurangnya keadaran terhadap realitas. Bukti tentang minimnya kesadaran akan realitas
dalam dunia Islam misalnya adalah maraknya pembangunan masjid justru ketika
masyarakat sedang mengalami kritis keamanan maupun ekonomi.”’

Menurut Hanafi , konsep atau nash tentang dzat dan sifat-sifat Tuhan tidak
menunjuk pada ke-Maha-an dan kesucian Tuhan sebagaimana yang ditafsirkan oleh
para teolog. Tuhan tidak butuh pensucian manusia, karena tanpa yang lainpun Tuhan
tetap Tuhan yang maha suci dengan segala sifat kesempurnaan-Nya. Semua deskripsi
Tuhan dan sifat-sifat Nya, sebagaimana yang ada dalam al-Qur’an maupun sunnah.
Sebenarnya lebih mengarah pada pembentukan manusia yang baik, manusia ideal,
insan kamil’8.

Wacana tentang “dzat Allah” dengan demikian, kata Hassan Hanafi berarti
keliru menurut teori kebenaran logika. Karena teori kebenaran logika terutama dalam
standar klasiknya, mengharuskan kesesuaian konsep dengan pembenarnya. Kekeliruan
wacana tentang dzat Allah pada gilirannya juga dapat dilihat dari perspektif tugas
bahasa. Karena bahasa tidak dapat mengekspresikan sistem yang tidak dapat
didefinisikan manusia. Oleh karena itu studi apapun terhadap “Allah”, harus terjebak
masuk dalam personifikasi. Karena pembicaraan tentang Allah, manusia harus
menggunakan cara-cara metaforis. Tuhan hanya dapat difahami manusia menurut

ukurannya sendiri dan imagenya, manusi untuk berbicara tentang dzat Allah selalu

78 Ibid, hlm. 62-63

7 Ibid, him. 89

78 penafsiran Hanafi, bahwa deskripsi Dzat dan sifat Tuhan lebih mengarah pada pembentukan
manusia ideal, bukan tentang transedensi Tuhan, jelas sangat dipengaruhi peikiran Mu’tazilah.
Menurut kaum Mu'tazilah, sifat-sifat Tuhan sebagaimana yang dideskripsikan dalam Asma’ al-Husna,
sebenarnya adalah pelajaran bagaimana manusia harus bertindak dan bersikap. Artinya itu adalah
sifat-sifat yang harus dipunyai dan dilakukan oleh seorang muslim. Jadi bukan penjelasan tentang
eksistensi Tuhan apalagi tentang Ke-Mahakuasaan Tuhan, Kholid al-Baghdadi, Al-iman Wa al-Islam,
(Istambul: Hakikat Kitabevi, 1985), him.21-26

21



dengan cara menserupakan Allah dengan dirinya atau menganalogikannya dengan
alam, itulah mengapa simbol menjadi tak terpisahkan dengan pembicaraan tentang
Allah.”

Deskripsi Tuhan tentang dzat-Nya sendiri memberi pelajaran kepada manusia
tentang kesadaran akan dirinya sendiri (cogito). Yang secara rasioanal dapat diketahui
melaui perasaan diri (self feeling). Penyebutan Tuhan akan dzatnya sendiri sama persis
dengan kesadaran akan keberadaanNya, sama sebagaimana Cogito yang ada dalam
manusia berarti penuujukan akan keberadaanya. Itulah sebabnya menurut Hanafi,
mengapa deskripsi pertama tentang Tuhan (aushaf) adalah wujud (keberadaan).
Adapun deskripsi-Nya tentang sifat-sifat-Nya (aushaf) berarti ajaran tentang kesadaran
lingkungan dan dunia, sebagai kesadaran yang lebih menggunakan desain, sebuah
kesadaran akan berbagai persepsi dan ekspresi teori-teori lain. Jelasnya, jika dzat
mengacu pada cogifo, maka sifat-sifat mengacu pada cogitum, keduanya adalah
pelajaran dan “harapan” tuhan pada manusia, agar mereka sadar akan dirinya sendiri
dan sadar akan lingkungannya®’.

Di sini terlihat Hanafi berusaha mengubah term-term kegamaan dari yang
spiritual akan sakral menjadi sekedar material, dari yang teologis menjadi antropologis.
Hanafi melakukan ini dalam rangka untuk mengalihkan perhatian dan pandangan umat
Islam yang cenderung metafisik menuju sikap yang lebih berorientasi pada realitas
empirik.®! Lebih jelas tentang penafisran Hanafi mengenai sifat-sifat (aushaf) tuhan
yang enam; wujud, gidam, baqa’, mukhalafah lil hawadits, qiyam binafsih dan
wahdaniyah, menafsirkan sebagai berikut:

Pertama Wujud menurut Hanafi, wujud disini tidak menjelaskan wujud Tuhan,
karena-sekali lagi-Tuhan tidak memerlukan pengakuan, tanpa manusia, Tuhan tetap
wujud. Wujud disini tajribah wujudiyah pada manusia, tuntutan ada umat manusia
untuk mampu menunjukkan eksistensi dirinya. Inilah yang dimaksud dalam sebuah

syair, kematian adalah ketidak mampuan untuk menunjukkan eksistensi diri®.

9 Ibid, him. 86-87

8 Hanafi, Min al-Agidah llla al-Tsawrah, I1,h Im. 600 dan seterusnya.

81 Menurur Hanafi, Tuhan dalam Islam tidak sekedar Tuhan langit tetapi juga Tuhan bumi (rabb al-
samawat wa al-ardl ), sehingga berjuang membela dan memeprtahankan tanah kaum muslimin sama
persis dengan membela dan mempertahankan kekuasaan Tuhan.

82 Hanafi, Ibid, him. 112-114. ini tidak berbeda apa yang dikatakan Igbal; apa yang dinamakan hidup
adanya kemauan untuk terus berusaha dan menunjukkan dirinya ada sedang kematian adalah ketidak
mauan untuk maju dan berusaha. Lihat Igbal, Javid Namah, terj. Sadikin (Jakarta: Panjimas, 987), him.
8

22



Kedua, Qidam (dahulu) berarti pengalaman kesejarahan yang mengacu pada
akar-akar keberadaan manusia di dalam sejarah. Qidam adalah modal pengalaman dan
pengetahuan kesejarahan untuk digunakan dalam melihat realitas dan masa depan,
sehingga tidak akan lagi terjatuh dalam kesesatan, taqlid dan kesalahan.®?

Ketiga, baga’ berarti kekal, pengalaman kemanusiaan yang muncul dari lawan
sifat Fana’berarti tuntunan manuia untuk membuat dirinya tidak cepat rusak atau fana’,
yang itu biasa dilakukan dengan cara memperbanyak melakukan hal-hal yang
kontruktif; dalam perbuatan maupun pemikiran, dan menjauhi tindakan-tindakan yang
bisa mempercepat kerusakan bumi®*. Jelasnya baga’ adalah ajaran pada manusia utnuk
menjaga senantiasa kelestarian lingkungan dan alam, juga ajaran agar manusiamampu
meninggalakan karya-karya besar yang bersiafat monumental.

Keempat, Mukhalafah li-al hawadits(berbeda degan yang lain) dan Qiyam
Binafsih (berdiri sendiri), keduanya tuntunan agar umat manusia mampu menunjukkan
eksistensinya secara mandiri dan berani tampil beda, tidak mengekor atau taqlid pada
pemikiran dan budaya orang lain. Qiyam binafsih adalah deskripsi tentang titik pijak
dan gerakan yang dilakukan terencana dan dengan penuh kesadaran untuk mencapai
sebuah tujuan akhir, sesuai dengan segala potensi dan kemampuan diri®.

Kelima, wahdaniyah (keesaan), bukan merujuk pada keesaan Tuhan, pensucian
Tuhan dari kegandaan (syirik) yang diarahkan pada faham trinitas maupun politheisme,
tetapi lebih mengarah eksperimentasi kemanusiaan wahdaniyah adalah pengalaman
umum kemanusiaan tentang kesatuan; kesatuan tujuan, kesatuan kelas, kesatuan nasib,
kesatuan tanah air, kesatuan kebudayaan dan kesatuan kemanusiaan®®.

Dengan penafsiran-penafsiran term kalam yang serba materi dan mendunia ini,
maka apa yang dimaksud dengan istilah Tauhid, dalam pandangan Hanafi bukan
konsep yang menegaskan tentang keesaan Tuhan yang diarahkan pada faham trinitas
maupun politeisme, tetapi lebih merupakan kesatuan pribadi manusia yang jauh dari

perilaku dualistik seperti hipokrit, kemunafikan atau perilaku oportunistik.

83 Hanafi, Ibid, him. 130-132.

84 Ibid, him. 137-142.

8 Ibid, him.143-303, Pemikiran Hanafi sangat mungkin dipengaruhi slogan-slogan revolusi Iran yang
menyatakan, la syargiyah wala gharbiyah ( tidak ke Barat dan tidak ke Timur), mengingat bahwa
pemikiran revolusioner Hanafi, sebagaimana diakui, salah satunya diilhami dari keberhasilan revolusi
Iran pimpinana Imam Khumaini. Lihat Kazuo Shimogaki. Kiri Isla,. him. 92.

86 Hanafi, Ibid, him. 309-311

23



Menurut Hanafi,}” apa yang dimaksud Tauhid bukan merupakan sifat dari
sebuah dzat ‘tuhan’, deskripsi ataupun sekedar konsep kosong yang hanya ada dalam
angan belaka, tetapi lebih mengarah untuk sebuah tindakan kongkrit (fi /i), baik dari
sisi penafian maupun penetapan (itsbat).%® Sebab, apa yang dikehendaki dari konsep
tauhid tersebut tidak akan dimengerti dan tidak bisa difahami kecuali dengan
ditampakkan. Jelasnya, konsep tauhid tidak akan punya makna tanpa direalisasikan
dalam kehidupan kongkrit®’.

Perealisasian nafi (pengingkaran) adalah dengan menghilangkan Tuhan-Tuhan
Modern, seperti ideologi, gagasan, budaya dan ilmu pengetahuan yang membuat
manusia sangat tergantung kepadanya dan terkotak-kotak sesuai dengan ideologi dan
ilmu pengetahuan yang dimiliki dan dipujanya. Realisasi dari Ishat (penetapan) adalah
dengan penetapan suatu ideologi yang menyatukan dan membebaskan manusia dari

belenggu-belenggu Tuhan-Tuhan Modern tersebu

87 Ibid, him, 324-329

88 Hanafi menyatakan bahwa tauhid mengandung dua dimensi, penafian dan penetapan (itsbat), kata
lailaha’ berarti penafian terhadap segala bentuk ketuhanan, sedang “lllallah’ adalah penetapan
tentang adanya Tuhan Ynag maha Esa. /bid, 326

8 Statemen ini sebagaimana dikatakan Muthahari, meski dalam pengertian yang berbeda meurut
Muthahari, konsep-konsep tauhid tidak akan punya makna tanpa direalisasikan dalam perbuatan,
yang dalam faham Muthahari di fokuskan dalam bentuk Ibadah. Lihat Muthahari, Allah Dalam
Kehidupan Manusia, (Bandung. Yayasan Muthahari,1992), him.7-23.

24



DAFTAR PUSTAKA

Abrahanov, Benyamin, Islamic Theologi; Traditionalism and Rasionalism,
Edinburg: Edinburg University Press, 1998

Abu Zaid, Nasr Hamid, Al-Nash al-Sultah al-Haqiqah, Beirut: Al-Markaz al-
Tsaqiqah al-Arabi, 1995

Abudinnata, Ilmu Kalam, Filsafat dan Tasawuf,Dirasah Islamiyah IV, Jakarta:
Rajawali Press, 1993

Al-Baghdadi, Abdul Qadir bin Tohir bin Muhammad, A/-Farqu Bain al-Firaq,
Dar al-Kutub al-Ilmiah, Beirut, t.th

Al-Syihristani, Muhammad Ibn Abd al-Karim, 4/-Milal wa al-Nihal, Abdul
Aziz Muhammad al-Wakil (ed), Beirut: Dar al-Fikr, t.th

Azhar, Muhammad, dkk, Studi Islam dalam Percakapan Epistemologis,
Yogyakarta: Sipres, 1998

Brouwer, sejarah filsafat Barat Modern dan Sezaman, Banadung: Alumni
,1980

Dahlan, Muhiddin M. (ed), Sosialisme Religius, Yogyakarta:Kreasi Wacana,
2001

Drijakarsa, Percikan Filsafat, Jakarta: Pembangunan 1984

Enginer, Asghar Ali, Islam dan Pembebasan,terj. Haris .S dan Baihagqi,
Yogyakarta: LKIS,1993

........................ , Islam dan Teologi Pembebasan, terj. Oleh Agung
Prihantoro, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2000

Fakhruddin Faiz, Hermeunetika Qur’ani, antara teks, konteks dan
kontekstualisasi, Y ogyakarta:Qalam,2002

Hanafi, Hassan , Islam Wahyu Sekuler, Gagasan Kritis Hassan Hanafi. Terj.
M. Zaki Husein, M. Nur Khaerani, Jakarta: instad, 2000

................... , Agama Ideologi dan Pembangunan, terj. Sonhaji Shaleh,
Jakarta:P3M 1991

................... , Apa arti Kiri Islam., terj. M. Imam Azis, dan M. Jadul Maula,
Yogyakarta: LKIS, 1981

................... , Bongkar Tafsir: Liberalisasi, Revolusi, Hermeneutik, terj.,
Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2005

25



................... , ter]., Rekonstruksi Pemahaman Tradisi Islam Klasik, Malang:
Kutub Minar, 2004

......................... , Min al-Aqidah Illa al-Tsawrah;, Muhawalatun Li I’adat
Bina’ Ushul al-Din, Kairo: Maktabah Madbuli. 1988

Harb, Ali, Kritik Nalar al-Qur’an, terj. Faisol, Yogyakarta: LKiS, 2003

Komaruddin Hidayat, Memahami Bahasa Agama,sebuah Kajian Hermeneutik,
Jakarta Paramadina, 1996

Kusnadiningrat, E., Teologi dan Pembebasan, Gagasan Islam Kiri Hassan
Hanafi, Jakarta: Logos, 1999

Machasin, “Teologi Revolusioner Hassan Hanafi”, Makalah , Maret 1996

Madjid, Nurcholis (ed), Khazanah Intelektual Islam, Jakarta: Bulan Bintang,
1984

Mansur, Muhammad, Kritik Hassan Hanafi atas pemikiran kalam Klasik,
Laporan Penelitian Individual, Proyek Perguruan Tinggi IAIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta tahun 1999/2000

Muthahari, Allah Dalam Kehidupan Manusia, Bandung: Yayasan Muthahari,
1992

Nasution, Harun, Akal dan Wahyu dalam Islam, Jakarta: UI Press, 1986

.................... , Teologi Islam: Aliran-Aliran, Sejarah Analisa
Perbandingan, Jakarta: Universitas Indonesia Press, 1986

Raharja, Dawam, Islam dan Transformasi Budaya, Yogyakarta: Dana Bhakti
Primayasa, 2002

Rahman, Fazlur, Islam, ter. Ahsin Muhammad, Bandung: Pustaka ,2000

Ridwan, AH., Reformasi Intelektual Islam, Pemikiran Hassan Hanafi Tentang
Reaktualisasi Tradisi keilmuan Islam, Y ogyakarta:Ittaqa Press, 1998

Rumadi, Masyarakat Post-teologi, Wajah Baru Agama dan demokratisasi
Indonesia, Jakarta: CV Mustika Bahmid, 2002

Shah, M. Aunul Abied (ed), Islam Garda Depan; Mosaik Pemikiran Islam
Timur Tengah, Bandung : Mizan, 2001

Shimoggaki, Khazuo, Kiri Islam antara Modernisme dan post Modernisme,
telaah kritis pemikiran Hassan Hanafi, reformasi Intelektual Islam, Pemikiran

Shoub, Hassan, Islam dan Revolusi Pemikiran, Dialog Kreatif Ketuhanan dan
Kemanusiaan, Surabaya: Risalah Gusti, 1997

26



27



