
1 
 

STUDI ANALISA PEMIKIRAN DAN TEOLOGI HASSAN HANAFI  
 

Oleh : M.Arfaini Alif 
Email : alifabqori2014@gmail.com 

Hassan Hanafi is a contemporary Islamic thinker from Egypt, who paid special attention 

to classical theology (Islamic terminology) for reconstruction. According to him, 

Islamic theology (Kalam Asy'ariah Sciences) cannot be proven scientifically or 

philosophically, a theology that is dialectical in terms of social and historical character. 

In addition to the science of kalam also often arranged as an offering to the authorities, 

considered as God's representative on earth, so that theological thinking is separated 

from history and talk about humans. Also his thinking tends to be as legitimate for the 

status quo rather than as a liberator and a human mobilizer towards independence and 

awareness. 

Practically theology cannot be a truly living view that motivates action in the concrete 

lives of human beings. Because the preparation of theology is not based on pure 

awareness and values of human action, so that there is a split between theoretical faith 

and practical faith in the Ummah, which in turn gives birth to multiple moral attitudes 

or personality syncretism that further makes the Islamic community suffer poverty, 

oppression and backwardness, and ignorance. 

For this reason, according to Hassan Hanafi, a classical reconstruction of theology 

(kalam) is inevitable. With the theological reconstruction process (kalam), there is a 

need for an open attitude to accept changes in thinking that have been believed to be 

"the only truth". In this connection Hassan Hanafi offers a theology that is movement-

oriented in all fields. The reconstruction involves many things, among others, first, 

changing the theological paradigm from theocentric (the God of everything) to be more 

anthropocentric (the human being of everything). If the first paradigm sees world affairs 

as God's business, then the second paradigm sees world affairs as human affairs. 

Second, open to the tools of modern science in seeing a religious text. Therefore, to 

develop the anthropocentric theology, Hassan Hanafi uses dialectical, hermeneutic, 

phenomenological and dialectical methods. Third, it is more rational, as far as 

actualizing religious teachings. By not abandoning the roots of the Islamic tradition, in 



2 
 

order to build a more actual theological reasoning, Hassan Hanafi represented the 

reasoning of the Mu'tazilah theology. 

Keyword : Theology, Islamic Study, and Philosopy 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 
 

1.  PENDAHULUAN  

A. Biografi Hassan Hanafi dan Kondisi Sosio – Kultural Mesir. 

Hassan Hanafi lahir di Kairo, pada 13 februari 19351, dari bani Suwayf sebuah 

propinsi  di Mesir dalam2, tepatnya di lokasi sekitar tembok benteng Shalahuddin, 

daerah yang tidak terlalu jauh dari perkampungan al-Azhar3. Kota ini merupakan 

tempat bertemunya para mahasiswa muslim dari seluruh dunia yang ingin belajar, 

terutama di al-Azhar, meskipun lingkungan sosialnya dapat dikatakan tidak terlalu 

mendukung, tradisi keilmuan berkembang disana sudah sejak lama4. Secara kultural , 

Mesir merupakan buaian di mana peradaban besar di dunia pernah hidup di sana sejak 

masa yang paling awal, mulai dari fir’aun, Romawi, Bizantium, Arab, mamluk dan 

Turki sampai dengan eropa Modern. Akan tetapi, sejak kecil Hassan Hanafi dihadapkan 

pada kenyataan-kenyataan hidup yang pahit di bawah kekuasaan penjajahan dari 

pengaruh-pengaruh politik asing yang lain5. 

Nama lengkapnya adalah Hassan Hanafi Hassanain,6  masa kecil Hanafi 

berhadapan dengan kenyataan-kenyataan hidup di bawah penjajahan dan dominasi 

pengaruh bangsa asing. Kenyataan itu membangkitkan sikap patriotik dan 

nasionalisnya, sehingga tidak heran meskipun sudah berusia 13 tahun ia telah mendaftar 

diri untuk menjadi sukarelawan perang melawan Israel pada tahun 1948. Hanafi ditolak 

oleh pemuda muslimin karena dianggap usianya masih terlalu muda, disamping ia juga 

dianggap bukan berasal kelompok pemuda muslimin. Ia kecewa dan segera menyadari 

bahwa di mesir saat itu telah terjadi problem persatuan dan perpecahan.7  

Pada tahun 1951, ketika (Hassan Hanafi ) masih duduk di bangku SMA, terlibat 

dalam perang urat syaraf dengan Inggris di terusan Suez, dan di sana ia menyaksikan 

para syuhada8. Bersama-sama dengan mahasiswa dia mengabdikan diri untuk 

membantu gerakan revolusi yang telah dimulai pada akhir tahun 40-an hingga revolusi 

 
1 John L, Esposito, The Oxford Encykopledi Of The Modern Islamic World (New York Oxford University 
Press,1995), hlm.98 
2 M. Ridlwan Hambali, “Hassan Hanafi : Dari Kiri Islam, Revitalisasi Turats, Hingga Oksidentalisme”, 
Dalam M. Aunul Abied Shah (ed) Islam Garda Depan; Mosaik Pemikiran Islam Timur Tengah (Bandung 
: Mizan, 2001) cet I, hlm. 220. 
3 Moh Nurhakim, NeoModernisme Dalam Islam, (Malang : UMM Press,2001 ), hlm.199 
4 E. Kusnadiningrat, Teologi dan Pembebasan, Gagasan Islam Kiri Hassan Hanafi (Jakarta: Logos, 
1999), hlm. 47 
5 Moh. Nurhakim, Neomodernisme, hlm.199. 
6 Thoha Mahasin, Manusia dan Perubahan Sejarah, Berteologi Bersama Hassan Hanafi dalam Bangkit 
No. VIIm tahun III.1994, hlm.23. 
7 E. Kusnadiningrat, Teologi, hlm.48 
8 Moh Nurhakim, Neomodernisme, hlm.8 



4 
 

itu meletus pada tahun 1952. Atas saran anggota-anggota pemuda muslimin, pada tahun 

ini pula ia tertarik untuk mengikuti gerakan Ikhwan al-Muslimin, akan tetapi, ditubuh 

Ikhwan-pun terjadi perdebatan yang sama dengan apa yang terjadi di pemuda muslimin. 

kemudian, Hanafi disarankan oleh para anggota Ikhwan untuk bergabung  dalam 

organisasi Mesir muda. Ternyata, di dalam keadaan Mesir muda sama dengan kedua 

organisasi tersebut sebelumnya. Hal ini mengakibatkan ketidakpuasan  Hassan Hanafi 

atas cara berpikir kalangan muda Islam yang terkotak-kotak. Kekecewaan ini yang 

menyebabakan ia lebih tertarik pada pemikiran-pemikiran keagamaan, revolusi dan 

perubahan sosial . ini juga yang menyebabkan ia memutuskan beralih tertarik pada 

pemikiran Sayyid Qutb, seperti tentang prinsip-prinsip keadilan sosial dalam Islam.9  

Antara tahun 1952-1956 adalah masa Hanafi duduk di bangku Universitas Kairo 

untuk mendalami bidang filsafat. Di tahun-tahun ini pula ia merasakan situasi yang 

paling buruk. Pada tahun 1954 terjadi pertentangan keras pada Ikhwan dan gerakan 

revolusi. Ia berada pada pihak Muhammad Najib yang berhadapan dengan Nasser, 

karena yang pertama mempunyai komitmen dan visi keislaman yang jelas. Hanafi 

mulai optimis setelah Nasser berhasil menasionalisasikan Suez dan berubah menjadi 

pahlawan nasional. Peristiwa-peristiwa yang Hanafi alami selama di kampus telah 

membuatnya bangkit untuk menjadi seorang pemikir, pembaharu dan reformis. 

Keprihatinan yang muncul saat itu adalah, mengapa umat Islam selalu dapat dikalahkan 

dan mengapa konflik internal terus terjadi.10  

Dalam keprihatinan seperti itu, Hanafi beruntung memperoleh kesempatan 

untuk belajar di Universitas Sorbonne Perancis pada tahun 1956-1966. 

keberuntungannya di sini bukan  karena ia berhasil melarikan diri dari situasi sulit di 

negerinya , akan tetapi ia memperoleh lingkungan yang kondusif untuk menjawab atas 

persoalan-persoalan mendasar yang sedang dihadapi negerinya dan sekaligus Hanafi 

mulai dapat merumuskan jawaban-jawaban itu, sebagaimana ia akui, bahwa di Perancis 

ia di latih berfikir secara metodologis melalui kuliah-kuliah maupun bacaan-bacaan atas 

karya orientalis. Ia sempat belajar pada seorang pemikir reformis katolik Jean Gaton, 

tentang metodologi berpikir, pembaharuan dan sejarah filsafat. Ia belajar fenomenologi 

 
9 E. Kusnadiningrat, Teologi ,  hlm.40-49 
10 Moh. Nurhakim, Neomodernisme, hlm.70-71 



5 
 

dari Paul Ricceur dan analisa kesadaran dari Husser11l serta bimbingan penulis tentang 

pembaharuan Ushul fiqh dari profesor Masnion12. 

 Semangat Hanafi untuk mengembangkan tulisan-tulisannya tentang 

pembaharuan pemikiran Islam semakin tinggi, sejak Hanafi pulang dari Perancis pada 

tahun 1966. Akan tetapi kekalahan Mesir dalam perang melawan Israel tahun 1967 

telah mengubah niatnya itu. Hanafi kemudian ikut serta dengan rakyat, berjuang dan 

membangun kembali semangat nasionalisme mereka pada sisi lain, untuk menunjang 

perjuangannya itu Hanafi juga mulai memanfaatkan pengetahuan-pengetahuan 

akademis yang telah ia peroleh dengan memanfaatkan media massa sebagai corong 

perjuangannya. Hanafi menulis artikel-artikel untuk menaggapi masalah-aktual untuk 

melacak faktor kelemahan umat Islam13. Di sini terlihat Hanafi ingin menggabungkan 

antara semangat akademik dengan semangat kerakyatan. Artinya, sebagai seseorang 

pemikir dan cendekiawan, Hanafi sangat peka terhadap persoalan yang sedang dihadapi 

masyarakat14.  

Sebagai seorang pendidik, Hanafi sehari-hari meluangkan waktunya untuk 

mengajar di Universitas Kairo dan beberapa Universitas di luar negeri. Di tahun 1969, 

Hanafi menjadi professor tamu di perancis dan di Belgia pada tahun 1970. Di tahun 

yang terakhir ini, Hanafi terkena masalah dengan pemerintah sehingga ia di minta untuk 

memilih antara berhenti dari aktivitasnya di Mesir atau pergi ke Amerika. Akhirnya, ia 

memilih yang kedua dan disana ia mengajar. Hanafi mengajar di Universitas Templ 

(1971-1975). Di tempat inilah Hanafi menggunakan waktunya untuk menulis tentang 

dialog agama-agama dan revolusi. Sepulangnya dari Amerika Hanafi memulai 

berusaha memulai tulisannya tentang pembaharuan pemikiran Islam yang telah lama 

tertunda. Pertama, Hanafi merintis penulisan buku al-Turats wa al-Tajdid, (memulai 

pendahuluan atas pembaharuan yang Hanafi canangkan), namun akhirnya belum 

terwujud pula karena ia dihadapkan pada pergerakan anti-pemerintah Sadat yang pro-

Barat dan melindungi Israel. Antara 1976-1981, terpaksa Hanafi membantu 

menjernihkan situasi melalui tulisan-tulisannya yang kemudian menjadi al-Din wa al-

Tsawrah  (8 Jilid) tahun 1980-1983, Hanafi menjadi Professor tamu di Universitas 

 
11 Ibid 
12 E. kusnadiningrat, Teologi, hlm.50 
13 Ibid, hlm.50-51 
14 Moh Nurhakim, Neomodernisme, hlm.72 



6 
 

Tokyo, tahun 1985 serta di Emirat Arab dan Maroko pada tahun 1983-1984, di sana 

Hanafi diminta untuk merancang berdirinya Universitas Fes.15  

Pengalamannya dengan para pemikir besar dunia dalam berbagai pertemuan 

internasional, baik di kawasan negara-negara Arab, Eropa dan Amerika membuatnya 

semakin faham terhadap persoalan besar yang sedang dihadapi oleh dunia dan umat 

Islam di berbagai Negara. Misalnya, Hanafi berkali-kali mengunjungi negara-negara 

seperti Belanda, Swedia, Portugal, Spanyol, Perancis, Jepang, Indonesia, India, Sudan, 

Saudi Arabia, dan sebagainya antara 1980-198716. 

Maka, dari pengalaman hidup yang ia peroleh sejak masih remaja membuat ia 

memiliki perhatian yang begitu terhadap persoalan umat Islam karena, meskipun tak 

secara sepenuhnya mengabdikan diri untuk sebuah pergerakan tertentu, Hanafi pun 

banyak terlibat langsung dalam kegiatan-kegiatan pergerakan-pergerakan yang ada di 

Mesir. Sedangkan pengalamanya dalam bidang akademisi dan bidang intelektual, baik 

secara formal maupun tidak, dan pertemuannya dengan para pemikir besar dunia, 

semakin mempertajam analisis dan pemikirannya, sehingga mendorong hasratnya 

untuk menulis dan mengembangkan pemikiran-pemikiran baru untuk membantu 

menyelesaikan persoalan-persoalan besar umat Islam17. 

Situasi yang sedemikian rupa, di mana Hanafi lahir dan dibesarkan berpengaruh 

dalam pembentukan kepribadiannya. Dari uraian di atas memperlihatkan kuatnya 

perhatian Hanafi dalam memperjuangkan kepentingan umat secara luas, juga 

keterlibatanya dalam gerakan-gerakan politik. Hal ini menunjukkan betapa besarnya 

pengaruh situasional kondisi politik Mesir pada pembentukan kepribadian Hanafi18. 

Pada awal abad XX, di Mesir muncul gagasan liberalisme politik yang 

diadaptasi dari Barat. Akibatnya, muncul kelompok-kelompok pemikir, golongan yang 

berpendidikan Barat berpendirian bahwa sistem politik Barat harus diterapkan di Mesir, 

guna memajukan masyarakat Islam di masa datang. Sedangkan golongan Islam 

tradisional yang kebanyakan Ulama’ dan selama ini menganggap dirinya sebagai 

penasehat pemerintah dalam aspek yang sangat luas termasuk kebijaksanaan politik, 

tidak memeiliki kesiapan, baik pemikiran maupun sikap dalam menerima sistem politik 

Barat itu, sebab disamping dipandangnya sebagai bid’ah, mengambil sistem tersebut , 

 
15 Moh Nurhakim, Neomodernisme, hlm.12 
16 Ibid, hlm.12-13 
17 E. Kusnadiningrat, Teologi , hlm.52-53 
18 AH. Ridlwan, Reformasi, hlm.12 



7 
 

diperkirakan menghilangkan posisi mereka. Akhirnya mereka mengambil sikap tidak 

setuju terhadap berabagai kebijaksanaan pemerintah dalam mengambil sistem Barat itu, 

bahkan dianggap sebagai sikap pengingkaran terhadap ajaran Islam. Kondisi demikian 

membuat penguasa dari intelektual berpendidikan Barat menganggap ulama’ sebagai 

kendala modernisasi, bahkan penyebab timbulnya keterbelakangan di bidang sosial 

politik dan ekonomi19.. 

 

B. Perjalanan Ilmiah Hassan Hanafi      

 Menjelang umur lima tahaun, Hanafi kecil mulai mengahafal al-Qur’an, 

beberapa bulan dia lalui bersama gurunya Syaikh Sayyid di jalan al-Banhawi, Komplek 

Bab al-Sya’riyah, sebuah kawasan di kairo bagian selatan. Pendidikan dasarnya dimulai 

di Madrasah Sulayman Gawisy, bab al-Futuh, Komplek perbatasan benteng Shalh al-

Din al-Ayyubin, selama lima tahun. Setamatnya dari sana, dia masuk sekolah 

pendidikan guru al-Mu’alimin. Setelah emapat tahun dia lalui dan ketika hendak naik 

ketingkat lima, tingkat akhir dia memutuskan untuk pindah ke Madrasah al-Silahdar, 

yang berada di Kompleks masjid al-Hakim bi Amri’llah dan langsung diterima di kelas 

dua, mengikuti jejak kakaknya, hingga tamat. Di sekolahnya yang baru inilah Hanafi 

banyak mendapat kesempatan belajar bahasa asing20. 

Pendidikan menengah atasnya dilalui di madrasah Tsanawiyah (unutk Indonesia 

setingkat SMP, pen) Khalil Agha, di jalan Faruq (al-Ghasy), selama lima tahun. Empat 

tahun untuk memperoleh bidang kebudayaan dan setahun untuk bidang pendidikan21. 

Tahun 1952, setamat Tsanawiyah, Hanafi melanjutkan studi di departemen 

filsafat universitas kairo, selesai tahun 1956 dengan menyandang gelar sarjana muda, 

melanjutkan ke Universitas Sorborne, Perancis22.Pada tahun 1966, Hanafi berhasil 

menyelesaikan program master dan doktornya  sekaligus dengan tesis ” Les Methodes 

d’ exegeses; Esser sur la Science des fondament de la comprehension” (Ilmu Ushul 

Fiqh) dan disertasi ” I’Exegese de la phenomenologie, I’etat actual de la methode 

 
19 Ibid, hlm.12-13 
20 M. Ridlwan Hambali, Hassan Hanafi, hlm.218 
21 Ibid,hlm.210 
22 Hassan Hanafi, al-Din wa al-Tsawrah Fi Mishra 1952-1981,VII (Mesir: Maktabah Madbulli, t.th), hlm. 
332 selama di Perancis ini, Hanafi mendalami berbagai disiplin Ilmu, ia belajar metode berpikir, 
pembaharuan dan sejarah Filsafat dari Jean Gitton, belajar Fenomenologi dari Husserl, belajar analisa 
kesadaran pada Paul Recover dan pada bidang pembaharuan pada Masignon yang sekaligus bertindak 
sebagai pembimbing penulisan disertasinya. 



8 
 

phenomenologie et son application au phenomene religieux“.23 Desertasi setebal 900 

halaman tersebut di nyatakan karya ilmiah terbaik di Mesir24. karier akademiknya 

dimulai tahun 1967 ketika diangkat sebagai lektor, kemudian lektor kepala (1973), 

Profesor filsafat (1980) pada jurusan filsafat Universitas kairo, dan diserahi jabatan 

sebagai ketua jurusan Filsafat pada Universitas yang sama25. Selain bergiat di dunia 

pendidikan, Hanafi juga aktif di berbagai organisasi kemasyarakatan khususnya yang 

berkaiatan dengan Filsafat. Hanafi pernah menjabat sebagai skretaris persatuan 

masyarakat Filsafat Mesir, anggota ikatan solidaritas Asia Afrika dan wakil presiden 

masyarakat Filsafat Arab26. 

  Pada awalnya sebetulnya Hassan Hanafi bercita-cita sebagai seorang musikus, 

namun pada saat yang sama Hanafi juga bercita-cita menjadi seorang pengarang yang 

melalui tulisan-tulisanna mamapu menggetarkan pikiran dan perasaan manusia. Pada 

akhirnya kedua-duanya, namun Hanafi kemudian terserang sakit dan setelah 

mengetahui duduk persoalannya, dokter menasehatinya untuk memilih salah satu, 

musik atau filsafat27. 

Rupanya Hanafi keberatan dengan nasehat dokter, sebab bagi Hanafi musik 

adalah ekspresi estetis (al-jamal), sementara filsafat adalah ekspresi pemikiran Hanafi 

merujuk pada Filsafat romantisme terutama pada Hegel, Ficthe, Schelling, Bergson dan 

Kierkigaard. Dalam filsafat itu ditemukan kombinasi antara keduanya. Hanafi 

kemudian meneguhkan hatinya dengan mengatakan:” ini yang menjadi pilihan saya 

hingga sekarang”, yakni memadukan musik dengan filsafat.28  

 

2. STUDI ANALISA PEMIKIRAN HASSAN HANAFI 

A.    Dari Teologi Teosentris menuju Teologi Antroposentris. 

 Dalam tradisi keagamaan, teologi (Islam, aqidah) dipandang sebagai unsur 

penting yang mendasari adanya sebuah agama, tanpa teologi yang menjadi dasar 

keimanan seseorang, maka tidak ada yang namanya agama. Oleh karena itu jika teologi 

menjadi bidang kajian yang telah mentradisi dalam semua agama. Bahkan sejarah-

 
23 Luthfi Syawkani, Oksidentalisme: Kajian Barat Setelah Kritik Oksidentalisme; dalam Ulumul Qur’an, 
Vol. V, Tahun 1994, hlm.121. 
24 M. Ridlwan Hambali, Hassan Hanafi, hlm.220 
25 John L. Esposito, The Oxford Encyklopedia, hlm.96 
26 Thaha Mahasin, Manusia dan Perubahan, hlm.24. 
27 Hassan Hanafi, Al-Din wa al-Tsawrah fi Mishra 1952-1981 ( Kairo: Makatabah Madbuli, 1989), 
hlm.242-243. 
28 Ibid, hlm .243-244 



9 
 

sejarah agama pada dasarnya adalah sejarah teologi. Ratusan bahkan ribuan buku telah 

ditulis orang untuk memperbincangkan masalah teologi ini, yang semuanya bertujuan 

untuk mensucikan (Tanzih) Tuhan29. 

Hassan Hanafi, dalam bukunya Min al-aqidah Ila al-Tsawrah; Muhawalatun Li 

I’adat Bina’ Ilm Ushul al-Din (dari aqidah ke revolusi; upaya untuk membangun 

kembali ilmu Ushuluddin) memberika kritiknya terhadap karya pemikiran kalam 

(teologi) terdahulu sebagai sesuatu hal yang telah jauh dari etos progesivitas 

kemanusiaan, selalu mensubordinasikan manusia. Dalam kitab-kitab tersebut, pertama-

pertama selalu diungkapakan puji-pujian kepada Allah dan pernyataan kelemahan 

manusia di hadapan kemaha Besaran-Nya telah memberikan pengaruh penanaman nilai 

pasivitas kedalam diri manusia dan menciptakan suatu kondisi psikologis yang tidak 

mampu mengubah keadaan. Jiwa orang Islam diperkedilkan dan diperlemah dengan 

selalu menjejalkan dalam kesadaran manusia, ingatan bahwa Dia yang Maha Besar, 

sementara diri sendiri serba lemah dan membutuhkan pertolongan. Sikap seperti ini, 

sedemikian terpatri dalam jiwa, membuat orang tak percaya diri dan tidak berkuasa 

ketika berhadapan dengan penguasa-penguasa temporal, baik itu penguasa politik, 

penguasa budaya maupun penguasa keagamaan. Kehilangan era progesifitasnya dalam 

melakukan perubahan30, inilah akar metodologis teologi (kalam) klasik yang harus 

dirombak secara radikal, mestinya, kata Hassan Hanafi, risalah kalam harus diawali 

dengan pernyataan ‘ demi bumi kaum muslimin yang terjajah, demi kebebasan kaum 

muslimin dalam menghadapi serangan lawan, demi keadilan sosial dan persamaan dan 

seterusnya31. 

Menurut Hassan Hanafi, akal dan kenyataan merupakan dasar penerimaan 

kebenaran, pengetahuan mengenai yang benar dan yang salah tidak datang dari atas, 

melainkan dari perenungan atas data-data pemikiran dan kenyataan. Pengetahuan 

teoritis tidak merupakan anugerah, melainkan diperoleh melalui analisis rasional yang 

cermat terhadap ide-ide dan kenyataan dan dengan meneliti terjadinya berbagai 

peristiwa. Ini tidak berarti penolakan terhadap adanya ukuran-ukuran kebenaran dan 

garis-garis yang mengatur pemikiran. ini semua ada, muncul dari tabiat akal sendiri dan 

ditangkap dengan intuisi, tidak berasal dari luar. Jadi, sesuatu yang baru dikatakan 

 
29 Rumadi, Masyarakat Post-teologi, Wajah Baru Agama dan Demokratisasi Indonesia (Jakarta: CV 
Mustika Bahmid,2002), hlm.23 
30 Hassan Hanafi, Min al-Aqidah Ila al-Tsawrah; Muhawalatun Li I’adat Bina’ Ushul al-Din (Kairo: 
Maktabah Madbuli. t.th), hlm.5 
31 Ibid. hlm.31 



10 
 

benar, manakala akal telah menyelidikinya dan membuktikannya dalam kenyataan 

bahwa itu memang benar32. 

Teologi (kalam) yang digagas Hassan Hanafi bukan lagi menjadikan kalam 

sebagai media apologis dimensi ” kelangitan” , tetapi  diarahkan pada bagaimana 

teologi (kalam) mampu berdialektika dengan realita yang sedang dihadapi manusia 

kotemporer. Oleh karena itu, teologi (kalam) tidak lagi ilmu yang berbicara tentang 

dimensi ketuhanan secara murni, tetapi lebih pada bagaimana pemahaman tentang 

dimensi ketuhanan tersebut mampu ditrasformasikan untuk mengokohkan eksistensi 

kemanusiaan dalam realitas “kebumiannya” dari Tuhan menuju bumi, dari dzat Tuhan 

menuju kepribadian manusia, nilai-nilai kemanusiaan diderivasi dari sifat-sifat Tuhan, 

dari kekuasaan Tuhan menuju kemampuan berpikir manusia, dari keabadian Tuhan 

menuju gerakan kesejarahan manusia, dari eskatologis menuju masa depan 

kemanusiaan33.   

Perubahan paradigma tersebut menyangkut beberapa hal. Pertama, merubah 

paradigma teologi dan teosentris (Tuhan pusat segala sesuatu) menjadi lebih 

antroposentris (manusia pusat segala sesuatu). Jika paradigma kedua melihat urusan 

dunia sebagai urusan Tuhan, maka paradigma kedua melihat urusan dunia sebagai 

urusan manusia, kedua,  merubah cara pandang terhadap dunia sebagai segala sesuatu 

yang menyatu dengan Tuhan sehingga selalu didekati dengan prespektif ke-Tuhan-an 

menjadi teologi yang melihat dunia sebagai sesuatu yang terpisah dengan Tuhan. Oleh 

karena itu, dunia pandang dengan prespektif  “dunia”, sehingga dunia tidak selalu 

didekati dengan prespektif Ilahi, meskipun yang bersifat Ilahi tidak dapat ditolak sama 

sekali. Ketiga, merubah cara pandang terhadap alam sebagai  ” tanda” kehadiran Tuhan 

menjadi tanda atau instrumen untuk menyembah Ilahi. Keempat, menggeser cara 

pandang teologi yang menjadikan individu sebagai fokus dan titik tolak dalam 

memandang kenyataan hidup, konsekwensi dari hal ini, konsep kesalihan dengan 

sendirinya menjadi berubah, dari kesalihan ritual individual, menjadi kesalihan sosial34.  

 

 

 
32 Ibid , hlm.8 
33 Hassan Hanafi, Islam In The Modern World: Religion, Ideologi and Development (Heliopolis Dar 
Kebaa Bookjshop, t.th). II, hlm. 11-22 
34 Rumadi, Masyarakat Post, Teologi, hlm.34 



11 
 

Teologi Hassan Hanafi; Merepresentasikan Rasionalisme35 Mu’tazilah 

Tumbuh mekarnya diskursus telogi ke arah perumusan teologi baru dalam 

sejarahnya adalah sebuah keniscayaan sejarah. Pada abad tengah, al-Ghazali pernah 

mengeluh tentang manfaat ilmu “kalam” dalam pemikiran Islam, sedang dalam era 

modern sekarang ini Fazlur Rahman yang juga menyatakan hal yang sama. Oleh kaum 

pandukung positivisme di Barat, teologi pernah dituduh sebagai bentuk diskursus yang 

bersifat meaningless.36  

Dewasa ini di Barat telah tumbuh kecenderungan baru dalam teologi yang 

mengambil “Revolusi” sebagai subjek pembahasan;dan sering disebut dengan 

“theology of revolution” yang juga mengandung pengertian “teologi tanah”, “teologi 

pembangunan”, teologi perubahan sosial”, dan teologi progresif”, dalam peta pemikiran 

agama, aliran ini menjadi suatu cabang yang paling penting. Teologi telah menjadi ilmu 

tentang rakyat (Ilm al-jawahir), ilmu tentang gerakan-gerakan kerakyatan di dalam 

masyarakat tertindas seperti Afrika, Asia dan Amerika latin. Kenyataan revolusioner 

menampakkan dirinya di mata para teolog dalam komunitas keagamaan, banyak 

kemudian yang mengambil “revolusi’ itu sebagai subjek studi dan sekaligus 

berpartisipasi di dalamnya. Dengan demikian, agama menjadi ilmu, aksi , tauhid dan 

kesyahidan.37 Dalam kaitan ini, Hassan Hanafi menggagas atas perlunya perubahan 

paradigma dalam pemikiran Ilmu kalam38. Hassan Hanafi menawarkan sebuah teologi 

yang berwawasan pergerakan dalam segala bidang. Rekontruksi tersebut menyangkut 

banyak hal antara lain: merubah cara pandang terhadap teks yang kurang agresif 

 
35 Rasioanlisme adalah faham filsafat yang mengatakan bahwa akal (reason) adalah alat terpenting 
dalam memperoleh pengetahuan dan mengetes pengetahuan jika empirisme mengatakan bahwa 
pengetahuan diperoleh dengan alam mengetahui objek empiris, maka rasionalisme mengajarkan 
bahwa pengetahuan diperoleh dengan cara berfikir. Alat dalam berfikir itu adalah kaidah-kaidah logis 
atau kaidah-kaidah logika. Rasioanalisme ada dua macam: dalam bidang agama dan dalam bidang 
filsafat. Dalam bidang agama rasionalisme adalah lawan autoritas, dalam bidang filsafat rasionalisme 
adalah lawan empirisme. Rasionalisme dalam bidang agama biasanya digunakan untuk mengkritik 
ajaran agama, rasionalisme dalam bidang filsafat terutama berguna sebagai teori pengetahuan. 
Sebagai lawan empirisme, rasionalisme berpendapat bahwa sebagian dan bagian penting 
pengetahuan datang dari penemuan akal. Contoh yang paling jelas ialah pemahaman kita tentang 
logika dan matematika. Lihat Ahmad Tafsir, Filsafat Umum, Akal Dan Hati Sejak Tholes Sampai Capra, 
Pengantar Kepada Filsafat Untuk Untuk Mahasiswa Perguruan Tinggi (Bandung: Remaja Rosdakarya, 
1999), hlm.127 
36 A. H. Ridwan, Reformasi Intelektual, hlm.163. 
37 Khazuo Shimoggaki, Kiri Islam antara Modernisme Dan Post Modernisme, Telaah Kritis Pemikiran 
Hassan Hanafi, Reformasi Intelektual Islam,Pemikiran Hassan Hanafi Reaktualisasi Tradisi Keilmuan 
Islam (Yogyakarta, LKIS, 1993), hlm.132. 
38 Djam’annuri, Pencarian Paradigma Baru Pemikiran Kalam , dalam Esensia, Jurnal Ilmu Ushuluddin 
IAIN Sunan Kalijaga, Vol.3. No 2 Juli 2002, hlm.163 



12 
 

menjadi lebih agresif, rasional serta terbuka terhadap perangkat Ilmu modern dalam 

teks keagamaan39. 

Oleh karena itu, dalam hal ilmu kalam, Hassan Hanafi masih mempertahankan 

pola pikir Mu’tazilah untuk dipopulerkan kembali karena sifat rasionalnya. Sistem 

Mu’tazilah dipandang sebagai refleksi gerakan rasionalisme, naturalisme dan 

kebebasan manusia40. Meski dalam konteks ini Hassan Hanafi tidak mengulang secara 

mutlak ajaran Mu’tazilah. Minimal adalah semangat rasionalnya yang dapat diambil. 

Akibatnya konsep-konsep tertentu dalam doktrin Mu’tazilah ditonjolkan 

kembali sebagai landasan inspiratif rekontruksi kalam (teologis) nya. Konsep Tauhid 

Mu’tazilah misalnya dianggap lebih merupakan prinsip-prinsip nasional murni 

dibanding konsep personifikasi Asy’ariyah, konsep tanzih (Transendensi) dianggap 

mengekspresikan secara lebih tetap tentang hakikat rasio dibandingkan dengan konsep 

tasybih, penyatuan antara dzat dan antara keduanya.41 Itulah yang dimaksud Hassan 

Hanafi dengan dimensi revolusioner khazanah klasik Islam. Yaitu unsur-unsur 

rasionalistik yang ada dalam tradisi pemikiran teologi42. 

Kebebasan dan tanggung jawab manusia atas perbuatannya, kekuatan 

menentukan dan menciptakan perbuatannya menjadi relevan untuk diangkat kembali. 

Demikian pula etika obyektif Mu’tazilah, kepemimpinan model Khawarij yang 

dianggap lebih demokratis, serta konsep amar ma’ruf nahi Munkar menjadi Platform 

pembebasan Hanafi. Dengan demikian Ushul al-Khamsahnya Mu’tazilah diterimanya 

tanpa kritik43. 

Alasan utama mengapa Mu’tazilah diintrodusir oleh Hassan Hanafi adalah 

lantaran pembaharuannya yang ditawarkanya berbasiskan konsep rasionalisme, 

kebebasan, demokrasi dan eksplorasi alam. Konsep kepemimpinan khawarij juga 

dielaborasinya, lantaran Hassan Hanafi berusaha memback up revolusi Islam yang 

memprioritaskan hak-hak rakyat, persamaan dan kreatifitas lawan dari sikap pasif dan 

pasrah. Dengan berbagai deskripsi diatas, terlihat jelas bahwa Hassan Hanafi sedang 

berjuang mati-matian membongkar sistem Asy’ariyah yang menurutnya telah 

 
39 Rumadi, Masyarakat Post Teologi, hlm.21 
40 Ibid, hlm.18. bandingkan dengan Ridwan Hambali, “Hassan Hanafi; Dari Islam Kiri, Revitalisasi 
Turats, Hingga Oksidentalisme”, dalam Aunul Abied Shah, (ed), Islam Garda Depan Mosaik Pemikiran 
Islam Timur Tengah (Bandung: Mizan,2001), hlm.226, Kazuo Shimogaki, Pemikiran Hassan Hanafi, 
Munculnya Al-Yassar al-Islami, Islamika No.1; Juli, September 1993, hlm.19 
41 Muhammad Mansur , Kritik Hassan Hanafi, hlm.18 
42 A.H. Ridwan, Reformasi Intelektual Islam, hlm.32 
43 Muhammad Mansur, Kritik Hassan Hanafi, hlm.18 



13 
 

membelenggu dunia Islam selama sembilan abad. Dalam kurun waktu ini Asy’ariyah 

menurut Hassan Hanafi, dinaggap sebagai representasi tradisi Islam. Pada hal 

sebaliknya, menurutnya, sistem Asy’ariyah ini yang bertanggung jawab atas 

kemandegan pemikiran umat, karena pada kenyataannya sistem ini telah berubah 

menjadi ideologi politik sehingga menyimpang dari sistem ini akan dianggap subversi, 

kafir dan penghianat44. 

Alasan lain mengapa Hassan Hanafi merepresentasikan rasionalisme 

Mu’tazilah adalah juga mindset Hassan hanafi dalam mensikapi turats (tradisi) dan 

tajdid (pembaharuan) Hassan Hanafi meletakkan landasan teosentris pada kerangka 

lingkaran piramida peradaban; bahwa manusia tidak bisa dipisahkan dari tiga akar 

pijakan berpikir: kemarin (al-madli), yang dipersonifikasikan dengan turats qadim 

(khazanah klasik),esok (al-Mustaqbal) yang dipersonifikasikan dengan turats gharbi 

(khazanah barat), dan sekarang (al-Hali), yang dipersonifikasikan dengan al-Waqi’ 

(realitas kontemporer). Tiga pijakan berpikir ini oleh Hassan Hanafi dijadikan sebagai 

trifrontasi (al-Jabhah al-Tsalatsah) proyeksi Turats Wa Tajdid. Kita berada di tengah 

lingkaran piramida peradaban itu. Dalam Turats qadim, kita meletakkan Khazanah 

klasik sebagai acuan berpikir yang mempunyai bentangan sejarah sangat luas dan 

dalam, yang mengakar telah jauh kebawah. Dalam turats gharbi kita meletakkan 

khazanah Barat sebagai tamu peradaban yang mempunyai bentangan sejarah selama 

sekitar dua abad (masa saat Islam mulai mengakui adanya signifikansi budaya Barat, 

sehingga dia harus datang dengan berpakaian sebagai seorang murid), sedangkan dalam 

al-waqi’ kita meletakkan realitas kontemporer sebagai bidang untuk bertanam, 

bercangkok dan berinteraksi antar khazanah klasik dengan khazanah Barat. Korelasi 

diantaranya ketiganya (khazanah klasik, khazanah Barat, realitas kontemporer) sangat 

kuat sehingga antara satu sama lainnya tidak mungkin dipisahkan, kata Hassan Hanafi, 

disinilah proses terjadinya akulturasi (al-Tatsaqquf al-tahaddur) tidak mungkin 

terelakkan45. 

 

B. Epistemologi Teologi Antroposentris 

Hanafi mengajukan sebuah konsep baru tentang teologi Islam, Rekonstruksi 

teologi bagi Hanafi adalah salah satu cara yang mesti ditempuh jika diharapkan teologi 

 
44 Abudinnata, Ilmu Kalam, Filsafat dan Tasawuf ,Dirasah Islamiyah IV, (Jakarta: Rajawali Press, 1993), 
hlm.189. 
45 Aunul Abied Shah (ed) , Islam Garda Depan, hlm.227 



14 
 

dapat memberikan sumbangan yang konkrit bagi sejarah kemanusiaan. Kepentingan 

rekontruksi itu unutk menjadikan teologi tidak sekedar sebagai dogma keagamaan yang 

kosong melainkan menjelma sebagai ilmu tentang perjuangan sosial, menjadikan 

keimanan keimanan berfungsi secara katual sebagai landasan etik dan motivasi 

tindakan manusia. Karena itu gagasan-gagasan Hanafi yang berkaitan dengan teologi, 

berusaha untuk mentranformulasikan teologi tradisional yang bersifat teosentris 

menuju antroposentris, dari Tuhan kepada manusia (bumi) dan tekstual kepada 

kontekstual, dari teori kepada tindakan dan dari taqdir menuju kehendak 

bebas46.Teologi tidak lagi dipandang sutu yang abstrak, elitis dan sakral. Teologi juga 

tidak sekedar difahami sebagai ilmu yang berkenaan dengan pandangan tentang aqidah 

yang benar. Sebaliknya, teologi harus difahami sebagai sesuatu yang manusiawi, 

konkrit dan fungsional47.  

Menurut Hassan Hanafi pemikiran ini minimal didasarkan atas dua alasan: 

pertama, kebutuhan akan adanya sebuah ideologi (teologi) yang jelas ditengah 

pertarungan global antara berbagai ideologi, kedua, pentingnya teologi baru yang bukan 

hanya bersifat teoritik tetapi sekaligus juga praktis yang bisa mewujudkan sebuah 

gerakan dalam sejarah48. 

Peranan yang harus dimainkan Hassan Hanafi adalah mereformasi aqidah 

menuju perubahan individu dan masyarakat. Dia menggunakan aqidah sebagai spirit 

bagi perubahan sosial, untuk menjadi seperti generasi muslim pertama yang mamapu 

merealisasikan contoh ideal (al-matsal al-a’la) yang digambarkan dalam nilai-nilai 

luhur, tingkah laku, jihad memerdekakan tanah air dan memberikan kebaikan pada 

umat dengan cara meneladani sifat dan nama Allah49. 

Harus diakui, tradisi teologi sunni tidak mempunyai perangkat sosial untuk 

menjawab berbagai problem kemasyarakatan, tidak mampu bergulat dalam belantara 

“anarki Pemaknaan” gagap mengakomodir derasnya dinamika sosisal, dan rapuh untuk 

menjadi pijakan bagi pemberdayaan masyarakat yang lebih berorientasi sosial, 

kemanusiaan dan kerakyatan. Kritik semacam ini bukan hal yang mengada-ada, tapi 

merupakan kegelisahan banyak orang yang menyadari pentingnya teologi dalam proses 

transformasi dan pemberdayaan rakyat, sesuatu yang tak ditemukan dalam teologi 

 
46 A.H Ridwan, Reformasi Intelektual, hlm.50 
47 Al-Zastrow, Reformasi Pemikiran, Respon Kontemplatif Terhadap Persoalan Kehidupan Dan Budaya 
(Yogyakarta:LKPSM,1998), hlm.171 
48 A.H Ridwan, Reformasi, hlm.50 
49 Muhammad Bayumi, Aqidah Dan Liberasi, hlm 92-93 



15 
 

konvensional. Kajian-kajian teologi sunni yang melangit dan hampir-hampir tidak ada 

kaitannya dengan rakyat. Tema-tema yang diangakat dalam teologi konvensional ini 

selalu saja berbicara pada “aras atas” seperti Tuhan, malaikat, langit, akhirat, surga, 

kitab suci dan seterusnya. Sedangkan tema-tema yang berkaitan dengan “aras bawah” 

seperti manusia, rakyat, dunia, bumi dan sterusnya hampir-hampir tidak mendapatkan 

porsi50. Kalaupun muncul pemikiran yang menyentuh aspek kemanusiaan mengenai 

ada tidaknya kehendak bebas manusia, ujung-ujungnya juga mengenai balasan tuhan di 

akhirat. Singkatnya, keseluruhan aspek-aspek pemikiran teologi menjadikan Tuhan 

sebagai pusat bahasnnya, teosentris, dalam persoalan ketuhanan misalnya, perdebatan 

teologi selalu berkutat pada persoalan Tuhan dan sifat-sifat-Nya. Apakah Tuhan 

mempunyai sifat atau tidak, apakah sifat Tuhan dari dalam atau di luar dzat, dan 

seterusnya. Sedang manusia hanya sekedar menjadi pernik-pernik yang tidak 

mempunyai arti apa-apa.51  

Untuk mengatasi kekurangan teologi klasik yang dianggap tidak berkaitan 

dengan realitas sosial, Hanafi menawarkan dua teori.52 pertama, nalisa bahasa. Bahasa 

dan istilah-istilah dalam teologi klasik adalah warisan nenek moyang dalam bidang 

teologi yang khas yang seolah-olah sudah menjadi doktrin yang tidak bisa diganggu 

gugat. Menurut Hanafi, istilah-istilah dalam teologi sebenarnya tidak mengarah pada 

yang transenden dan ghaib, tetapi juga mengungkap tentang sifat-sifat dan 

metode  keilmuan, yang empirik-rasional seperti iman, amal dan imamah, yang historis 

seperti nubuwah dan ada pula yang metafisik, seperti Tuhan dan akhirat. Kedua, analisa 

realitas. Menurut Hanafi, analisa ini dilakukan untuk mengetahui latar belakang 

historis-sosiologis munculnya teologi dari masa lalu dan bagaimana pengaruhnya bagi 

kehidupan masyarakat atau para penganutnya. Selanjutnya, analisa realitas berguna 

untuk menentukan stressing bagi arah dan orientasi teologi kontemporer. 

Untuk melandingkan dua usulannya tersebut, Hanafi paling tidak menggunakan 

empat metode berfikir53: 

1. Dialektika. 

Kata dialektika berasal dari bahasa Yunani dialektos yang berarti pidato, 

pembicaraan, perdebatan, seni atau ilmu dialektika berawal dari penarikan pembedaan-

 
50 Rumadi, Masyarakat Post-Teologi, hlm.13 
51 Ibid, hlm.14 
52 A.H Ridwan, Reformasi, hlm.50-51 
53 Ibid, hlm.18 



16 
 

pembedaan yang ketat. Dialektika kiranya dimulai oleh Zero, Socrates dan plato. 

Peranan dialektika, interpretasi mengenai hakekatnya dan penghargaan atas 

kegunaaanya sangat bervariasi sepanjang sejarah filsafat. Itu dikarenakan perdebatan 

posisi atau pendapat setiap filosuf.54  

Dialektika pada mulanya menunjuk pada debat dengan tujuan utama menolak 

argumen lawan atau membawa lawan kepada kontradiksi-kontradiksi, dilema, atau 

paradoks, atau seni bertukar pendapat. Secara umum, seorang dialektikawan adalah 

seorang yang tidak membiarkan sesuatu tidak dipersoalkan55. 

Dialektika adalah metode pemikiran yang didasarkan atas asumsi bahwa 

perkembangan proses sejarah terjadi lewat konfrontasi dialektis dimana tesis 

melahirkan antites yang dari situ kemudian melahirkan sintesis. Hanafi menggunakan 

metode ini  ketika sebelumnya menjelaskan  tentang sejarah perkembangan pemikiran 

Islam dan untuk menentukan titik pijak dan alasan dasar mengadakan suatu revolusi. 

Demikianlah revolusi dipandang sebagai panggilan sejarah. Kemudian juga Hanafi 

menggunakan dialektika untuk menggagas teologi sebagai antropologi yang merupakan 

cara “ilmiah” untuk mengatasi keterasingan teologi itu sendiri.56 Hanafi berusaha 

membumikan kalam yang dianggap melangit. 

Apa yang dilakukan Hanafi terhadap kalam klasik ini sama sebagaimana yang 

dilakukan Marx terhadap pemikiran Hegel. Menurut Marx, pemikiran Hegel berjalan 

dikepalanya, maka agar bisa berjalan normal ia harus dijalankan di atas kakinya.57 

Artinya kalam klasik yang terlalu teosentris harus dipindah menjadi persoalan 

‘material’ agar bisa berjalan normal. Karena ternyata,al-Qur’an sendiri memang banyak 

berbicara mengenai manusia. Sehingga Dr. Syafi’i Ma’arif pernah mengambil 

kesimpulan bahwa al-Qur’an itu bersifat antroposentris dan bukannya teosentris58. 

Namun demikian, bukan berarti Hanafi terpengaruh atau mengikuti metode 

dialektika Hegel atau Marx, Hanafi menyangkal bila dikatakan bahwa, ia terpengaruh 

atau menggunakan dialektika Hegel atau marx. Menurutnya, apa yang semata 

didasarkan dan diambil dari Khasanah keilmuan dan realitas sosial muslim sendiri. 

 
54 Lorens Bagus, Kamus Filsafat (Jakarta: Gramedia,2000), hlm.116 
55 Ibid, hlm.161-162 
56 A.H Ridwan , Reformasi, hlm.18 
57 Lihat Bertens, Filsafat Abad XX Prancis (Jakarta:Gframedia,1996), hlm. 235, Bertens, Sejarah Filsafat 
(Yogyakarta:Kanisius,1983), hlm.80 
58 Dawam Raharjo, Islam Dan Transformasi Budaya (Yogyakarta: Dana Bhakti Primayasa, 2002), 
hlm.20 



17 
 

Persoalan kaya miskin, atasan bawahan dan seterusnya kebetulan sama dengan konsep 

Hegel maupun Marx. Hanafi juga mengkritik secara tajam metode dielektika Marx, 

yang dianggap gagal memberi arahan pada kemanusiaan, karena yang terjadi justru 

totaliarinisme59. Di sini ia mungkin ia terilhami oleh inspirator revolusi sosial Iran. Ali 

Syari’ati, ketika dengan teori dialektikanya Syari’ati menyatakan bahwa manusia 

adalah sintesa antara roh Tuhan (tesa) dengan setan (antitesa). 

2. Hermeneutik 

  Kata hermeneutika berasal dari bahasa Yunani Hermeneutikas (penafsiran). 

Hermeneutika berarti Ilmu dan teori tentang penafsiran yang bertujuan menjelaskan 

teks mulai dari ciri-cirinya, baik obyektif (maksud pengarang)60. Kata hermeneutik 

merupakan derivasi dari kata Hermes, seorang dewa dalam metodologi Yunani yang 

bertugas sebagai penghubung antara sang Maha Dewa di langit dan para manusia di 

bumi. Meskipun secara etimologis dan historis diambil dari mitologi Yunani, secara 

teologis peran Hermes sesungguhnya tak ubahnya dari peran para nabi urusan tuhan 

yang bertugas sebagai juru penerang dan penghubung untuk menyampaikan pesan dan 

ajaran Tuhan kepada manusia. Problem pertama yang harus dipecahkan oleh para nabi 

ialah, bagaimana menyampaikan kehendak Tuhan yang menggunakan “bahasa langit” 

kepada manusia yang menggunakan “bahasa bumi”. Problem Hermeneutik yang kedua 

adalah bagaimana menjelaskan isi sebuah teks keagamaan kepada masyarakat yang 

hidup dalam tempat dan kurun waktu yang jauh berbeda dari pihak penulisnya. 

Mengingat bahwa manusia  demikian banyak ragamnya, sedangkan setiap bahasa 

mencerminkan pola budaya tertentu, maka problem terjemahan dan penafsiran 

merupakan problem poko dalam hermeunetika. Dengan begitu, problem hermeneutik 

selalu berkaitan dengan proses pemahaman, penafsiran dan penerjemahan atas sebuah 

pesan (lisan atau tulis). Untuk selanjutnya disampaikan kepada masyarakat yang hidup 

dalam dunia berbeda61. 

 Hermeneutika pada dasarnya adalah suatu metode atau cara untuk menafsirkan 

simbol yang berupa teks atau sesuatu yang diperlakukan sebagai teks untuk dicari arti 

dan maknanya, dimana metode hermeneutik ini mensyaratkan adanya kemampuan 

 
59 Lihat Hassan Hanafi, Origin Of Modern Conservation And Islamic Fundamentalisme, 
Amsterdam:University of Amsterdam, 1979), hlm,1-2 Sebagaimana dikutip oleh A.H Ridwan dalam 
Reformasi Intelektual, hlm.70 
60 Lorens Bagus, Kamus Filsafat, hlm.285 
61 Komaruddin Hidayat, Memahami Bahasa Agama, Sebuah Kajian Hermenuetik (Jakarta 
Paramadina,1996), hlm.13-14. 



18 
 

untuk menafsirkan masa lampau yang dialami, kemudian dibawa ke masa yang 

sekarang62. Yang aktifitas penafsirannya itu sendiri merupakan proses triadik , 

mempunyai tiga segi yang saling berhubungan, yakni teks, penafsir atau perantara dan 

penyampaian pada audiens. Orang yang melakukan penafsiran harus mengenal pesan 

atau kecondongan sebuah teks dan meresapi isinya, sehingga dari yang pada mulanya 

“yang lain” menjadi “aku” penafsir sendiri.63 Sebagai sebuah metode penafsir 

hermeneutika tidak hanya mengandung teks dan berusaha menyelami kandungan 

makna literalnya lebih dari itu, hermeneutika berusaha menggali makna dengan 

memperhatikan horizon-horizon yang melingkupi teks tersebut. Horizon yang 

dimaksud adalah horizon teks, horizon pengarang dan horizon pembaca64. 

 Hanafi menggunakan metode hermeneutik untuk melandingkan gagasannya 

berupa antroposentris-teologis, dari wahyu kepada kenyataan, dari logos sampai 

praktis, dari pikiran Tuhan sampai manusia65.Sebab, apa yang dimaksud hermeneutik, 

bagi Hanafi, bukan sekedar ilmu Interpretasi tetapi juga Ilmu Yang menjelaskan tentang 

pikiran tuhan kepada tingkat dunia, dari yang sakral menjadi realitas sosial. 

3. Fenomenologi 

 Fenomenologi adalah salah satu aliran dalam filsafat yang berpendapat bahwa 

hasrat yang kuat untuk mengerti yang sebenarnya dan keyakinan bahwa pengertian itu 

dapat dicapai jika kita mengamati fenomena atau pertemuan kita dengan realitas66. 

Pengertian lebih luasnya adalah ilmu tentang fenomena-fenomena atau apa saja yang 

tampak. Dalam hal ini fenomenologi merupakan sebuah pendekatan filsafat yang 

berpusat pada analisis terhadap gejala yang membanjiri kesadaran manusia. Sedang arti 

sempitnya adalah ilmu tentang gejala yang menampakkan diri pada kesadaran 

kita67.Jadi, fenomenologi adalah sebuah metode berfikir yang berusaha untuk mencari 

hakekat sebuah fenomena atau realitas. Untuk sampai pada tingkat tersebut, menurut 

Husserl (1859-1938) sang penggagas metode ini, peneliti harus melalui reduksi eidetis. 

Pada tahap pertama, atau yang disebut pula dengan metode aphoce, peneliti menyaring 

atau memberi kurung terhadap fenomena yang dihadapi. Peneliti mulai menyingkirkan 

 
62 Fakhruddin Faiz, Hermeunetika Qur’ani, Antara Teks, Konteks Dan Kontekstualisasi (Yogyakarta: 
Qalam, 2002), hlm.9 
63 Sumaryono, Hermeunetika Sebuah Metode Filsafat (Yogyakarta: Kanisius,1993), hlm.31 
64 Fakhruddin Faiz, Hermeunetik, hlm.11 
65 Hassan Hanafi, Dialog Agama, hlm.1 
66 Puerwantara, (dkk), Seluk Beluk Filsafat Islam (Bandung: Remaja Rosdakarya, 1994), hlm.12 
67 Lorens Bagus, Kamus Filsafat, hlm.234 



19 
 

persoalan-persoalan yang dianggap tidak merupakan hakekeat dari obyek yang dikaji 

tahap kedua adetis, peneliti masuk lebih dalam lagi. Tidak hanya menyaring yang 

fenomenal tetapi menyaring intisarinya.68  

Hanafi menggunakan metode ini menganalisa memahami dan memetakan 

realitas-realitas sosial, politik, ekonomi, realitas khazanah Islam dan realitas tantangan 

Barat, yang dari sana kemudian dibangun sebuah revolusi69. Dengan metode ini, Hanafi 

ingin agar realitas Islam berbicara bagi dirinya sendiri, bahwa Islam adalah Islam yang 

harus dilihat dari kaca mata Islam sendiri, bukan dari Barat. Jika Barat dilihat dari kaca 

mata Barat dan Islam juga dilihat dari Barat, akan terjadi kesimpang siuran tidak tepat.70  

4. Eklektik 

 Eklektif dalam bahasa Inggris eclectism,berasal dari bahasa Yunani ek (keluar) 

dan tego (pilih,pilah). Maka eklektik yang berasal dari kata Yunani yaitu eklektikos, 

yang bermakna seseorang yang memilih, dan dari eklegein, berarti mengambil, memilih 

dari. Salah satu pengertian dari eklektic adalah memilih gagasan atau ide-ide (konsep 

kepercayaan, doktrin) dari berbagai sistem pemikiran dalam proses menyusun dan 

mengembangkan sistem pemikiran sendiri71. 

  Metode eklektik dipakai oleh Hassan Hanafi untuk membangun pemikirannya 

(reaktualisasi), dengan cara memilih-milih pemikiran suatu madzhab. Dalam konteks 

ini, untuk membangun teologi yang lebih antroposentris, Hassan Hanafi 

merepresentasikan rasionalisme Mu’tazilah. Mu’tazilah dipandang Hassan Hanafi 

sebagi refleksi gerkan rasionalisme, naturalisme, kebebasan manusia dan demokrasi72. 

Oleh karena itu, bangunan atau struktur Ilmu Kalam (teologi) ini, menurut 

Hanafi terdiri dari:73  

A. Pendahuluan Teoritis  

1. Teori pengetahuan 

2. Teori wujud 

3. Masalah-masalah Akidah atau Ketuhanan (Illahiyyat): 

 
68 Drijakarsa, Percikan Filsafat (Jakarta: Pembangunan 1984), hlm.121-124, Brouwer, Sejarah Filsafat 
Barat Modern Dan Sezaman (Banadung: Alumni ,1980), hlm.52. Lihat Juga Anton Bekker, Metode-
Metode Flsafat (Jakarta:Gholia,1984), hlm.113-117. 
69 Hassan Hanafi, Muqaddimah Fi Ilm al-Istighrab (Kairo:Dar al-Fanniyah, 1981), hlm.84-86 
70 Ibid, hlm.64-64 
71 pengertian Eklekisens menurut Lorens Bagus mempunyai kurang lebih empat pengertian, lebih 
lanjut baca, Lorens Bagus, kamus, hlm.181-182 
72 Kazuo Shimogaki, Kiri Islam, hlm.95-96 
73 Machasin, Teologi Revolusioner, hlm.12-13. 



20 
 

B. Tauhid atau Manusia Ideal (al-Insan al-Kamil) 

1. Kesadaran Murni (al-Wa’y al-Kholis) atau dzat 

2. kesadaran kongkrit (al-Wa’y al-Muta’ayyin) atau sifat-sifat 

C. Keadilan atau Manusia kongkrit (al-Insan al-Muta’ayyin) 

1. Penciptaan perbuatan 

2. Nalar intensioanal (al-aql-alqa’i) atau konsep baik dan buruk.  

D. Sama’iyyat atau perkara-perkara yang didasarkan atas informasi wahyu dan 

berita dari nabi semata: 

1. Sejarah Umum 

1. Perkembangan wahyu atau kenabian 

2. Hari depan manusia atau ma’ad 

3. Sejarah Kongkrit 

4. Nalar dan perbuatan atau la-ahkam 

5. Pemerintahan dan Pemberontakan atau al-Imamah 

 

C. KESIMPULAN. 

 Berangkat dari rumusannya tentang Ilmu kalam di atas, Hassan Hanafi melihat 

bahwa wacana kalam (teologi) klasik harus dibalik arahnya. Wacana ketuhanan yang 

sakral dalam kalam (teologi) klasik harus berubah menjadi wacana kemanusiaan yang 

dikaji dan dianalisis dengan pendekatan ilmu-ilmu humaniora. Karena Ilmu ini 

termasuk bagian Integral dari sejarah pemikiran dan sejarah pemikiran merupakan 

bagian dari sejarah sosial.74  

Hanafi mencoba merekontruksi teologi dengan cara menafsir ulang tema-tema 

teologi klasik ssecara  metaforis-analogis. Dibawah ini akan dijelaskan pemikiran-

pemikiran penting Hanafi yang berhubungan dengan tema-tema kalam, dzat Tuhan dan 

soal tauhid. 

Menurut Hassan Hanafi, dzat Tuhan dijadikan obyek dalam teologi (kalam), 

adalah mengandung kontradiksi75. Karena Allah adalah absolut sedangkan ilmu, 

dengan watak dasar obyek, metode dan targetnya, adalah transformasi yang absolut 

menjadi relatif. Karena ilmu menundukkan gejala umum kepada gejala khusus dalam 

ruang dan waktu. Ilmu adalah identifikasi gejala dalam realitas terbatas yang mungkin 

 
74 Hassan Hanafi, Min al-Aqidah Ila al-Tsawrah, hlm.67 
75 Ibid, hlm.82 



21 
 

dikuasai secara ilmiah eksperimental. Sedangkan Allah tidak tampak dalam realitas. 

Ialu bagaimanamungkin yang universal menjadi partikular. Bagaimana mungkin akal 

relatif manusia dengan kehidupan, pengetahuan, kepentingan, keinginan dan orientasi-

orientasinya, mencakup dzat absolut76. 

Memikirkan Allah sebagai suatu obyek tertentu menimbulkan keterasingan bagi 

masyarakat berkembang. Karena posisi natural manusia sebenarnya adalah berfikir 

tentang masyarakat dan alam. Maka setiap pembicaraan lain tentang sebuah obyek yang 

melampaui masyarakat dan alam adalah suatu bentuk generalisasi yag menunjukkan 

kurangnya keadaran terhadap realitas. Bukti tentang minimnya kesadaran akan realitas 

dalam dunia Islam misalnya adalah maraknya pembangunan masjid justru ketika 

masyarakat sedang mengalami kritis keamanan maupun ekonomi.77  

Menurut Hanafi , konsep atau nash tentang dzat dan sifat-sifat Tuhan tidak 

menunjuk pada ke-Maha-an dan kesucian Tuhan sebagaimana yang ditafsirkan oleh 

para teolog. Tuhan tidak butuh pensucian manusia, karena tanpa yang lainpun Tuhan 

tetap Tuhan yang maha suci dengan segala sifat kesempurnaan-Nya. Semua deskripsi 

Tuhan dan sifat-sifat Nya, sebagaimana yang ada dalam al-Qur’an maupun sunnah. 

Sebenarnya lebih mengarah pada pembentukan manusia yang baik, manusia ideal, 

insan kamil78. 

 Wacana tentang “dzat Allah” dengan demikian, kata Hassan Hanafi berarti 

keliru menurut teori kebenaran logika. Karena teori kebenaran logika terutama dalam 

standar klasiknya, mengharuskan kesesuaian konsep dengan pembenarnya. Kekeliruan 

wacana tentang dzat Allah pada gilirannya juga dapat dilihat dari perspektif tugas 

bahasa. Karena bahasa tidak dapat mengekspresikan sistem yang tidak dapat 

didefinisikan manusia. Oleh karena itu studi apapun terhadap “Allah”, harus terjebak 

masuk dalam personifikasi. Karena pembicaraan tentang Allah, manusia harus 

menggunakan cara-cara metaforis. Tuhan hanya dapat difahami manusia menurut 

ukurannya sendiri dan imagenya, manusi untuk berbicara tentang dzat Allah selalu 

 
76 Ibid,  hlm. 62-63 
77 Ibid, hlm. 89 
78 Penafsiran Hanafi, bahwa deskripsi Dzat dan sifat Tuhan lebih mengarah pada pembentukan 
manusia ideal, bukan tentang transedensi Tuhan, jelas sangat dipengaruhi peikiran Mu’tazilah. 
Menurut kaum Mu’tazilah, sifat-sifat Tuhan sebagaimana yang dideskripsikan dalam Asma’ al-Husna, 
sebenarnya adalah pelajaran bagaimana manusia harus bertindak dan bersikap. Artinya itu adalah 
sifat-sifat yang harus dipunyai dan dilakukan oleh seorang muslim. Jadi bukan penjelasan tentang 
eksistensi Tuhan apalagi tentang Ke-Mahakuasaan Tuhan, Kholid al-Baghdadi, Al-Iman Wa al-Islam, 
(Istambul: Hakikat Kitabevi, 1985), hlm.21-26 



22 
 

dengan cara menserupakan Allah dengan dirinya atau menganalogikannya dengan 

alam, itulah mengapa simbol menjadi tak terpisahkan dengan pembicaraan tentang 

Allah.79  

 Deskripsi Tuhan tentang dzat-Nya sendiri memberi pelajaran kepada manusia 

tentang kesadaran akan dirinya sendiri (cogito). Yang secara rasioanal dapat diketahui 

melaui perasaan diri (self feeling). Penyebutan Tuhan akan dzatnya sendiri sama persis 

dengan kesadaran akan keberadaanNya, sama sebagaimana Cogito yang ada dalam 

manusia berarti penuujukan akan keberadaanya. Itulah sebabnya menurut Hanafi, 

mengapa deskripsi pertama tentang Tuhan (aushaf) adalah wujud (keberadaan). 

Adapun deskripsi-Nya tentang sifat-sifat-Nya (aushaf) berarti ajaran tentang kesadaran 

lingkungan dan dunia, sebagai kesadaran yang lebih menggunakan desain, sebuah 

kesadaran akan berbagai persepsi dan ekspresi teori-teori lain. Jelasnya, jika dzat 

mengacu pada cogito, maka sifat-sifat mengacu pada cogitum, keduanya adalah 

pelajaran dan “harapan” tuhan pada manusia, agar mereka sadar akan dirinya sendiri 

dan sadar akan lingkungannya80. 

Di sini terlihat Hanafi berusaha mengubah term-term kegamaan dari yang 

spiritual akan sakral menjadi sekedar material, dari yang teologis menjadi antropologis. 

Hanafi melakukan ini dalam rangka untuk mengalihkan perhatian dan pandangan umat 

Islam yang cenderung metafisik menuju sikap yang lebih berorientasi pada realitas 

empirik.81  Lebih jelas tentang penafisran Hanafi mengenai sifat-sifat (aushaf) tuhan 

yang enam; wujud, qidam, baqa’, mukhalafah lil hawadits, qiyam binafsih dan 

wahdaniyah, menafsirkan sebagai berikut: 

Pertama Wujud menurut Hanafi, wujud disini tidak menjelaskan wujud Tuhan, 

karena-sekali lagi-Tuhan tidak memerlukan pengakuan, tanpa manusia, Tuhan tetap 

wujud. Wujud disini tajribah wujudiyah pada manusia, tuntutan ada umat manusia 

untuk mampu menunjukkan eksistensi dirinya. Inilah yang dimaksud dalam sebuah 

syair, kematian adalah ketidak mampuan untuk menunjukkan eksistensi diri82. 

 
79 Ibid, hlm. 86-87 
80 Hanafi, Min al-Aqidah Illa al-Tsawrah, II,h lm. 600 dan seterusnya. 
81 Menurur Hanafi, Tuhan dalam Islam tidak sekedar Tuhan langit tetapi juga Tuhan bumi (rabb al-
samawat wa al-ardl ), sehingga berjuang membela dan memeprtahankan tanah kaum muslimin sama 
persis dengan membela dan mempertahankan kekuasaan Tuhan. 
82 Hanafi, Ibid, hlm. 112-114. ini tidak berbeda apa yang dikatakan Iqbal; apa yang dinamakan hidup 
adanya kemauan untuk terus berusaha dan menunjukkan dirinya ada sedang kematian adalah ketidak 
mauan untuk maju dan berusaha. Lihat Iqbal,  Javid Namah, terj. Sadikin (Jakarta: Panjimas, 987), hlm. 
8 



23 
 

Kedua, Qidam (dahulu) berarti pengalaman kesejarahan yang mengacu pada 

akar-akar keberadaan manusia di dalam sejarah. Qidam adalah modal pengalaman dan 

pengetahuan kesejarahan untuk digunakan dalam melihat realitas dan masa depan, 

sehingga tidak akan lagi terjatuh dalam kesesatan, taqlid dan kesalahan.83  

Ketiga, baqa’ berarti kekal, pengalaman kemanusiaan yang muncul dari lawan 

sifat Fana’ berarti tuntunan manuia untuk membuat dirinya tidak cepat rusak atau fana’, 

yang itu biasa dilakukan dengan cara memperbanyak melakukan hal-hal yang 

kontruktif; dalam perbuatan maupun pemikiran, dan menjauhi tindakan-tindakan yang 

bisa mempercepat kerusakan bumi84. Jelasnya baqa’ adalah ajaran pada manusia utnuk 

menjaga senantiasa kelestarian lingkungan dan alam, juga ajaran agar manusiamampu 

meninggalakan karya-karya besar yang bersiafat monumental. 

Keempat, Mukhalafah li-al hawadits(berbeda degan yang lain) dan Qiyam 

Binafsih (berdiri sendiri), keduanya tuntunan agar umat manusia mampu menunjukkan 

eksistensinya secara mandiri dan berani tampil beda, tidak mengekor atau taqlid pada 

pemikiran dan budaya orang lain. Qiyam binafsih adalah deskripsi tentang titik pijak 

dan gerakan yang dilakukan terencana dan dengan penuh kesadaran untuk mencapai 

sebuah tujuan akhir, sesuai dengan segala potensi dan kemampuan diri85. 

Kelima, wahdaniyah (keesaan), bukan merujuk pada keesaan Tuhan, pensucian 

Tuhan dari kegandaan (syirik) yang diarahkan pada faham trinitas maupun politheisme, 

tetapi lebih mengarah eksperimentasi kemanusiaan wahdaniyah adalah pengalaman 

umum kemanusiaan tentang kesatuan; kesatuan tujuan, kesatuan kelas, kesatuan nasib, 

kesatuan tanah air, kesatuan kebudayaan dan kesatuan kemanusiaan86. 

Dengan penafsiran-penafsiran term kalam yang serba materi dan mendunia ini, 

maka apa yang dimaksud dengan istilah Tauhid, dalam pandangan Hanafi bukan 

konsep yang menegaskan tentang keesaan Tuhan yang diarahkan pada faham trinitas 

maupun politeisme, tetapi lebih merupakan kesatuan pribadi manusia yang jauh dari 

perilaku dualistik seperti hipokrit, kemunafikan atau perilaku oportunistik. 

 
83 Hanafi, Ibid, hlm. 130-132. 
84 Ibid, hlm. 137-142. 
85 Ibid, hlm.143-303, Pemikiran Hanafi sangat mungkin dipengaruhi slogan-slogan revolusi Iran yang 
menyatakan, la syarqiyah wala gharbiyah ( tidak ke Barat dan tidak ke Timur), mengingat bahwa 
pemikiran revolusioner Hanafi, sebagaimana diakui, salah satunya diilhami dari keberhasilan revolusi 
Iran pimpinana Imam Khumaini. Lihat Kazuo Shimogaki. Kiri Isla,. hlm. 92. 
86 Hanafi, Ibid, hlm. 309-311 



24 
 

 Menurut Hanafi,87 apa yang dimaksud Tauhid bukan merupakan sifat dari 

sebuah dzat ‘tuhan’, deskripsi ataupun sekedar konsep kosong yang hanya ada dalam 

angan belaka, tetapi lebih mengarah untuk sebuah tindakan kongkrit (fi’li), baik dari 

sisi penafian maupun penetapan (itsbat).88 Sebab, apa yang dikehendaki dari konsep 

tauhid tersebut tidak akan dimengerti dan tidak bisa difahami kecuali dengan 

ditampakkan. Jelasnya, konsep tauhid tidak akan punya makna tanpa direalisasikan 

dalam kehidupan kongkrit89.  

Perealisasian nafi (pengingkaran) adalah dengan menghilangkan Tuhan-Tuhan 

Modern, seperti ideologi, gagasan, budaya dan ilmu pengetahuan yang membuat 

manusia sangat tergantung kepadanya dan terkotak-kotak sesuai dengan ideologi dan 

ilmu pengetahuan yang dimiliki dan dipujanya. Realisasi dari Isbat (penetapan) adalah 

dengan penetapan suatu ideologi yang menyatukan dan membebaskan manusia dari 

belenggu-belenggu Tuhan-Tuhan Modern tersebu 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
87 Ibid, hlm, 324-329 
88 Hanafi menyatakan bahwa tauhid mengandung dua dimensi, penafian dan penetapan (itsbat), kata 
lailaha’  berarti penafian terhadap segala bentuk ketuhanan, sedang ‘Illallah’ adalah penetapan 
tentang adanya Tuhan Ynag maha Esa. Ibid, 326 
89 Statemen ini sebagaimana dikatakan Muthahari, meski dalam pengertian yang berbeda meurut 
Muthahari, konsep-konsep tauhid tidak akan punya makna tanpa direalisasikan dalam perbuatan, 
yang dalam faham Muthahari di fokuskan dalam bentuk Ibadah. Lihat Muthahari, Allah Dalam 
Kehidupan Manusia,  (Bandung. Yayasan Muthahari,1992), hlm.7-23. 



25 
 

DAFTAR PUSTAKA 

Abrahanov, Benyamin,  Islamic Theologi; Traditionalism and Rasionalism, 
Edinburg: Edinburg University Press, 1998 

Abu Zaid, Nasr Hamid, Al-Nash al-Sultah al-Haqiqah, Beirut: Al-Markaz al-
Tsaqiqah al-Arabi, 1995 

Abudinnata, Ilmu Kalam, Filsafat dan Tasawuf,Dirasah Islamiyah IV, Jakarta: 
Rajawali Press, 1993 

Al-Baghdadi, Abdul Qadir bin Tohir bin Muhammad, Al-Farqu Bain al-Firaq, 
Dar al-Kutub al-Ilmiah, Beirut, t.th 

Al-Syihristani,  Muhammad Ibn Abd al-Karim, Al-Milal wa al-Nihal, Abdul 
Aziz Muhammad al-Wakil (ed), Beirut: Dar al-Fikr, t.th 

Azhar, Muhammad, dkk, Studi Islam dalam Percakapan Epistemologis, 
Yogyakarta: Sipres, 1998 

Brouwer, sejarah filsafat Barat Modern dan Sezaman, Banadung: Alumni 
,1980 

Dahlan, Muhiddin M. (ed), Sosialisme Religius, Yogyakarta:Kreasi Wacana, 
2001 

Drijakarsa, Percikan Filsafat, Jakarta: Pembangunan 1984 

Enginer, Asghar Ali,  Islam dan Pembebasan,terj. Haris .S dan Baihaqi, 
Yogyakarta: LKIS,1993 

……………………,  Islam dan Teologi Pembebasan, terj. Oleh Agung 
Prihantoro, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2000 

Fakhruddin Faiz, Hermeunetika Qur’ani, antara teks, konteks dan 
kontekstualisasi, Yogyakarta:Qalam,2002 

Hanafi, Hassan , Islam Wahyu Sekuler, Gagasan Kritis Hassan Hanafi. Terj. 
M. Zaki Husein, M. Nur Khaerani, Jakarta: instad, 2000 

………………., Agama Ideologi dan Pembangunan, terj. Sonhaji Shaleh, 
Jakarta:P3M 1991 

………………., Apa arti Kiri Islam., terj. M. Imam Azis, dan M. Jadul Maula, 
Yogyakarta: LKIS, 1981 

………………., Bongkar Tafsir: Liberalisasi, Revolusi, Hermeneutik, terj., 
Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2005 



26 
 

………………., terj., Rekonstruksi Pemahaman Tradisi Islam Klasik, Malang: 
Kutub Minar, 2004 

……………………., Min al-Aqidah Ila al-Tsawrah; Muhawalatun Li I’adat 
Bina’ Ushul al-Din, Kairo: Maktabah Madbuli. 1988 

Harb, Ali, Kritik Nalar al-Qur’an, terj. Faisol, Yogyakarta: LKiS, 2003 

Komaruddin Hidayat, Memahami Bahasa Agama,sebuah Kajian Hermeneutik, 
Jakarta Paramadina,1996 

Kusnadiningrat, E., Teologi dan Pembebasan, Gagasan Islam Kiri Hassan 
Hanafi, Jakarta: Logos, 1999 

Machasin, “Teologi Revolusioner Hassan Hanafi”, Makalah , Maret 1996 

Madjid, Nurcholis (ed), Khazanah Intelektual Islam, Jakarta: Bulan Bintang, 
1984 

Mansur,  Muhammad, Kritik Hassan Hanafi atas pemikiran kalam Klasik, 
Laporan Penelitian Individual, Proyek Perguruan Tinggi IAIN Sunan Kalijaga 
Yogyakarta tahun 1999/2000 

Muthahari, Allah Dalam Kehidupan Manusia, Bandung: Yayasan Muthahari, 
1992 

Nasution, Harun, Akal dan Wahyu dalam Islam, Jakarta: UI Press, 1986 

……………….., Teologi Islam: Aliran-Aliran, Sejarah Analisa 
Perbandingan, Jakarta: Universitas Indonesia Press, 1986 

Raharja, Dawam, Islam dan Transformasi Budaya, Yogyakarta: Dana Bhakti 
Primayasa, 2002 

Rahman, Fazlur, Islam, ter. Ahsin Muhammad, Bandung: Pustaka ,2000 

Ridwan, AH., Reformasi Intelektual Islam, Pemikiran Hassan Hanafi Tentang 
Reaktualisasi Tradisi keilmuan Islam, Yogyakarta:Ittaqa Press, 1998 

Rumadi, Masyarakat Post-teologi, Wajah Baru Agama dan demokratisasi 
Indonesia, Jakarta: CV Mustika Bahmid, 2002 

Shah, M. Aunul Abied (ed), Islam Garda Depan; Mosaik Pemikiran Islam 
Timur Tengah, Bandung : Mizan, 2001 

Shimoggaki, Khazuo, Kiri Islam antara Modernisme dan post Modernisme, 
telaah kritis pemikiran Hassan Hanafi, reformasi Intelektual Islam,Pemikiran  

Shoub, Hassan, Islam dan Revolusi Pemikiran, Dialog Kreatif  Ketuhanan dan 
Kemanusiaan, Surabaya: Risalah Gusti, 1997 



27 
 

 

 


