GERAKAN PEMBARUAN ISLAM SYEKH NURUDDIN AR-RANIRI DI TANAH
ACEH: PERTIKAIAN ANTARA NEO-SUFISME DAN SUFISME-FILOSOFIS

Imron Rosyadi
Sekolah Tinggi llmu Tarbiyah Insida, Jakarta

JI. Malaka Hijau no: 45 Pondok Kopi, Duren Sawit, Jakarta Timur 13460

Email: rosyadi.imron14@gmail.com

Abstract: Islamic Reformation Movement of Syekh Nuruddin Ar-Raniri in Aceh: The Clash of Neo-
Sufism And Philosophical Mysticism. This article presented a study of an Islamic reformation’s
efforts which performed by Syekh Nuruddin ar-Raniri toward Islamic teachings of moslems in Aceh
of early seventeenth century. At this time, many moslems of Aceh were fascinated by philosophical
mysticism than syari’ah. Therefore, it is not surprising, that religious situation in Aceh was very
favourable to the spread of more complex ideas and teachings of philosophical mysticism. There is
no doubt that the rise of more articulate philosophical mysticism owed much to two great ulama of
Aceh, namely Syekh Hamzah Fansuri and Syekh Syamsuddin as-Sumatrani. The two were the leading
proponents of the wahdatul wujud mystico-philosophical interpretation of sufism and both were
deeply influenced particulary by Ibn Arabi and al-lili. They explained, for instance, the creation of
universe in terms of series of neo-platonic emanations and considered each of the emanations of
God himself. Therefore, their teachings and doctrins accused heretic and heterodox mystics as

opposed to the orthodox sufi such as Syekh ar-Raniri.

Keyword: Syekh Nuruddin ar-Raniri, philosophical mysticism.

Abstrak: Gerakan Pembaruan Islam Syekh Nuruddin ar-Raniri di Tanah Aceh: Pertikaian Antara
Neo-Sufisme dan Sufisme-Filosofis. Artikel ini mengetengahkan sebuah kajian tentang upaya
pembaruan Islam yang dilakukan oleh Syekh Nuruddin ar-Raniri terhadap ajaran-ajaran Islam kaum
muslimin di Aceh pada awal abad ke — 17 M. Pada periode itu, kaum muslimin di Aceh lebih tertarik
untuk mempelajari ajaran sufisme-filosofis daripada ajaran syariah. Hal itu tidak mengherankan
karena situasi keagamaan di Aceh saat itu sangat mendukung bagi penyebaran gagasan-gagasan dan
ajaran sufisik-filosofis yang lebih rumit. Tidak diragukan lagi bahwa kemunculan aliran sufisme-
filosofis yang lebih artikulatif di tanah Aceh berhutang budi kepada Syekh Hamzah Fansuri dan Syekh
Syamsuddin as-Sumatrani. Kedua ulama tersebut merupakan tokoh utama penafsiran sufisme
wahdatul wujud yang bersifat sufistik-filosofis dan keduanya secara khusus sangat dipengaruhi oleh

Ibnu Arabi dan al-Jili. Di antara ajaran dan doktrin kedua ulama tersebut adalah penjelasan tentang


mailto:rosyadi.imron14@gmail.com

penciptaan alam semesta dalam kaitannya dengan rangkaian emanasi neo-platonis dan berusaha
menjelaskan setiap proses dan tahapan emanasi dengan wujud Tuhan itu sendiri. Oleh karena itu,
ajaran dan doktrin kedua ulama tersebut dianggap sebagai ajaran sufistik bid’ah dan sesat yang

bertentangan dengan ajaran dan doktrin kaum sufi ortodoks, seperti Syekh Nuruddin ar-Raniri.

Kata kunci: Syekh Nuruddin ar-Raniri, sufisme-filosofis.

I.  Pendahuluan

Sejak dari dulu Aceh, salah satu provinsi Indonesia yang terletak di ujung utara pulau
Sumatera, mempunyai peran yang sangat penting dalam perkembangan pemikiran Islam pada
umumnya dan tasawuf pada khususnya di kepulauan Nusantara. Dengan kerajaan Islam yang
maju dan makmur, terutama pada masa pemerintahan Sultan Iskandar Muda (wafat 1636 M),
Aceh berhasil memposisikan diri sebagai pusat perdagangan terpenting di wilayah Nusantara ini
dan bahkan menjadi jembatan penghubung antara timur dan barat. Aceh tidak saja maju dan
berkembang dalam bidang material, tetapl juga dalam bidang pemikiran Islam dan kehidupan
spiritual. Dalam periode antara abad ke 16 dan ke 17 M, wilayah Aceh telah melahirkan empat
orang ulama besar yang berhasil memperkaya wacana tasawuf di Nusantara. Pemikiran-
pemikiran mereka masih terlihat pengaruhnya dalam peta pemikiran Islam di Indonesia dewasa
ini. Mereka secara berturut-turut adalah Syekh Hamzah Fansuri, Syekh Syamsudin al-Sumatrani,
Syekh Nuruddin ar-Raniri, dan Syekh Abdul Rauf as-Sinkili.

Sebagaimana diketahui bahwasanya Syekh Hamzah Fansuri hidup sekitar tahun 1550 —
1605 M pada masa pemerintahan Sultan Ala’uddin Ri’ayat Syah yang berkuasa dari tahun 1582 —
1602 M dan pada awal masa pemerintahan Sultan Iskandar Muda. Sedangkan Syekh Syamsuddin
al-Sumatrani (wafat tahun 1630 M), murid dari Syekh Hamzah Fansuri, hidup pada masa
pemerintahan Sultan Iskandar Muda yang berkuasa dari tahun 1607 — 1636 M. Kedua ulama
besar ini pernah menduduki jabatan syekh al-Islam, yang bertugas sebagai penasihat sultan,
khususnya dalam bidang agama, pada masa pemerintahan kedua sultan Aceh tersebut
(Burhanuddin 2002: 142-143).

Sementara Syekh Nuruddin ar-Raniri adalah seorang ‘alim yang berasal dari Randir,
Gujarat, yang disebutkan datang pertama kali ke Melayu Nusantara pada tahun 1621 M.
Diasumsikan bahwa pada awal kedatangannya, ia tinggal di Pahang selama beberapa tahun.
Kemudian, setelah mangkatnya Sultan Iskandar Muda, maka barulah Syekh ar-Raniri pindah ke
Aceh sekitar tahun 1637 pada masa pemerintahan Sultan Iskandar Tsani yang berkuasa

menggantikan Sultan Iskandar Muda. Syekh Nuruddin ar-Raniri inilah yang kelak akan menjadi



rival bagi para pengikut ajaran Syekh Hamzah Fansuri dan Syekh Syamsuddin as-Sumatrani.
Selanjutnya, Syekh ar-Raniri kelak juga akan dikenal sebagai pelopor dan pengusung neo-sufisme
di Melayu Nusantara. Upaya Syekh ar-Raniri dalam memperkenalkan dan menyebarkan gagasan
neo-sufisme ini kelak akan dilanjutkan oleh Syekh Abdul Rauf as-Sinkili, seorang ulama asli tanah
Aceh yang lahir di Singkel, wilayah pantai barat laut Aceh, pada tahun 1615 M dan meninggal
dunia pada tahun 1696 M.

Pada awal-awal perkembangan agama Islam di Melayu Nusantara, sepertinya kaum
muslimin di wilayah tersebut lebih tertarik untuk mempelajari dan mendalami ajaran sufisme-
filosofis dan teologis daripada mempelajari ilmu keislaman lainnya seperti figih, ushul figih, hadits
nabawi dan lain-lainnya. Demikian pula apa yang terjadi di Aceh, di mana kaum muslimin di
wilayah tersebut, pada saat itu, lebih tertarik untuk mempelajari seluk beluk sufisme dan kalam
daripada syariat. Hal ini tidak mengherankan karena situasi keagamaan di Aceh sangat
mendukung bagi penyebaran ajaran-ajaran sufisme-filosofis yang lebih rumit.

Menurut Azra (2002: 118-119) kemunculan sufisme-filosofis yang lebih artikulatif di
Nusantara tidak diragukan lagi berhutang budi kepada dua ulama besar Aceh di awal abad 17,
yaitu Syekh Hamzah Fansuri dan muridnya, Syekh Syamsuddin as-Sumatrani. Sebagaimana telah
disebutkan di atas bahwa keduanya pernah menduduki jabatan keagamaan tertinggi di bawah
kekuasaan sultan Aceh pada saat itu. Syekh Hamzah Fansuri dan Syekh Syamsuddin as-Sumatrani
dapat dikategorikan dalam arus pemikiran sufistik keagamaan yang sama. Keduanya merupakan
tokoh utama penafsiran sufisme aliran wahdatul wujud yang bersifat sufistik-filosofis. Keduanya
juga secara khusus sangat dipengaruhi oleh pemikiran Ibnu Arabi dan al-Jilli, bahkan keduanya
juga secara ketat mengikuti sistem wahdatul wujud yang sangat rumit itu. Mereka berdua,
misalnya, menjelaskan tentang penciptaan alam dalam kaitannya dengan rangkaian emanasi neo-
platonis dan berusaha menjelaskan setiap proses dan tahapan emanasi dengan wujud Tuhan itu
sendiri.

Konsep-konsep seperti itulah yang membuat lawan-lawannya menuduh mereka berdua
dan para pengikutnya sebagai kaum panteis dan karenanya telah menyimpang dan sesat dari
ajaran Islam yang sebenarnya. Bukan hanya Syekh ar-Raniri saja yang menuduh ajaran mereka
sesat, bahkan para sarjana barat modern seperti Winstedt, Johns, van Nieuwenhuijze, dan Baried
mengganggap bahwa ajaran dan doktrin Syekh Hamzah Fansuri dan Syekh Syamsuddin as-
Sumatrani bersifat bid’ah dan sesat. Oleh karena itu, ajaran keduanya dan para pengikutnya
sering dipandang sebagai ajaran sufistik bid’ah atau sesat yang bertentangan dengan ajaran dan

doktrin sufi ortodoks, seperti Syekh ar-Raniri.



Pada kesempatan ini, penulis mencoba untuk merangkai secara singkat tentang upaya
pembaruan Islam Syekh Nuruddin ar-Raniri, yang kebetulan pada saat itu menjabat sebagai
penasihat Sultan Iskandar Tsani di kesultanan Aceh, terhadap pemahaman keagamaan dan ajaran
para pengikut aliran Woujudiyyah yang dianggap sesat tersebut, sehingga terjadilah

penghukuman terhadap mereka di depan Masjid Raya Baitur Rahman, Banda Aceh.

1. Biografi Singkat Syekh Nuruddin ar-Raniri: Kedatangannya ke Aceh dan Karya-

Karyanya

Nama lengkap Syekh Ar-Raniri adalah Nuruddin Muhammad bin Ali bin Hasanji al-Hamid
asy-Syafi’i al-Asy’ari al-Aydarusi ar-Raniri. la dilahirkan di Ranir (sekarang Rander), sebuah kota
pelabuhan tua di pantai Gujarat. Tidak diketahui pasti tahun kelahirannya. Akan tetapi,
kemungkinan besar dilahirkan di penghujung abad ke-16. Sementara tahun wafatnya Syekh ar-
Raniri adalah 1068 H atau 1658 M. Ayah ar-Raniri berasal dari Hadramaut, Yaman Selatan, yang
berimigrasi ke Asia Selatan dan Asia Tenggara, sedangakan ibunya berasal dari Melayu.
Meskipun ia terlahir di Ranir, kota pelabuhan tua di pantai Gujarat, India, akan tetapi ia lebih
dianggap sebagai seorang ulama Melayu-Indonesia daripada ulama India atau Arab (Azra dan
Fathurrahman 2002: 115). Sebagaimana diketahui bahwasanya mayoritas orang Arabia Selatan
ini menetap di kota-kota pelabuhan di pantai Samudera Hindia dan di wilayah kepulauan Melayu
Indonesia. Oleh karena itu, tidak menutup kemungkinan bahwa nenek moyang Syekh ar-Raniri
ini termasuk dalam keluarga al-Hamid dari Zuhra, salah satu dari sepuluh keluarga Quraisy. Di
antara para anggota keluarga Zuhra yang terkemuka adalah Abdur Rahman bin Auf, seorang
sahabat dekat Nabi Muhammad Shallallahu Alaihi wa Sallam. Akan tetapi, boleh jadi nenek
moyang Syekh ar-Raniri adalah keluarga Humayd yang sering dihubungkan dengan Abu Bakar
Abdullah bin Zubeir al-Asadi al-Humaydi, seorang ulama Makkah yang terkenal. Al-Humayd
adalah seorang murid asy-Syafi’i yang paling terkemuka. la juga adalah mufti Makkah dan

seorang muhaddits terkemuka di Hijaz (Azra: 170).

Menurut Tamar Jaya (1965: 234) Syekh ar-Raniri datang pertama kali ke Nusantara
sekitar tahun 1621 M. Kemungkinan besar ia menetap di Kerajaan Pahang terlebih dahulu,
sebelum akhirnya pindah ke Aceh. Kepindahannya ke Aceh berlangsung sekitar tahun 1637 M,
tak lama setelah Sultan Iskandar Tsani berkuasa menggantikan Sultan Iskandar Muda. Berbekal
persahabatannya dengan Sultan Iskandar Tsani ketika masih tinggal di Pahang, maka ar-Raniri

segera diangkat menjadi syekh al-Islam, sebuah jabatan tertinggi setelah sultan, pada kesultanan



Aceh. Dengan posisi itu, maka ar-Raniri memperoleh dukungan politik dari Sultan Iskandar
Tsani, termasuk gerakan keagamaannya dalam menentang aliran sufisme wahdatul wujud yang

diajarkan oleh Syekh Syamsuddin as-Sumatrani dan Syekh Hamzah al-Fansuri.

Karier keilmuan Syekh ar-Raniri sendiri dimulai di Ranir dan kemudian ia memperdalam
pengetahuannya di wilayah Hadramaut. Tidak ada catatan pasti yang menerangkan tentang
rentang waktu belajarnya. Akan tetapi menurut beberapa sumber, kemungkinan besar Syekh ar-
Raniri langsung berangkat menuju ke Haramain, Makkah dan Madinah, pada tahun 1030 H atau
1620 M untuk melaksanakan ibadah haji. Oleh karena itu, besar kemungkinan Syekh ar-Raniri
banyak menjalin hubungan dengan murid-murid dan jama’ah haji Jawi sebelum ia kembali ke

Gujarat (Azra dan Fathurraman 2002: 116).

Menurut Alwi Shihab (2001: 51) ketika di berada di tanah kelahirannya, India, Syekh ar-
Raniri belajar kepada Alawayyin yang berasal dari Hadramaut yang saat itu sedang berdakwah di
wilayah tersebut. Di antara guru yang mengajar dan membimbingnya dalam ilmu agama adalah
Syekh Abu Hafsh Umar bin Abdullah Ba Syaiban al-Alawi yang kelak menganugerahkan
kepadanya ijazah untuk memasuki tarekat Rifaiyyah. Kemudian ia juga berguru kepada Sayyid
Muhammad al-ldrus al-Alawi --- yang kelak dianggapnya sebagai Bapak Spriritual --- tentang

ajaran-ajaran tasawuf.

Menurut Azra (1994: 176) tidak diketahui dengan pasti kapan Syekh ar-Raniri
mengadakan perjalanan untuk pertama kalinya ke Melayu dan menetap di sana. Akan tetapi,
ada kemungkinan, selama masa antara selesainya melaksanakan ibadah haji pada tahun
1029/1621 M dan tahun 1047/1637 M, ia tinggal selama beberapa waktu di kepulauan
Nusantara, kemungkinan itu di wilayah Aceh ataupun di Pahang. Akhirnya Syekh Nuruddin ar-
Raniri datang ke Aceh dan menetap di sana pada 6 Muharram 1047 H/ 31 Mei 1637 M, setelah
beberapa tahun dari wafatnya Syamsuddin as-Sumatrani (1630 M) dan Sultan Iskandar Muda
(1636 M). Selanjutnya Sultan Iskandar Muda digantikan oleh anak menantunya yang bergelar
Sultan Iskandar Tsani. Kemudian Sultan Iskandar Tsani, yang berkuasa dari tahun 1637-1641 M,
mengangkat Syekh ar-Raniri untuk menduduki jabatan syekh al-Islam, sebuah posisi keagamaan
tertinggi di kesultanan Aceh pada saat itu yang berada di bawah kekuasaan Sultan Iskandar Tsani

itu sendiri.

Dengan pelbagai dukungan yang diperolehnya dari Sultan Iskandar Tsani, maka Syekh
Nuruddin ar-Raniri mulai melancar beberapa pembaharuan pemikiran Islam di tanah Melayu,

khususnya di wilayah kesultanan Aceh. Selama kurang lebih 7 tahun lamanya Syekh ar-Raniri



tinggal di Aceh sebagai seorang alim, mufti, dan penulis produktif yang mencurahkan tenaga dan
pikirannya untuk menentang doktrin Wujudiyyah yang disebarkan oleh Syekh Hamzah Fansuri
dan Syekh Syamsuddin as-Sumatrani. Syekh Nuruddin ar-Raniri berhasil mempertahankan
kedudukannya di istana sebagai syekh al-Islam sampai tahun 1054 H/1644 M, sehingga secara
tiba-tiba ia meninggalkan tanah Aceh - sebagaimana disebutkan dalam catatan pada akhir
karyanya Jawahir al-‘Ulum fi Kasyf al-Ma’lum - menuju negeri kelahirannya, Ranir. Namun,
sangat ironis bahwa kepergiannya yang mendadak itu disebabkan oleh kedatangan seorang ahli
agama lIslam asal Minangkabau yang bernama Saif ar-Rijal ke Aceh, setelah sebelumnya
dikabarkan bahwa ia datang dari wilayah Surat, India. Sesungguhnya Saif ar-Rijal dahulu pernah
dibuang dari Aceh, setelah kehadiran ar-Raniri ke kesultanan Aceh, karena pelbagai pandangan
Wujudiyyahnya yang menyimpang dan tidak ortodoks. Kini ia kembali hadir ke Aceh untuk
menantang debat dengan Syekh ar-Raniri. Akhirnya kedua tokoh ulama tersebut melakukan
perdebatan yang tidak pernah berkesudahan di antara mereka berdua. Akan tetapi, akhirnya
Saif ar-Rijal segera meraih momentumnya, manakala ia dipanggil oleh Sultanah Safiatuddin,
janda dari Sultan Iskandar Tsani, ke istana untuk menerima tanda penghargaan. Oleh karena itu,
secara otomatis Syekh ar-Raniri merasa diabaikan dan kehilangan dukungan dari istana.

Akhirnya, ia pun pergi meninggalkan Aceh menuju tanah kelahirannya, Ranir (Azra 2002: 122).

Namun demikian, dalam sisa 14 tahun dari kehidupannya, Syekh ar-Raniri masih
memperlihatkan kepeduliannya kepada kaum muslimin di “Negeri Bawah Angin”, sebuah
julukan bagi negeri Nusantara. la juga menulis tiga karya yang berkaitan dengan masalah yang
sering ditemuinya di Aceh. Salah satu karya tersebut ditulis sebagai jawaban atas beberapa
pertanyaan yang diajukan oleh Abu al-Mafakhir Abdul Qadir al-‘Ali, Sultan Banten. Syekh
Nuruddin ar-Raniri meninggal dunia pada hari Sabtu, 22 Zulhijjah 1068/21 September 1658 M
(Azra dan Fathurrahman 2002: 118).

Syekh Nuruddin ar-Raniri dikenal sebagai seorang ulama yang produktif dan
berpengetahuan luas dalam berbagai bidang ilmu keislaman. la banyak menulis karya ilmiah
yang mencakup ilmu fikih, tasawuf, hadits, perbandingan agama, dan filsafat. Menurut Azra
(1994: 180) ada sekitar 29 buah buku yang ditulis ar-Raniri sepanjang karirnya. Akan tetapi, Alwi
Shihab (2001: 53-54) menyebutkan ada sekitar 30 judul karya ilmiah karangan Syekh Nuruddin
ar-Raniri, baik itu dalam bahasa Arab atau pun bahasa Melayu, yang telah ditelusuri dan

ditemukan hingga saat ini, di antaranya adalah:

1. Al-Shirath Al-Mustagim, sebuah karya tulis dalam bahasa Melayu yang membahas tentang
fikih.



10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

Duurah al-Faraidh fi Syarh al-Aqa’id, dalam bahasa Melayu dengan topik pembahasan
tentang analisis kritik terhadap Syarh al-Aqga’id an-Nasafiyyah, karangan Imam Sa’duddin al-
Taftazani.

Hidayah al-Habib fi al-Targhib wa al-Tarhib fi al-Hadits, karya dalam bahasa Arab dan
Melayu yang berisikan sekitar 831 hadits nabawi.

Bustan al-Salathin fi Dzikr al-Awwalin wa al-Akhirin, sebuah karya masterpiece dari Syekh ar-
Raniri yang membahas tentang sejarah wilayah Aceh dengan topic pembahasan meliputi
sejarah para nabi, raja, menteri, dan wali negeri.

Nubdzah fi Da’wah al-Dzill, dengan topik pembahasan tasawuf dan merupakan penegasan
aliran pemikirannya yang menilai konsep panteisme sesat.

Lathaif al-Asrar, sebuah karya tulis yang membahas tentang tasawuf.

Asrar al-Insan fi Ma’rifah ar-Ruh wa al-Bayan, karya dalam bahasa Melayu yang mengkaji
tentang manusia dan hubungannya dengan Allah Ta’ala, masalah ruh dan hakikatnya.
Al-Tibyan fi Ma’rifah al-Adyan fi at-Tasawwuf, karya yang membahas secara lengkap tentang
perdebatan melawan pengikut Hamzah al-Fansuri, sehingga direkomendasikan fatwa hukum
mati kepada mereka.

Akhbar al-Akhirah fi Ahwal al-Qiyamah, karya yang mengkaji tentang al-Nur al-Muhammadi,
penciptaan Adam, siksa Hari Kiamat, surga, dan neraka.

Hill al-Dzill, dengan topik pembahasan komentar terhadap karyanya, Nubdzah fi Da’wah al-
Dzill ma’a Shahibih, tentang tasawuf.

Ma’ al-Hayah li Ahl al-Mayyit, sebuah karya dalam bidang tasawuf dan penolakan terhadap
panteisme.

Jawahir al-Ulum fi Kasyf al-Ma’lum, sebuah karya dalam bahasa Melayu yang membahas
tentang tasawuf, teori ilmu ma’rifat, ilmu hakiki, wujud, dan sifat-sifat Allah Ta’ala.

Aina al-‘Alam Qabla an-Yukhlag, sebuah karya dalam bahasa Melayu yang mengkaji tentang
tasawuf dan penolakan terhadap panteisme.

Syifa al-Qulub ‘an al-Tashawwuf, dengan topik pembahasan makna kedua kalimat syahadat
dan tata cara zikir.

Hujjah al-Shiddiq fi Daf’i al-Zindiq, dalam bahasa Melayu dengan topik pembahasan ilmu
Kalam, aliran aliran Kalam, aliran filsafat Islam, dan kaum sufi dengan fokus perhatian pada
kesesatan panteisme.

Al-Fath al-Mubin ‘ala al-Mulhidin, dengan topik pembahasan akidah dan tasawuf yang
menekankan kesesatan doktrin panteisme, perlunya memerangi para pengikutnya, dan

membakar buku-bukunya.



17. Al-Lam’an fi Takfir Man Qala bi Khalg al-Qur’an, sebuah risalah dalam bahasa Arab yang
membahas tentang jawaban terhadap surat penguasa Banten, Sultan Abdul Mafakhir Abdul
Qadir Ali, yang meminta penjelasan tentang pemikiran Hamzah al-Fansuri mengenai
penciptaan (al-khalq).

18. Shawarim ash-Shiddiq fi Qathi al-Zindig, dalam bahasa Arab dengan topik pembahasan
tentang penolakan terhadap aliran Hamzah al-Fansuri.

19. Rahig al-Muhammadiyyah fi Thariq ash-Shufiyah, sebuah karya dalam bahasa Arab yang
mengkaji tentang tasawuf.

20. Bad’u Khalg as-Samawat wa al-Ardh, sebuah karya dalam bahasa Arab dengan topik
pembahasan tentang tasawauf.

21. Hidayah al-Iman bi Fadhl al-Mannan, karya dalam bahasa Melayu dengan topik pembahasan
tentang makna Islam, iman, makrifat, dan tauhid.

22. llagah Allah bi al-‘Alam, terjemahan sebuah buku berbahasa Arab karangan Syekh
Muhammad Fadhlullah al-Burhanfuri ke dalam bahasa Melayu yang mengkaji tentang
tasawuf.

23. ‘Aqaid ash-Shufiyah al-Muwahhidin, dalam bahasa Arab dengan topik pembahasan yang
membicarakan tentang pengalaman-pengalaman spiritual kaum sufi pada saat menyebut La
ilaah illallah.

24. Kaifiyyatus Shalah, sebuah karya dalam bahasa Melayu yang membahas tentang tata cara
shalat.

25. Al-Fath al-Wadud fi Bayani Wahdah al-Wujud, sebuah karya dalam bahasa Arab.

26. Ya Jawwad Jud, dalam bahasa Arab dengan topik pembahasan tentang panteisme.

27. Audhah as-Sabil Laysa li Abathil al-Mulhidin Ta’wil, dalam bahasa Arab.

28. Audhah as-Sabi Laysa li Kalam al-Mulhidin Ta’wil, dalam bahasa Arab.

29. Syadzarat al-Murid, dalam bahasa Arab.

30. ‘Umdah al-I'tigad, dalam bahasa Arab.

1l. Gerakan Pembaruan Islam Syekh Nuruddin ar-Raniri di Tanah Aceh

Tak dapat dipungkiri bahwasanya Syekh ar-Raniri adalah seorang tokoh pembaru di
Nusantara yang multi talenta. la bukan hanya seorang sufi, ahli teologi, dan ahli hukum Islam.
Akan tetapi, ia juga sebagai adalah seorang sastrawan dan politisi. Kepribadiannya yang
mempunyai banyak segi dapat menimbulkan kesalahpahaman, terutama jika kita
memandangnya hanya satu aspek tertentu saja dari pemikirannya. Akibatnya, sampai saat ini,

Syekh ar-Raniri lebih sering dianggap sebagai seorang sufi yang hanya disibukkan dengan



praktek-praktek mistis. Padahal ia juga adalah seorang ahli hukum Islam yang perhatian
utamanya adalah penerapan praktis aturan-aturan yang paling mendasar dari syariat. Oleh
karena itu, untuk memahaminya secara benar, kita harus mempertimbangkan semua aspek

pemikiran, kepribadian, dan aktivitasnya.

Meskipun masa karier Syekh ar-Raniri di Nusantara relatif singkat, akan tetapi
peranannya dalam perkembangan Islam di wilayah Melayu-Nusantara tidak bisa diabaikan. Dia
memainkan peranan penting dalam membawa tradisi besar Islam ke wilayah ini dengan
menghalangi kecenderungan kuat intrusi tradisi lokal ke dalam Islam. Tanpa mengabaikan
peranan para pembawa Islam dari Timur Tengah atau tempat-tempat lainnya di masa lebih awal,
maka kita dapat mengatakan bahwa ar-Raniri merupakan suatu mata rantai sangat kuat yang
menghubungkan tradisi Islam di Timur Tengah dengan tradisi Islam di Nusantara. Jelas, ar-Raniri

merupakan salah seorang penyebar terpenting pembaruan Islam di Nusantara (Azra 1994: 184).

Menurut Azra (1994: 184) di antara murid-murid Syekh ar-Raniri yang paling menonjol di
Nusantara adalah Muhammad Yusuf bin Abdullah Abu Mahasin Taj al-Khalwati al-Maqassari atau
yang lebih popular disebut sebagai Syekh Yusuf al-Magassari, lahir di Gowa, Sulawesi Selatan
pada tahun 1037 H/ 1627 M dan meninggal dunia di Capetown, Afrika Selatan pada tahun 1111
H/ 1699 M. Dalam salah satu karyanya yang berjudul Safinat an-Najah, al-Magassari
mengemukakan silsilah tarekat Qadiriyah dari Syekh ar-Raniri. Pada karyanya itu, secara tegas al-

Magassari menyatakan bahwasanya ar-Raniri adalah syekh dan gurunya (Tudjimah 2005: 200).

Sebagaimana telah disebutkan di atas bahwasanya Syekh ar-Raniri adalah seorang ulama
dan penulis produktif yang banyak menulis terutama tentang kalam dan tasawuf, di samping
tentunya tentang fikih, hadits, dan sejarah. Hal ini menunjukkan kepada kita bahwa
permasalahan dasar di kalangan kaum muslimin Melayu-Nusantara saat itu, menurutnya,
adalah tentang keimanan (akidah). Oleh karena itu, ia berusaha menjelaskan antara lain
hubungan antara esensi Tuhan dan hubungannnya dengan alam raya serta manusia. la juga
menjelaskan doktrin Asy’ariyah mengenai perbedaan antara Tuhan dan alam raya, asal usul
dunia dalam masa, dan transendensi mutlak Tuhan vis a vis manusia. Dengan kesetiaannya
kepada ajaran Asy’ariyah, tidak sulit bagi kita untuk memahami mengapa Syekh ar-Raniri
bersikap begitu sengit kepada ajaran Hamzah al-Fansuri dan Syamsuddin as-Sumatrani yang

mempertahankan imanensi Tuhan dalam ciptaan-Nya (Azra 1994: 180)

Meski ar-Raniri secara umum dikenal berafiliasi dengan tarekat Rifaiyyah, ternyata ia juga

berafiliasi dengan tarekat Aydarusiyyah dan Qadiriyyah. Kaitannya, terutama dengan tarekat



Aydarusiyyah, tampaknya sangat menentukan dalam mengembangkan kecenderungan
radikalnya. Eaton berkesimpulan, bahwa Aydarusiyyah, dengan akar-akar Arabianya yang kuat,
merupakan salah satu tarekat pembaharu terpenting di wilayah Anak-Benua India. Dengan keras
Aydarusiyyah menekankan keselarasan antara jalan mistik dan kepatuhan penuh kepada syariat.
Tarekat ini juga terkenal karena sifat non-asketis dan sikap aktivisnya. Dengan ciri-ciri ini,

Aydarusiyyah jelas merupakan tarekat jenis neo-sufi (Azra 1994: 181)

Menggabungkan dirinya dengan kecenderungan umum dalam jaringan ulama, Syekh
Nuruddin ar-Raniri menekankan pentingnya syariat dalam praktek tasawuf dengan menulis karya
yang berjudul ash-Shirath al-Mustagim di tanah Melayu. Dalam karya ini, Syekh ar-Raniri
menegaskan tugas utama dan mendasar setiap muslim dalam hidupnya. Dengan menggunakan
garis besar yang telah dikenal dalam setiap buku fikih, ar-Raniri secara terperinci menjelaskan
pelbagai hal menyangkut wudhu, shalat, zakat, puasa, haji dan lain-lainnya. Meskipun buku ini
tampaknya hanya memberikan penjelasan sederhana atas aturan-aturan fikih dasar, maka
seyogianya kita tidak mengesampingkan makna pentingnya bagi kaum muslimin Melayu-

Nusantara pada masa ketika tasawuf eksesif dan spekulatif sedang merajalela.

Kebanyakan karya Syekh ar-Raniri bersifat polemis, dan sampai batas-batas tertentu
apologetis. Tetapi ini tidak menyembunyikan fakta penting bahwa ia selalu memanfaatkan
dengan baik buku-buku standar dan tokoh-tokoh terkenal. Dia jelas seorang pembaca yang rajin.
Dalam hal ilmu Kalam dan Tasawuf dengan fasih ia mengutip al-Ghazali, lbnu al-Arabi, al-
Qunyawi, al-Qasyani, al-Fairuzabadi, al-Jili, Abdu ar-Rahman al-Jami’, Fadhl Allah al-Burhanpuri,
dan para ulama terkemuka lainnya. Sedangkan dalam bidang Fikih, ia mendasarkan pada buku-
buku Syafi’i yang standar, seperti Minhaj at-Thalibin karya an-Nawawi, Fath al-Wahhab bi Syarh
Minhaj al-Thullab karya Zakariya, Hidayah al-Muhtaj Syarh al-Mukhtashar karya Ibnu Hajar,
Kitab al-Anwar karya al-Ardabili atau Nihayat al-Muhtaj ila Syarh al-Minhaj karya Syamsuddin ar-
Ramli. Mengingat karya-karya Syekh ar-Raniri dan sumber-sumbernya, jelas ia lebih dari sekedar
seorang syekh al-Islam bersemangat yang memanfaatkan pengaruh keagamaan politiknya untuk
menghukum mati para pengikut sufisme Wujudiyah. la juga adalah seorang terpelajar dan penuh
argumen yang menyelidiki seluk-beluk doktrin-doktrin mistis untuk menempatkannya pada jalur

yang tepat dan benar.

Dalam karya-karya polemiknya, Syekh ar-Raniri dengan gencar menuduh pengikut
Wujudiyyah sebagai sesat dan bahkan mempercayai banyak Tuhan. Sebagai akibatnya, mereka
akan dapat dihukum mati jika mereka tidak mau bertobat. Lebih jauh lagi, ia menantang para

pendukung doktrin Wujudiyyah memperdebatkan masalah ini. Dalam salah satu karyanya,

10



Tibyan fi Ma’rifat al-Adyaan, ar-Raniri menceritakan tentang perdebatan itu. Diterangkan dalam
kitab tersebut, bahwa perdebatan itu diselenggarakan di istana Kesultanan di hadapan Sultan
atau Sultanah. Dalam beberapa kasus, perdebatan-perdebatan itu sangat sengit dan berlangsung
selama beberapa hari. Namun, rupanya para pengikut aliran Wujudiyyah gagal mengatasi
masalah. Sultan Iskandar Tsani berulang kali memerintahkan para pengikut aliran Wujudiyyah
untuk mengubah pendapat mereka dan bertobat kepada Tuhan karena kesesatan mereka. Akan
tetapi, hal ini pun sia-sia belaka. Akhirnya, Sultan Iskandar Tsani memerintahkan agar mereka,
para pengikut aliran Wujudiyyah, dibunuh dan buku-buku mereka dibakar di depan Masjid
Baitur Rahman, Banda Aceh (Azra 1994: 182)

Menurut Azra (1994: 183) kepibadian ar-Raniri yang tak kenal kompromi dengan doktrin-
doktrin Wujudiyyah ini tentunya berkaitan erat dengan semangat pembaruan dalam jaringan
ulama pada saat itu atau doktrin Wujudiyyah tersebut memang tengah ditafsirkan kembali oleh
banyak ulama di beberapa pusat keilmuan Islam. Dengan kata lain, seperti dikemukakan dengan
tepat oleh Drewes, oposisi radikal ar-Raniri terhadap Hamzah Fansuri dan Syamsuddin as-
Sumatrani serta para pengikut keduanya, bukanlah kasus perkecualian dari reaksi ortodoksi
terhadap mistisisme menyimpang. Hukuman mati terhadap para pengikut Wujudiyyah
meninggalkan dampak yang melekat lama dalam kehidupan Islam di Nusantara. la mendorong
untuk dilakukannya peninjaun kembali di kalangan para ulama atas konsep-konsep seperti
muslim, kafir, sikap toleransi beragama dan lain-lainnya.

Yang penting lagi, bahwa fatwa sesat yang disematkan Syekh ar-Raniri kepada orang-orang
Islam penganut aliran Wujudiyyah dan juga hukuman mati terhadap mereka, akhirnya sampai
juga ke tanah Haramain. Hal ini terlihat dalam sebuah manuskrip tanpa nama yang ditulis sekitar
tahun 1086 H/1675 M yang menyebutkan bahwasanya terdapat jawaban penulis atas pelbagai
pertanyaan yang datang dari sebuah pulau di wilayah Jawa (min ba’d jaza’ir Jawa). Masalah yang
dikemukakan di dalam naskah tersebut adalah seorang alim yang berasal dari “Negeri di Atas
Angin”(wilayah sebelah Barat Melayu-Nusantara) telah menuduh seorang sufi penganut aliran
Wujudiyyah sebagai kafir. Selanjutnya kasus ini dibawa dan diajukan ke istana untuk
mendapatkan perhatian sultan. Sang alim menuntut dengan tegas agar si sufi penganut aliran
Wujudiyyah bertobat. Akan tetapi, sang sufi menolak untuk bertobat dengan alasan bahwa
argumennya tidak dipahami. Tetapi, tak seorang pun menanggapi alasannya secara sungguh-
sungguh. Akhirnya sultan mengeluarkan perintah untuk membunuhnya beserta orang-orang yang
mengikuti ajaran-ajarannya. Kemudian mereka semuanya menjalani hukuman bakar hidup-hidup,

yaitu dilemparkan ke dalam api. Apakah perbuatan semacam ini diperbolehkan dalam Islam?

11



Pengarang risalah itu menjelaskan bahwa sangat berbahaya jika berdebat dengan orang-
orang yang tidak memahami masalah. Meskipun demikian, pernyataan sang sufi itu bahwa ia
tidak dipahami dengan baik itu merupakan indikasi kepenganutannya terhadap penafsiran
tertentu yang rumit dan berbelit-belit tentang pandangan dan pemahaman keagamaan yang
bahwa ia sendiri tidak mampu menjelaskannya kepada sang ulama yang menuduhnya sebagai
kafir. Bagaimanapun, penulis risalah menegaskan bahwa membunuh sang sufi dan para
pengikutnya adalah suatu kesalahan yang amat besar. Lebih jauh ia menambahkan bahwa
tuduhan itu jelas dilandasi atas pemahaman literal tentang doktrin Wujudiyyah, sementara sikap
seperti itu tidak diperbolehkan dalam Islam. Selanjutnya ia, mengutip hadits nabawi yang
menjelaskan bahwa setiap pernyataan kaum muslimin tidak bisa dianggap salah, selama orang
lain dapat menafsirkannya dengan cara yang lain (Azra 2006: 136).

Menurut Azra (2006: 124) argument karya ini tidak mengherankan, sebab penulisnya adalah
Syekh lbrahim al-Kurani, salah seorang tokoh kenamaan jaringan ulama abad 17 M vyang
berdomisili di Madinah Munawwarah, guru dari Syekh Abd al-Rauf as-Sinkili dan Syekh Yusuf al-
Magassari, dan meninggal dunia pada tahun 1690 M. Sementara yang dimaksud dengan ulama
yang berasal dari “Negeri Atas Angin” adalah Syekh Nuruddin ar-Raniri, sedangkan sultan yang
dimaksud adalah Sultan Iskandar Tsani, dan orang yang mengirimkan pertanyaan-pertanyaan
tersebut adalah Abd al-Rauf as-Sinkili. Sepertinya as-Sinkili tidak menyetujui cara tangan besi
Syekh ar-Raniri dalam menangani kekeliruan dan kesalahan para pengikut aliran Wujudiyyah
tersebut, sehingga ia pun secara langsung bertanya kepada gurunya tentang kasus yang terjadi di

tanah kelahirannya, Aceh.

V. Kesimpulan

Kajian singkat ini menunjukkan bahwa Syekh Nuruddin ar-Raniri adalah salah seorang
tokoh ulama Melayu Nusantara abad 17 M, selain Syekh Abd al-Rauf as-Sinkili dan Syekh Yusuf al-
Magassari tentunya, yang berupaya melakukan pembaruan terhadap pemahaman keagamaan
dan praktek ibadah kaum muslimin di kepulauan Melayu Nusantara yang saat itu sangat tertarik
dan gemar dengan ajaran sufistik-filosofis dan teologis. Ini bisa kita lihat bagaimana kaum
muslimin di Aceh di awal abad 16 M lebih tertarik untuk mempelajari tasawuf dan kalam
daripada mempelajari figih, ushul figih, mantiq, akhlak, dan balaghah. Sehingga dapat dikatakan
bahwa periode sebelum kedatangan Syekh ar-Raniri pada tahun 1047 H/1637 M adalah masa di
mana Islam mistik, terutama dari aliran Wujudiyyah, berjaya dan tersebar luas bukan hanya di
wilayah Aceh, akan tetapi juga di beberapa wilayah lain di Nusantara. Di antara ajaran

Wujudiyyah yang dianggap sesat oleh Syekh ar-Raniri adalah ajaran tentang alam raya dalam

12



pengertian serangkaian emanasi-emanasi neo-platonis dan mengganggap setiap emanasi itu
sebagai aspek Tuhan itu sendiri. Dengan keyakinan semacam itu, maka akhirnya mereka pun
diasumsikan sebagai aliran yang percaya kepada banyak Tuhan (polities). Sebagai akibatnya,
maka Syekh ar-Raniri, yang didukung penuh oleh Sultan Iskandar Tsani, menghukum mati mereka
yang tidak mau bertobat dan membakar buku-buku ajaran mereka di halaman Masjid Baitur

Rahman, Banda Aceh.

Daftar Pustaka

Azra, Azyumardi, 1994, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII dan
XVIll, Penerbit Mizan, Bandung.

Azra, Azyumardi, 2002, Islam Nusantara, Penerbit Mizan, Bandung.

Azra, Azyumardi dan Oman Fathurrahman, 2002, Jaringan Ulama, dalam Ensiklopedi Tematis
Dunia Islam, vol. 5, PT Ichtiar Baru Van Hoeve, Jakarta.

Azra, Azyumardi, 2006, Islam in The Indonesian World, Penerbit Mizan, Bandung.

Burhanuddin, Jajat, 2002, Tradisi Keilmuan dan Intelektual dalam Ensiklopedi Tematis Dunia
Islam, vol. 5, PT Ichtiar Baru Van Hoeve, Jakarta.

Jaya, Tamar, 1965, Pusaka Indonesia: Riwayat Hidup Orang2 Besar Tanah Air, lilid 1, Penerbit
Bulan Bintang, Jakarta.

Shihab, Alwi, 2001, Islam Sufistik, Penerbit Mizan, Bandung.

Tudjimah, 2005, Syekh Yusuf Makasar: Riwayat dan Ajarannya, Penerbit Universitas Indonesia,

Jakarta.

13



