
1 
 

GERAKAN PEMBARUAN ISLAM SYEKH NURUDDIN AR-RANIRI DI TANAH 

ACEH: PERTIKAIAN ANTARA NEO-SUFISME DAN SUFISME-FILOSOFIS 

Imron Rosyadi 

Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah Insida, Jakarta 

Jl. Malaka Hijau no: 45 Pondok Kopi, Duren Sawit, Jakarta Timur 13460 

Email: rosyadi.imron14@gmail.com 

Abstract: Islamic Reformation Movement of Syekh Nuruddin Ar-Raniri in Aceh: The Clash of  Neo-

Sufism And Philosophical Mysticism. This article presented a study of an Islamic reformation’s 

efforts which performed by Syekh Nuruddin ar-Raniri toward Islamic teachings of moslems in Aceh 

of early seventeenth century. At this time, many moslems of Aceh were fascinated by philosophical 

mysticism than syari’ah. Therefore, it is not surprising, that religious situation in Aceh was very  

favourable to the spread of more complex ideas and teachings of philosophical mysticism. There is 

no doubt that the rise of more articulate philosophical mysticism owed much to two great ulama of 

Aceh, namely Syekh Hamzah Fansuri and Syekh Syamsuddin as-Sumatrani. The two were the leading 

proponents of the wahdatul wujud mystico-philosophical interpretation of sufism and both were 

deeply influenced particulary by Ibn Arabi and al-Jili. They explained, for instance, the creation of 

universe in terms of series of neo-platonic emanations  and considered each of the emanations of 

God himself. Therefore, their teachings and doctrins accused  heretic and heterodox mystics as 

opposed to the orthodox sufi such as Syekh ar-Raniri.  

Keyword: Syekh Nuruddin ar-Raniri, philosophical mysticism.  

Abstrak: Gerakan Pembaruan Islam Syekh Nuruddin ar-Raniri di Tanah Aceh: Pertikaian Antara 

Neo-Sufisme dan Sufisme-Filosofis. Artikel ini mengetengahkan sebuah kajian tentang upaya 

pembaruan  Islam yang dilakukan oleh Syekh Nuruddin ar-Raniri terhadap ajaran-ajaran Islam kaum 

muslimin di  Aceh pada awal abad ke – 17 M. Pada periode itu, kaum muslimin di Aceh lebih tertarik 

untuk mempelajari ajaran sufisme-filosofis daripada ajaran syariah. Hal itu tidak mengherankan 

karena situasi keagamaan di Aceh saat itu sangat mendukung bagi penyebaran gagasan-gagasan dan 

ajaran sufisik-filosofis yang lebih rumit. Tidak diragukan lagi bahwa kemunculan aliran sufisme-

filosofis yang lebih artikulatif di tanah Aceh berhutang budi kepada Syekh Hamzah Fansuri dan Syekh 

Syamsuddin as-Sumatrani.  Kedua ulama tersebut merupakan tokoh utama penafsiran sufisme 

wahdatul wujud yang bersifat sufistik-filosofis dan keduanya secara khusus sangat dipengaruhi oleh 

Ibnu Arabi dan al-Jili. Di antara ajaran dan doktrin kedua ulama tersebut adalah penjelasan tentang 

mailto:rosyadi.imron14@gmail.com


2 
 

penciptaan alam semesta dalam kaitannya dengan rangkaian emanasi neo-platonis dan berusaha 

menjelaskan setiap proses dan tahapan emanasi dengan wujud Tuhan itu sendiri. Oleh karena itu, 

ajaran dan doktrin kedua ulama tersebut dianggap sebagai ajaran sufistik bid’ah dan sesat yang 

bertentangan dengan ajaran dan doktrin kaum sufi ortodoks, seperti  Syekh Nuruddin ar-Raniri. 

Kata kunci:   Syekh Nuruddin ar-Raniri,  sufisme-filosofis. 

 

I. Pendahuluan 

Sejak dari dulu Aceh, salah satu provinsi Indonesia yang terletak di ujung utara pulau 

Sumatera, mempunyai peran yang sangat penting dalam perkembangan pemikiran Islam pada 

umumnya dan tasawuf pada khususnya di kepulauan Nusantara. Dengan kerajaan Islam yang 

maju dan makmur, terutama pada masa pemerintahan Sultan Iskandar Muda (wafat 1636 M), 

Aceh berhasil memposisikan diri sebagai pusat perdagangan terpenting di wilayah Nusantara ini 

dan bahkan menjadi jembatan penghubung antara timur dan barat. Aceh tidak saja maju dan 

berkembang dalam bidang material, tetapI juga dalam bidang pemikiran Islam dan kehidupan 

spiritual. Dalam periode  antara abad ke 16 dan ke 17 M, wilayah Aceh telah melahirkan empat 

orang ulama besar yang berhasil memperkaya wacana tasawuf di Nusantara. Pemikiran-

pemikiran mereka masih terlihat pengaruhnya dalam peta pemikiran Islam di Indonesia dewasa 

ini. Mereka secara berturut-turut adalah Syekh Hamzah Fansuri, Syekh Syamsudin al-Sumatrani, 

Syekh Nuruddin ar-Raniri, dan Syekh Abdul Rauf as-Sinkili. 

Sebagaimana diketahui bahwasanya Syekh Hamzah Fansuri hidup sekitar tahun 1550 – 

1605 M pada masa pemerintahan Sultan Ala’uddin  Ri’ayat Syah yang berkuasa dari tahun 1582 – 

1602 M dan pada awal masa pemerintahan Sultan Iskandar Muda. Sedangkan Syekh Syamsuddin 

al-Sumatrani (wafat tahun 1630 M), murid dari Syekh Hamzah Fansuri, hidup pada masa 

pemerintahan Sultan Iskandar Muda yang berkuasa dari tahun 1607 – 1636 M. Kedua ulama 

besar ini pernah menduduki jabatan syekh al-Islam, yang bertugas sebagai penasihat sultan, 

khususnya dalam bidang agama,  pada masa pemerintahan kedua sultan Aceh tersebut 

(Burhanuddin 2002: 142-143). 

Sementara Syekh Nuruddin ar-Raniri adalah seorang ‘alim yang berasal dari Randir, 

Gujarat, yang  disebutkan datang pertama kali ke Melayu Nusantara pada tahun 1621 M. 

Diasumsikan bahwa pada awal kedatangannya, ia tinggal di Pahang selama beberapa tahun. 

Kemudian, setelah mangkatnya Sultan Iskandar Muda, maka barulah Syekh ar-Raniri pindah ke 

Aceh sekitar tahun 1637 pada masa pemerintahan Sultan Iskandar Tsani yang berkuasa 

menggantikan Sultan Iskandar Muda. Syekh Nuruddin ar-Raniri inilah yang kelak akan menjadi 



3 
 

rival bagi para pengikut ajaran Syekh Hamzah Fansuri dan Syekh Syamsuddin as-Sumatrani. 

Selanjutnya, Syekh ar-Raniri kelak juga akan dikenal sebagai pelopor dan pengusung neo-sufisme 

di Melayu Nusantara. Upaya Syekh ar-Raniri dalam memperkenalkan dan menyebarkan gagasan 

neo-sufisme ini kelak akan dilanjutkan oleh Syekh Abdul Rauf as-Sinkili, seorang ulama asli tanah 

Aceh yang lahir di Singkel, wilayah pantai barat laut Aceh, pada tahun 1615 M dan meninggal 

dunia pada tahun 1696 M.      

Pada awal-awal perkembangan agama Islam di Melayu Nusantara, sepertinya kaum 

muslimin di wilayah tersebut lebih tertarik untuk mempelajari dan mendalami ajaran sufisme-

filosofis dan teologis daripada mempelajari ilmu keislaman lainnya seperti fiqih, ushul fiqih, hadits 

nabawi dan lain-lainnya. Demikian pula apa yang terjadi di Aceh, di mana kaum muslimin di 

wilayah tersebut, pada saat itu, lebih tertarik untuk mempelajari seluk beluk sufisme dan kalam 

daripada syariat. Hal ini tidak mengherankan karena situasi keagamaan di Aceh sangat 

mendukung bagi penyebaran ajaran-ajaran sufisme-filosofis yang lebih rumit.  

Menurut Azra (2002: 118-119) kemunculan sufisme-filosofis yang lebih artikulatif di 

Nusantara tidak diragukan lagi berhutang budi kepada dua ulama besar Aceh di awal abad 17, 

yaitu Syekh Hamzah Fansuri dan muridnya, Syekh Syamsuddin as-Sumatrani. Sebagaimana telah 

disebutkan di atas bahwa keduanya pernah menduduki jabatan keagamaan tertinggi di bawah 

kekuasaan sultan Aceh pada saat itu. Syekh Hamzah Fansuri dan Syekh Syamsuddin as-Sumatrani 

dapat dikategorikan dalam arus pemikiran sufistik keagamaan yang sama. Keduanya merupakan 

tokoh utama penafsiran sufisme aliran wahdatul wujud yang bersifat sufistik-filosofis. Keduanya 

juga secara khusus sangat dipengaruhi oleh pemikiran Ibnu Arabi dan al-Jilli, bahkan keduanya 

juga secara ketat mengikuti sistem wahdatul wujud yang sangat rumit itu. Mereka berdua, 

misalnya, menjelaskan tentang penciptaan alam dalam kaitannya dengan rangkaian emanasi neo-

platonis dan berusaha menjelaskan setiap proses dan tahapan emanasi dengan wujud Tuhan itu 

sendiri.  

Konsep-konsep seperti itulah yang membuat lawan-lawannya menuduh mereka berdua 

dan para pengikutnya sebagai kaum panteis dan karenanya telah menyimpang dan sesat dari 

ajaran Islam yang sebenarnya. Bukan hanya Syekh ar-Raniri saja  yang  menuduh ajaran mereka 

sesat, bahkan para sarjana barat modern seperti Winstedt, Johns, van Nieuwenhuijze, dan Baried 

mengganggap bahwa ajaran dan doktrin Syekh Hamzah Fansuri dan Syekh Syamsuddin as-

Sumatrani bersifat bid’ah dan sesat. Oleh karena itu, ajaran keduanya dan para pengikutnya 

sering dipandang sebagai ajaran sufistik bid’ah atau sesat yang bertentangan dengan ajaran dan 

doktrin sufi ortodoks, seperti Syekh ar-Raniri.  



4 
 

Pada kesempatan ini, penulis mencoba untuk merangkai secara singkat tentang upaya 

pembaruan Islam Syekh Nuruddin ar-Raniri, yang kebetulan pada saat itu menjabat sebagai 

penasihat Sultan Iskandar Tsani di kesultanan Aceh, terhadap pemahaman keagamaan dan ajaran 

para pengikut aliran Wujudiyyah  yang dianggap sesat tersebut, sehingga terjadilah 

penghukuman terhadap mereka di depan Masjid Raya Baitur Rahman, Banda Aceh.  

 

     

II. Biografi Singkat Syekh Nuruddin ar-Raniri: Kedatangannya ke Aceh dan Karya-

Karyanya 

             Nama lengkap Syekh Ar-Raniri adalah Nuruddin  Muhammad bin Ali  bin Hasanji al-Hamid 

asy-Syafi’i al-Asy’ari al-Aydarusi ar-Raniri. Ia dilahirkan di Ranir (sekarang Rander), sebuah kota 

pelabuhan tua di pantai Gujarat. Tidak diketahui pasti tahun kelahirannya. Akan tetapi, 

kemungkinan besar dilahirkan di penghujung abad ke-16. Sementara  tahun wafatnya Syekh ar-

Raniri adalah 1068 H atau 1658 M.  Ayah ar-Raniri berasal dari Hadramaut, Yaman Selatan, yang 

berimigrasi  ke Asia Selatan dan Asia Tenggara, sedangakan ibunya berasal dari Melayu.  

Meskipun ia terlahir di Ranir, kota pelabuhan tua di pantai Gujarat, India, akan tetapi ia lebih 

dianggap sebagai seorang ulama Melayu-Indonesia daripada ulama India atau Arab (Azra dan 

Fathurrahman 2002: 115). Sebagaimana diketahui bahwasanya mayoritas orang Arabia Selatan 

ini menetap di kota-kota pelabuhan di pantai Samudera Hindia dan di wilayah kepulauan Melayu 

Indonesia. Oleh karena itu, tidak menutup kemungkinan bahwa nenek moyang Syekh ar-Raniri 

ini  termasuk dalam keluarga al-Hamid dari Zuhra, salah satu  dari sepuluh keluarga Quraisy.  Di 

antara para anggota keluarga Zuhra yang terkemuka adalah Abdur Rahman bin Auf, seorang 

sahabat dekat Nabi Muhammad Shallallahu Alaihi wa Sallam. Akan tetapi, boleh jadi nenek 

moyang Syekh ar-Raniri adalah keluarga Humayd yang sering dihubungkan dengan Abu Bakar 

Abdullah bin Zubeir al-Asadi al-Humaydi, seorang ulama Makkah yang terkenal. Al-Humayd 

adalah seorang murid asy-Syafi’i yang paling terkemuka. Ia juga adalah mufti Makkah dan 

seorang muhaddits terkemuka di Hijaz (Azra: 170). 

             Menurut Tamar Jaya (1965: 234) Syekh ar-Raniri datang pertama kali ke Nusantara 

sekitar tahun 1621 M. Kemungkinan besar ia menetap di Kerajaan Pahang terlebih dahulu, 

sebelum akhirnya pindah ke Aceh. Kepindahannya ke Aceh berlangsung sekitar tahun 1637 M, 

tak lama setelah Sultan Iskandar Tsani berkuasa menggantikan Sultan Iskandar Muda. Berbekal 

persahabatannya dengan Sultan Iskandar Tsani ketika masih tinggal di Pahang, maka ar-Raniri 

segera diangkat menjadi syekh al-Islam, sebuah jabatan tertinggi setelah sultan, pada kesultanan 



5 
 

Aceh. Dengan posisi  itu, maka ar-Raniri memperoleh dukungan politik dari Sultan Iskandar 

Tsani, termasuk gerakan keagamaannya dalam menentang aliran sufisme wahdatul wujud yang 

diajarkan oleh Syekh Syamsuddin as-Sumatrani dan Syekh Hamzah al-Fansuri. 

             Karier keilmuan Syekh ar-Raniri sendiri dimulai di Ranir dan kemudian ia memperdalam 

pengetahuannya di wilayah Hadramaut. Tidak ada catatan pasti yang menerangkan tentang 

rentang waktu belajarnya. Akan tetapi menurut beberapa sumber, kemungkinan besar Syekh ar-

Raniri langsung berangkat menuju ke Haramain, Makkah dan Madinah, pada tahun 1030 H atau 

1620 M untuk melaksanakan ibadah haji. Oleh karena itu, besar kemungkinan Syekh ar-Raniri 

banyak menjalin hubungan dengan murid-murid dan jama’ah haji Jawi sebelum ia kembali ke 

Gujarat (Azra dan Fathurraman 2002: 116). 

           Menurut Alwi Shihab (2001: 51) ketika di berada di tanah kelahirannya, India, Syekh ar-

Raniri belajar kepada Alawayyin yang berasal dari Hadramaut yang saat itu sedang berdakwah  di 

wilayah tersebut. Di antara guru yang mengajar dan membimbingnya dalam ilmu agama adalah 

Syekh Abu Hafsh Umar bin Abdullah Ba Syaiban al-Alawi yang kelak menganugerahkan 

kepadanya ijazah untuk memasuki tarekat Rifaiyyah. Kemudian ia juga berguru kepada Sayyid 

Muhammad al-Idrus al-Alawi --- yang kelak dianggapnya sebagai Bapak Spriritual --- tentang 

ajaran-ajaran tasawuf. 

            Menurut Azra (1994: 176) tidak diketahui dengan pasti kapan Syekh ar-Raniri 

mengadakan perjalanan untuk pertama kalinya ke Melayu dan menetap di sana. Akan tetapi, 

ada kemungkinan, selama masa antara selesainya melaksanakan ibadah haji pada tahun 

1029/1621 M dan tahun 1047/1637 M, ia tinggal selama beberapa waktu di kepulauan 

Nusantara, kemungkinan itu di wilayah Aceh ataupun di Pahang. Akhirnya Syekh Nuruddin ar-

Raniri datang ke Aceh dan menetap di sana pada 6 Muharram 1047 H/ 31 Mei 1637 M, setelah 

beberapa tahun dari wafatnya Syamsuddin as-Sumatrani (1630 M) dan Sultan Iskandar Muda 

(1636 M). Selanjutnya Sultan Iskandar Muda digantikan oleh anak menantunya yang bergelar 

Sultan Iskandar Tsani. Kemudian Sultan Iskandar Tsani, yang berkuasa dari tahun 1637-1641 M, 

mengangkat Syekh ar-Raniri untuk menduduki jabatan  syekh al-Islam, sebuah posisi keagamaan 

tertinggi di kesultanan Aceh pada saat itu yang berada di bawah kekuasaan Sultan Iskandar Tsani 

itu sendiri.   

             Dengan pelbagai dukungan yang diperolehnya dari Sultan Iskandar Tsani, maka Syekh 

Nuruddin ar-Raniri mulai melancar beberapa pembaharuan pemikiran Islam di tanah Melayu, 

khususnya di wilayah kesultanan Aceh. Selama kurang lebih 7 tahun lamanya Syekh ar-Raniri 



6 
 

tinggal di Aceh sebagai seorang alim, mufti, dan penulis produktif yang mencurahkan tenaga dan 

pikirannya untuk menentang doktrin Wujudiyyah yang disebarkan oleh Syekh Hamzah Fansuri 

dan Syekh Syamsuddin as-Sumatrani. Syekh Nuruddin ar-Raniri berhasil mempertahankan 

kedudukannya di istana sebagai syekh al-Islam sampai tahun 1054 H/1644 M, sehingga secara 

tiba-tiba ia meninggalkan tanah Aceh - sebagaimana disebutkan dalam catatan pada akhir 

karyanya  Jawahir al-‘Ulum fi Kasyf al-Ma’lum - menuju negeri kelahirannya, Ranir. Namun, 

sangat ironis  bahwa kepergiannya yang mendadak itu disebabkan oleh kedatangan seorang ahli 

agama Islam asal Minangkabau yang bernama Saif ar-Rijal ke Aceh, setelah sebelumnya 

dikabarkan bahwa ia datang dari  wilayah Surat, India. Sesungguhnya Saif ar-Rijal dahulu pernah 

dibuang dari Aceh, setelah kehadiran ar-Raniri ke kesultanan Aceh, karena pelbagai pandangan 

Wujudiyyahnya yang menyimpang dan tidak ortodoks. Kini ia kembali hadir ke Aceh untuk 

menantang debat dengan Syekh ar-Raniri. Akhirnya kedua tokoh ulama tersebut melakukan 

perdebatan yang tidak pernah berkesudahan di antara mereka  berdua. Akan tetapi, akhirnya 

Saif ar-Rijal segera meraih momentumnya, manakala ia dipanggil oleh Sultanah Safiatuddin, 

janda dari Sultan Iskandar Tsani, ke istana untuk menerima tanda penghargaan. Oleh karena itu, 

secara otomatis Syekh ar-Raniri merasa diabaikan dan kehilangan dukungan dari istana. 

Akhirnya, ia pun pergi meninggalkan Aceh menuju tanah kelahirannya, Ranir (Azra 2002: 122).        

            Namun demikian, dalam sisa 14 tahun dari kehidupannya, Syekh ar-Raniri masih 

memperlihatkan kepeduliannya kepada kaum muslimin di “Negeri Bawah Angin”, sebuah 

julukan bagi negeri Nusantara. Ia juga menulis tiga karya yang berkaitan dengan masalah yang 

sering ditemuinya di Aceh. Salah satu karya tersebut ditulis sebagai jawaban atas beberapa 

pertanyaan yang diajukan oleh Abu al-Mafakhir Abdul Qadir al-‘Ali, Sultan Banten. Syekh 

Nuruddin ar-Raniri meninggal dunia pada hari Sabtu, 22 Zulhijjah 1068/21 September 1658 M 

(Azra dan Fathurrahman 2002: 118).             

           Syekh Nuruddin ar-Raniri dikenal sebagai seorang ulama yang produktif dan 

berpengetahuan luas dalam berbagai bidang ilmu keislaman. Ia banyak menulis karya ilmiah 

yang mencakup ilmu fikih, tasawuf, hadits, perbandingan agama, dan filsafat. Menurut Azra 

(1994: 180) ada sekitar 29 buah buku yang ditulis ar-Raniri sepanjang karirnya. Akan tetapi,  Alwi 

Shihab (2001: 53-54) menyebutkan ada sekitar 30 judul karya ilmiah karangan Syekh Nuruddin 

ar-Raniri, baik itu dalam bahasa Arab atau pun bahasa Melayu, yang telah ditelusuri dan 

ditemukan hingga saat ini, di antaranya adalah: 

1. Al-Shirath Al-Mustaqim,  sebuah karya tulis dalam bahasa Melayu yang membahas tentang 

fikih. 



7 
 

2. Duurah al-Faraidh fi Syarh al-Aqa’id, dalam bahasa Melayu dengan topik pembahasan 

tentang analisis kritik terhadap Syarh al-Aqa’id an-Nasafiyyah, karangan Imam Sa’duddin al-

Taftazani. 

3. Hidayah al-Habib fi al-Targhib wa al-Tarhib fi al-Hadits, karya dalam bahasa Arab dan 

Melayu yang berisikan sekitar 831 hadits nabawi.  

4. Bustan al-Salathin fi Dzikr al-Awwalin wa al-Akhirin, sebuah karya masterpiece dari Syekh ar-

Raniri yang membahas tentang sejarah wilayah Aceh dengan topic pembahasan meliputi 

sejarah para nabi, raja, menteri, dan wali negeri.  

5. Nubdzah fi Da’wah al-Dzill, dengan topik pembahasan tasawuf dan merupakan penegasan 

aliran pemikirannya  yang menilai konsep panteisme sesat. 

6. Lathaif al-Asrar,  sebuah karya tulis yang membahas tentang tasawuf. 

7. Asrar al-Insan fi Ma’rifah ar-Ruh wa al-Bayan, karya dalam bahasa Melayu yang mengkaji 

tentang manusia dan hubungannya dengan Allah Ta’ala, masalah ruh dan hakikatnya. 

8. Al-Tibyan fi Ma’rifah al-Adyan fi at-Tasawwuf, karya yang membahas secara lengkap tentang 

perdebatan melawan pengikut Hamzah al-Fansuri, sehingga direkomendasikan fatwa hukum 

mati kepada mereka.  

9. Akhbar al-Akhirah fi Ahwal al-Qiyamah, karya yang mengkaji tentang al-Nur al-Muhammadi, 

penciptaan Adam, siksa Hari Kiamat, surga, dan neraka. 

10. Hill al-Dzill,  dengan topik pembahasan komentar terhadap karyanya, Nubdzah fi Da’wah al-

Dzill ma’a Shahibih, tentang tasawuf. 

11. Ma’ al-Hayah li Ahl al-Mayyit, sebuah karya dalam bidang tasawuf dan penolakan terhadap 

panteisme. 

12. Jawahir al-Ulum fi Kasyf al-Ma’lum, sebuah karya dalam bahasa Melayu yang membahas 

tentang tasawuf, teori ilmu ma’rifat, ilmu hakiki, wujud, dan sifat-sifat Allah Ta’ala. 

13. Aina al-‘Alam  Qabla an-Yukhlaq, sebuah karya dalam bahasa Melayu yang mengkaji tentang 

tasawuf dan penolakan terhadap panteisme. 

14. Syifa al-Qulub ‘an al-Tashawwuf, dengan topik pembahasan makna kedua kalimat syahadat 

dan tata cara zikir. 

15. Hujjah al-Shiddiq fi Daf’i al-Zindiq, dalam bahasa Melayu dengan topik pembahasan ilmu 

Kalam, aliran aliran Kalam, aliran filsafat Islam, dan kaum sufi dengan fokus perhatian pada 

kesesatan panteisme. 

16. Al-Fath al-Mubin ‘ala al-Mulhidin, dengan topik pembahasan akidah dan tasawuf  yang 

menekankan kesesatan doktrin panteisme, perlunya memerangi para pengikutnya, dan 

membakar buku-bukunya.  



8 
 

17. Al-Lam’an fi Takfir Man Qala bi Khalq al-Qur’an, sebuah risalah dalam bahasa Arab yang 

membahas tentang jawaban terhadap surat penguasa Banten, Sultan Abdul Mafakhir Abdul 

Qadir Ali, yang meminta penjelasan tentang pemikiran Hamzah al-Fansuri mengenai 

penciptaan (al-khalq). 

18. Shawarim ash-Shiddiq fi Qathi al-Zindiq, dalam bahasa Arab dengan topik pembahasan 

tentang penolakan terhadap aliran Hamzah al-Fansuri. 

19. Rahiq al-Muhammadiyyah fi Thariq ash-Shufiyah, sebuah karya dalam bahasa Arab yang 

mengkaji tentang tasawuf. 

20. Bad’u Khalq as-Samawat wa al-Ardh, sebuah karya dalam bahasa Arab dengan topik 

pembahasan tentang tasawauf. 

21. Hidayah al-Iman bi Fadhl al-Mannan, karya dalam bahasa Melayu dengan topik pembahasan 

tentang  makna Islam, iman, makrifat, dan tauhid. 

22.  Ilaqah Allah bi al-‘Alam, terjemahan sebuah buku berbahasa Arab karangan Syekh 

Muhammad Fadhlullah al-Burhanfuri ke dalam bahasa Melayu yang mengkaji tentang 

tasawuf. 

23. ‘Aqaid ash-Shufiyah al-Muwahhidin, dalam bahasa Arab dengan topik pembahasan yang 

membicarakan tentang pengalaman-pengalaman spiritual kaum sufi pada saat menyebut La 

ilaah illallah.   

24. Kaifiyyatus Shalah, sebuah karya dalam bahasa Melayu yang membahas tentang tata cara 

shalat. 

25. Al-Fath al-Wadud fi Bayani Wahdah al-Wujud, sebuah karya dalam bahasa Arab. 

26. Ya Jawwad Jud, dalam bahasa Arab dengan topik pembahasan tentang panteisme. 

27. Audhah as-Sabil Laysa li Abathil al-Mulhidin Ta’wil, dalam bahasa Arab. 

28. Audhah as-Sabi Laysa li Kalam al-Mulhidin Ta’wil, dalam bahasa Arab. 

29. Syadzarat al-Murid, dalam bahasa Arab. 

30. ‘Umdah al-I’tiqad, dalam bahasa Arab.  

 

III. Gerakan Pembaruan Islam Syekh Nuruddin ar-Raniri di Tanah Aceh 

           Tak dapat dipungkiri bahwasanya Syekh ar-Raniri adalah seorang tokoh pembaru di 

Nusantara yang multi talenta. Ia bukan hanya seorang sufi, ahli teologi, dan ahli hukum Islam. 

Akan tetapi, ia juga sebagai adalah seorang  sastrawan dan politisi. Kepribadiannya yang 

mempunyai banyak segi dapat menimbulkan kesalahpahaman, terutama jika kita 

memandangnya hanya satu aspek tertentu saja dari pemikirannya. Akibatnya, sampai saat ini, 

Syekh ar-Raniri lebih sering dianggap sebagai seorang sufi yang hanya disibukkan dengan 



9 
 

praktek-praktek mistis. Padahal ia juga adalah seorang ahli hukum Islam yang perhatian 

utamanya adalah penerapan praktis aturan-aturan yang paling mendasar dari syariat. Oleh 

karena itu, untuk memahaminya secara benar, kita harus mempertimbangkan semua aspek 

pemikiran, kepribadian, dan aktivitasnya. 

             Meskipun masa karier Syekh ar-Raniri di Nusantara relatif singkat, akan tetapi 

peranannya dalam perkembangan Islam di wilayah Melayu-Nusantara tidak bisa diabaikan. Dia 

memainkan peranan penting dalam membawa tradisi besar Islam ke wilayah ini dengan 

menghalangi kecenderungan kuat intrusi tradisi lokal ke dalam Islam. Tanpa mengabaikan 

peranan para pembawa Islam dari Timur Tengah atau tempat-tempat lainnya di masa lebih awal, 

maka kita dapat mengatakan bahwa ar-Raniri merupakan suatu mata rantai sangat kuat yang 

menghubungkan tradisi Islam di Timur Tengah dengan tradisi Islam di Nusantara. Jelas, ar-Raniri 

merupakan  salah seorang penyebar terpenting pembaruan Islam di Nusantara (Azra 1994: 184). 

             Menurut Azra (1994: 184) di antara murid-murid Syekh ar-Raniri yang paling menonjol di 

Nusantara adalah Muhammad Yusuf bin Abdullah Abu Mahasin Taj al-Khalwati al-Maqassari atau 

yang lebih popular disebut sebagai Syekh Yusuf al-Maqassari, lahir di Gowa, Sulawesi Selatan 

pada tahun 1037 H/ 1627 M dan meninggal dunia di Capetown,  Afrika Selatan pada tahun 1111 

H/ 1699 M. Dalam salah satu karyanya yang berjudul Safinat an-Najah, al-Maqassari 

mengemukakan silsilah tarekat Qadiriyah dari Syekh ar-Raniri. Pada karyanya itu, secara tegas al-

Maqassari menyatakan bahwasanya ar-Raniri adalah syekh dan gurunya (Tudjimah 2005: 200).  

             Sebagaimana telah disebutkan di atas bahwasanya Syekh ar-Raniri adalah seorang ulama 

dan penulis produktif yang banyak menulis terutama tentang kalam dan tasawuf, di samping  

tentunya tentang fikih, hadits, dan sejarah. Hal ini menunjukkan kepada kita bahwa 

permasalahan dasar di kalangan kaum muslimin Melayu-Nusantara saat itu,  menurutnya, 

adalah tentang keimanan (akidah). Oleh karena itu, ia berusaha menjelaskan antara lain 

hubungan antara esensi Tuhan dan hubungannnya  dengan alam raya serta manusia. Ia juga 

menjelaskan doktrin Asy’ariyah mengenai perbedaan antara Tuhan dan alam raya, asal usul 

dunia dalam masa, dan transendensi mutlak Tuhan vis a vis manusia. Dengan kesetiaannya 

kepada ajaran Asy’ariyah, tidak sulit bagi kita untuk memahami mengapa Syekh ar-Raniri 

bersikap begitu sengit kepada ajaran Hamzah al-Fansuri dan Syamsuddin as-Sumatrani yang 

mempertahankan imanensi Tuhan dalam ciptaan-Nya (Azra 1994: 180) 

           Meski ar-Raniri secara umum dikenal berafiliasi dengan tarekat Rifaiyyah, ternyata ia juga 

berafiliasi dengan tarekat Aydarusiyyah dan Qadiriyyah. Kaitannya, terutama dengan tarekat 



10 
 

Aydarusiyyah, tampaknya sangat menentukan dalam mengembangkan kecenderungan 

radikalnya. Eaton berkesimpulan, bahwa Aydarusiyyah, dengan akar-akar Arabianya yang kuat, 

merupakan salah satu tarekat pembaharu terpenting di wilayah Anak-Benua India. Dengan keras 

Aydarusiyyah menekankan keselarasan antara jalan mistik dan kepatuhan penuh kepada syariat. 

Tarekat ini juga terkenal karena sifat non-asketis dan sikap aktivisnya. Dengan ciri-ciri ini, 

Aydarusiyyah jelas merupakan tarekat jenis neo-sufi (Azra 1994: 181) 

          Menggabungkan dirinya dengan kecenderungan umum dalam jaringan ulama, Syekh 

Nuruddin ar-Raniri menekankan pentingnya syariat dalam praktek tasawuf dengan menulis karya 

yang berjudul ash-Shirath al-Mustaqim di tanah Melayu. Dalam karya ini, Syekh ar-Raniri 

menegaskan tugas utama dan mendasar setiap muslim dalam hidupnya. Dengan menggunakan 

garis besar yang telah dikenal dalam setiap buku fikih, ar-Raniri secara terperinci menjelaskan 

pelbagai hal menyangkut wudhu, shalat, zakat, puasa, haji dan lain-lainnya. Meskipun buku ini 

tampaknya hanya memberikan penjelasan sederhana atas aturan-aturan fikih dasar, maka 

seyogianya kita tidak mengesampingkan makna pentingnya  bagi kaum muslimin Melayu-

Nusantara pada masa ketika tasawuf eksesif dan spekulatif sedang merajalela. 

          Kebanyakan karya Syekh ar-Raniri bersifat polemis, dan sampai batas-batas tertentu 

apologetis. Tetapi ini tidak menyembunyikan fakta penting bahwa ia selalu memanfaatkan 

dengan baik buku-buku standar dan tokoh-tokoh terkenal. Dia jelas seorang pembaca yang rajin. 

Dalam hal ilmu Kalam dan Tasawuf dengan fasih ia mengutip al-Ghazali, Ibnu al-Arabi, al-

Qunyawi, al-Qasyani, al-Fairuzabadi, al-Jili, Abdu ar-Rahman al-Jami’, Fadhl Allah al-Burhanpuri, 

dan para ulama terkemuka lainnya. Sedangkan dalam bidang Fikih, ia mendasarkan pada buku-

buku Syafi’i yang standar, seperti Minhaj at-Thalibin karya an-Nawawi, Fath al-Wahhab bi Syarh 

Minhaj al-Thullab karya Zakariya, Hidayah al-Muhtaj Syarh al-Mukhtashar karya Ibnu Hajar, 

Kitab al-Anwar karya al-Ardabili atau Nihayat al-Muhtaj ila Syarh al-Minhaj karya Syamsuddin ar-

Ramli. Mengingat karya-karya Syekh ar-Raniri dan sumber-sumbernya, jelas ia lebih dari sekedar 

seorang syekh al-Islam bersemangat yang memanfaatkan pengaruh keagamaan politiknya untuk 

menghukum mati para pengikut sufisme Wujudiyah. Ia juga adalah seorang terpelajar dan penuh 

argumen yang menyelidiki seluk-beluk doktrin-doktrin mistis untuk menempatkannya pada jalur 

yang tepat dan benar. 

           Dalam karya-karya polemiknya, Syekh ar-Raniri dengan gencar menuduh pengikut 

Wujudiyyah sebagai sesat dan bahkan mempercayai banyak Tuhan. Sebagai akibatnya, mereka 

akan dapat dihukum mati jika mereka tidak mau bertobat. Lebih jauh lagi, ia menantang para 

pendukung doktrin Wujudiyyah memperdebatkan masalah ini. Dalam salah satu karyanya, 



11 
 

Tibyan fi Ma’rifat al-Adyaan, ar-Raniri menceritakan tentang perdebatan itu. Diterangkan dalam 

kitab tersebut, bahwa perdebatan itu diselenggarakan di istana Kesultanan di hadapan Sultan 

atau Sultanah. Dalam beberapa kasus, perdebatan-perdebatan itu sangat sengit dan berlangsung 

selama beberapa hari. Namun, rupanya para pengikut aliran Wujudiyyah  gagal mengatasi 

masalah. Sultan Iskandar Tsani berulang kali memerintahkan para pengikut aliran Wujudiyyah 

untuk mengubah pendapat mereka dan bertobat kepada Tuhan karena kesesatan mereka. Akan 

tetapi, hal ini pun sia-sia belaka. Akhirnya, Sultan Iskandar Tsani  memerintahkan  agar mereka, 

para pengikut aliran Wujudiyyah, dibunuh  dan buku-buku mereka dibakar di depan Masjid 

Baitur Rahman, Banda Aceh (Azra 1994: 182)   

  Menurut Azra (1994: 183) kepibadian ar-Raniri yang tak kenal kompromi dengan doktrin-

doktrin Wujudiyyah ini tentunya berkaitan erat dengan semangat pembaruan dalam jaringan 

ulama pada saat itu atau doktrin Wujudiyyah tersebut memang  tengah ditafsirkan kembali oleh 

banyak ulama di beberapa pusat keilmuan Islam.  Dengan kata lain, seperti dikemukakan dengan 

tepat oleh Drewes, oposisi radikal ar-Raniri terhadap Hamzah Fansuri dan Syamsuddin as-

Sumatrani serta para pengikut keduanya, bukanlah kasus perkecualian dari reaksi ortodoksi 

terhadap mistisisme menyimpang. Hukuman mati terhadap para pengikut Wujudiyyah 

meninggalkan dampak yang melekat lama dalam kehidupan Islam di Nusantara. Ia mendorong 

untuk dilakukannya peninjaun kembali di kalangan para ulama atas konsep-konsep seperti 

muslim, kafir, sikap toleransi beragama dan lain-lainnya.  

Yang penting lagi, bahwa fatwa sesat yang disematkan Syekh ar-Raniri kepada  orang-orang 

Islam penganut aliran Wujudiyyah dan juga hukuman mati terhadap mereka, akhirnya sampai 

juga ke tanah Haramain. Hal ini terlihat dalam sebuah manuskrip tanpa nama yang ditulis sekitar 

tahun 1086 H/1675 M yang menyebutkan bahwasanya terdapat jawaban penulis atas pelbagai 

pertanyaan yang datang  dari sebuah pulau di wilayah Jawa (min ba’d jaza’ir Jawa). Masalah yang 

dikemukakan di dalam naskah tersebut adalah seorang alim yang berasal dari “Negeri di Atas 

Angin”(wilayah sebelah Barat Melayu-Nusantara) telah menuduh seorang sufi penganut aliran 

Wujudiyyah sebagai kafir. Selanjutnya kasus ini dibawa dan diajukan ke istana untuk 

mendapatkan perhatian sultan. Sang alim menuntut dengan tegas agar si sufi penganut aliran 

Wujudiyyah bertobat. Akan tetapi, sang sufi menolak untuk bertobat dengan alasan bahwa 

argumennya tidak dipahami. Tetapi, tak seorang pun menanggapi alasannya secara sungguh-

sungguh. Akhirnya sultan mengeluarkan perintah untuk membunuhnya beserta orang-orang yang 

mengikuti ajaran-ajarannya. Kemudian mereka semuanya menjalani hukuman bakar hidup-hidup, 

yaitu dilemparkan ke dalam api. Apakah perbuatan semacam ini diperbolehkan dalam Islam? 



12 
 

Pengarang risalah itu menjelaskan bahwa sangat berbahaya jika berdebat dengan orang-

orang yang tidak memahami masalah. Meskipun demikian, pernyataan sang sufi itu bahwa ia 

tidak dipahami dengan baik itu merupakan indikasi kepenganutannya terhadap penafsiran 

tertentu yang rumit dan berbelit-belit  tentang pandangan dan pemahaman keagamaan yang 

bahwa ia sendiri tidak mampu menjelaskannya kepada sang ulama yang menuduhnya sebagai 

kafir. Bagaimanapun, penulis risalah menegaskan bahwa membunuh sang sufi dan para 

pengikutnya adalah suatu  kesalahan yang amat besar. Lebih jauh ia menambahkan bahwa 

tuduhan itu jelas  dilandasi atas pemahaman literal tentang doktrin Wujudiyyah, sementara  sikap 

seperti itu tidak diperbolehkan dalam Islam. Selanjutnya ia,  mengutip hadits nabawi yang 

menjelaskan bahwa setiap pernyataan kaum muslimin tidak bisa dianggap salah, selama orang 

lain dapat menafsirkannya dengan cara yang lain (Azra 2006: 136). 

Menurut Azra (2006: 124) argument karya ini tidak mengherankan, sebab penulisnya adalah 

Syekh Ibrahim al-Kurani, salah seorang tokoh kenamaan jaringan ulama abad 17 M  yang 

berdomisili di Madinah Munawwarah, guru dari Syekh Abd al-Rauf as-Sinkili dan Syekh Yusuf al-

Maqassari, dan meninggal dunia pada tahun 1690 M. Sementara yang dimaksud dengan ulama  

yang berasal dari “Negeri Atas Angin” adalah Syekh Nuruddin ar-Raniri, sedangkan sultan yang 

dimaksud adalah Sultan Iskandar Tsani, dan orang yang mengirimkan pertanyaan-pertanyaan 

tersebut adalah Abd al-Rauf as-Sinkili. Sepertinya as-Sinkili tidak menyetujui cara tangan besi 

Syekh ar-Raniri dalam menangani kekeliruan dan kesalahan para pengikut aliran Wujudiyyah 

tersebut, sehingga ia pun secara langsung bertanya kepada gurunya  tentang kasus yang terjadi di 

tanah kelahirannya, Aceh.   

 

IV. Kesimpulan 

            Kajian singkat ini menunjukkan bahwa Syekh Nuruddin ar-Raniri adalah salah seorang 

tokoh ulama Melayu Nusantara abad 17 M, selain Syekh Abd al-Rauf as-Sinkili dan Syekh Yusuf al-

Maqassari tentunya, yang berupaya melakukan pembaruan terhadap pemahaman keagamaan 

dan praktek ibadah kaum muslimin di kepulauan Melayu Nusantara yang saat itu sangat tertarik 

dan gemar dengan ajaran sufistik-filosofis dan teologis. Ini bisa kita lihat bagaimana kaum 

muslimin di Aceh di awal abad 16 M lebih tertarik untuk mempelajari tasawuf dan kalam 

daripada mempelajari fiqih, ushul fiqih, mantiq, akhlak, dan balaghah. Sehingga dapat dikatakan 

bahwa periode sebelum kedatangan Syekh ar-Raniri pada tahun 1047 H/1637 M adalah masa di 

mana Islam mistik, terutama dari aliran Wujudiyyah, berjaya dan tersebar luas bukan hanya di 

wilayah Aceh, akan tetapi juga di beberapa wilayah lain di Nusantara. Di antara ajaran 

Wujudiyyah yang dianggap sesat oleh Syekh ar-Raniri adalah ajaran tentang alam raya dalam 



13 
 

pengertian serangkaian emanasi-emanasi neo-platonis dan mengganggap setiap emanasi itu 

sebagai aspek Tuhan itu sendiri. Dengan keyakinan semacam itu, maka akhirnya mereka pun 

diasumsikan sebagai aliran yang percaya kepada banyak Tuhan (polities). Sebagai akibatnya, 

maka Syekh ar-Raniri, yang didukung penuh oleh Sultan Iskandar Tsani, menghukum mati mereka 

yang tidak mau bertobat dan membakar buku-buku ajaran mereka di halaman Masjid Baitur 

Rahman, Banda Aceh.         

 

Daftar Pustaka 

Azra, Azyumardi, 1994, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII dan 

XVIII, Penerbit Mizan, Bandung. 

Azra, Azyumardi, 2002, Islam Nusantara, Penerbit Mizan, Bandung. 

Azra, Azyumardi dan Oman Fathurrahman, 2002, Jaringan Ulama, dalam Ensiklopedi Tematis 

Dunia Islam, vol. 5, PT Ichtiar Baru Van Hoeve, Jakarta. 

Azra, Azyumardi, 2006, Islam in The Indonesian World, Penerbit Mizan, Bandung. 

Burhanuddin, Jajat, 2002, Tradisi Keilmuan dan Intelektual dalam Ensiklopedi Tematis Dunia 

Islam, vol. 5, PT Ichtiar Baru Van Hoeve, Jakarta. 

Jaya, Tamar, 1965, Pusaka Indonesia: Riwayat Hidup Orang2 Besar Tanah Air, Jilid 1, Penerbit 

Bulan Bintang, Jakarta. 

Shihab, Alwi, 2001, Islam Sufistik, Penerbit Mizan, Bandung. 

Tudjimah, 2005, Syekh Yusuf Makasar: Riwayat dan Ajarannya, Penerbit Universitas Indonesia, 

Jakarta. 

 

 

 


